opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (XV):
Sencillez, para ver
claro el camino

Sabernos mirados por Dios y
vivir en el presente: dos
actitudes para hacer que
nuestra vida sea mas sencilla.

24/12/2022

«jBuscad lo suficiente, buscad lo que
basta! Lo demas es agobio, no alivio;
apesadumbra, no levanta»'. Asi es:
la vida cristiana nos lleva a buscar la
intimidad con Dios y a



desprendernos de lo que no nos lleva
hacia Fl. Se trata de un viaje interior
en el que nos esforzamos a cada paso
por identificar y escoger «lo que
basta», aquella sola cosa que no nos
serd quitada (cfr. Lc 10,42).

La experiencia nos muestra, sin
embargo, que esa busqueda puede
ser compleja. Hay épocas en que la
vida se convierte en una especie de
laberinto: momentos de confusion
interior y de caos exterior, jornadas
en que tenemos la cabeza llena y el
corazon vacio. Puede ocurrir
también que, por nuestra manera de
ser o porque atravesamos periodos
dificiles, tendamos a complicar las
cosas, analizando una y mil veces la
realidad. En esos momentos,
cualquier decision nos puede
paralizar, y quiza no logramos
sintonizar con la voluntad del Sefior.
Deseariamos entonces que la vida



fuese mas simple y nuestros
razonamientos mas directos.
Anhelamos poseer esa sencillez que
es capaz de iluminar la mente y de
aligerar el alma.

¢Como discernir en cada ocasion la
voluntad de Dios? ;Como aceptar con
serenidad los acontecimientos de la
vida ordinaria? ;Como relacionarnos
con quienes nos rodean sin juzgar o
retorcer sus intenciones? Conviene
reflexionar en primer lugar sobre las
raices de nuestra tendencia a la
complicacion. Desde ahi
descubriremos dos disposiciones que
nos pueden ayudar a deshacer la
madeja de nuestra alma: la humildad
y el abandono.

El Creador de la vida y el “creador”
del miedo

Todo artista deja una huella en sus
obras. También Dios ha dejado en la
creacion uno de los rasgos mas
profundos de su esencia: la unidad.



Fl es Unidad en la Trinidad. La
armonia y la belleza del paraiso
muestran cOmo en su creacion no
faltaba nada y no sobraba nada (cfr.
Gn 2,1). El mundo y el hombre
habian surgido del Amor -porque
solo el Amor es capaz de crear-y el
Amor los mantenia unidos.

Sin embargo, frente al Dios de la
afirmacion, del si, del «sea» (cfr. Gn
1,3), surge la voz del tentador. Como
el diablo no puede crear, se dedica
en cierto modo a descrear, y
sugestiona al hombre con una
lectura desfigurada de la realidad.
Desde aquel primer episodio con
Adan y Eva, el diablo juega con
nuestros miedos para que nos
angustiemos con el futuro o para que
imaginemos intenciones rebuscadas
en las palabras o en las acciones de
los demas. Asi, nos transforma poco
a poco en almas inseguras,
calculadoras y preocupadas.



«¢De modo que os ha mandado Dios
que no comais de ningun arbol del
jardin?», pregunta el diablo (Gn 3,1).
El enemigo se propone que fijemos la
atencion en el arbol prohibido y que
dejemos de apreciar el resto de dones
de Dios: plantas, animales, otros
seres humanos, una vida en estado
de gracia... Comenzamos entonces a
ver el mundo con sospecha, con ojos
complicados. Satanas nos hace creer
que nos falta algo, que Dios no es
sincero, que nos esconde cosas. El
Qohelet lo explica asi: «Mira lo unico
que he descubierto: Que Dios hizo al
hombre sencillo pero ellos se buscan
infinitas complicaciones» (Qo 7,29).

Esa complicacion prepara para el
pecado. El hombre ya no dialoga ni
pasea con Dios... y acaba por
esconderse de él. Al perderse la
confianza entre Creador y criatura,
al querer escondernos de su mirada,
entran en el mundo el ansia y la
fatiga (cfr. Gn 3,16-17). El hombre y



la mujer viven entonces con temor al
futuro™; su corazén termina
agotandose, y se convierte asi en un
terreno fértil para la tristeza, esa

gran aliada del enemigo.

La complicacion que el pecado trae
consigo nos ha hecho dificil percibir
donde esta el bien y tomar decisiones
que nos conduzcan a Dios. El libro de
los Proverbios lo dice sin rodeos: «el
de corazon retorcido no encontrara
el bien» (Pr 17,20). Aun asi,
afioramos la armonia de nuestro
pasado junto a Dios, y es
precisamente esa especie de
recuerdo, esa nostalgia que quedo en
el alma, 1o que nos sigue atrayendo
hacia el Sefior. La liturgia del Viernes
Santo lo expresa asi: «Dios
todopoderoso y eterno, [Tu] creaste a
todos los hombres para que,
desedndote siempre, te busquen, y
cuando te encuentren, descansen en
ti»,



Humildad: sabernos mirados
por Dios

Para vernos y para ver el mundo con
ojos sencillos, es necesario en primer
lugar encontrar nuestro descanso en
la mirada de Dios. Sabernos mirados
por El nos da mucha seguridad:
entendemos que Dios nos quiere sin
condiciones y que todo lo demas
tiene una importancia muy relativa.
Al margen de esa mirada, en cambio,
sentimos la necesidad de proteger
nuestra fragilidad y nos encerramos
en nosotros mismos, o quedamos
paralizados por el miedo. Quien se
refugia en esa mirada de amor goza
de la serenidad de los sencillos,
porque no depende de circunstancias
que, a fin de cuentas, escapan a su
control. «Somos de la verdad —dice
san Juan— y en su presencia
tranquilizaremos nuestro

corazon» (1 Jn 3,19).



Podemos pensar en Simoén Pedro,
que era un hombre bueno, pero con
un corazon a veces complicado. En
su amor al Sefior se mezclan la duda
con la decision, la obediencia con la
rebeldia, el coraje con el miedo... Su
momento de confusion mas grande
se da en el patio de Ands, durante la
Pasion del Sefior (cfr. Lc 22,65-72).
Podemos imaginar como, mientras
Jesus es interrogado, la angustia del
discipulo crece por momentos:
quiere ser fiel, pero no comprende lo
que esta ocurriendo; los hechos lo
desbordan. Le gustaria regresar a
esas caminatas con el Maestro por
los campos de Galilea, cuando su voz
resonaba clara y los problemas se
resolvian con un gesto o una palabra
del Sefior. En aquellos dias, era facil
creer en las promesas. El futuro era
espléndido, nitido.

Ahora el miedo se apodera de él.
Pedro cede a la presion y niega
conocer al Maestro. Cuenta el



evangelio que, poco después, sus
miradas se cruzan: «El Sefior se
volvié y miro a Pedro. Y recordo
Pedro las palabras que el Sefior le
habia dicho: “Antes que el gallo cante
hoy, me negaras tres veces”. Y salio
afuera y lloré amargamente» (Lc
22,61-62). La mirada de Jesus
desatasca la confusion de Pedro. Al
mirarle el Sefior, Pedro logra verse a
si mismo con los ojos de Dios.
«Mirame —pedia el futuro Benedicto
XVI en un Viernes santo— como lo
hiciste con Pedro después de la
negacion. Que tu mirada penetre en
nuestras almas y nos indique el
camino en nuestra vida»™.

Vernos como somos, ver claramente
nuestra propia realidad, puede
hacernos llorar amargamente, como
a Pedro. Pero es el unico modo de
tocar suelo firme y de abandonar el
ansia que nos produce pretender ser
quienes no somos. Necesitamos
mirarnos con los ojos de Dios y ser



capaces de decirnos: «Pues soy como
soy, y aun asi Dios me ha querido
para algo».

San Josemaria resumia en dos
palabras los muchos motivos que
tiene un cristiano para hacer
oracion: «conocerle y conocerte»".
En efecto, nuestros ratos de
conversacion con Dios son el
momento adecuado para obtener
una serena vision de los problemas y
de nosotros mismos, para que el
ovillo de nuestros pensamientos se
pueda deshacer con la gracia de Dios.
También nos ayudaran las
orientaciones que podamos recibir
en la direccion espiritual o en los
medios de formacion. Confiar en
alguien que nos conoce puede
servirnos para descomplicar la
realidad y para restar importancia a
esa voz interior que se emperia en
revolver nuestros pensamientos. De
hecho, san Josemaria sefialaba que el
objetivo de la formacion cristiana



que se ofrece en el Opus Dei es la
sencillez: «<nuestra ascética tiene la
sencillez del evangelio. La
complicariamos si fuéramos
complicados, si dejaramos el corazon
oscuro»'®. Por eso, a veces, un primer
paso para ganar en sencillez sera
simplemente acoger con buena
disposicion un consejo, sin
retorcerlo, y ver en la presencia de
Dios como ponerlo en practica.

Abandono: ahora es el tiempo
del amor

La dificultad para abandonarse en
Dios puede tener muchas causas: un
cierto complejo de inferioridad, una
autoestima débil, la dificultad para
convivir con los propios errores...
Por otro lado, el ritmo de trabajo
actual tiende a complicar la vida y,
en ocasiones, el caracter: al poder
hacer mas cosas cada dia, las
decisiones que tenemos que tomar
aumentan; las prioridades no



siempre se presentan con una
claridad neta; la competitividad
social nos pone presion e introduce
ambiciones que acaban pesando en
el alma... Deseariamos vivir una vida
sencilla, pero la realidad es
demasiado complicada para
permitirnoslo.

Ante este panorama, san Josemaria
nos invita a ocuparnos del presente,
que es el kairds, el tiempo oportuno
de nuestra santidad. Al fin y al cabo,
el ahora es el Unico tiempo en el que
podemos recibir la gracia de Dios:
«Pértate bien “ahora”, sin acordarte
de “ayer”, que ya paso, y sin
preocuparte de “mafiana”, que no
sabes si llegara para ti»"". En efecto,
el pasado o el futuro pueden acabar
convirtiéndose en pesos que nos
impiden discernir claramente la
voluntad del Sefior. £l mismo nos
dice: «no os preocupéis por el
mafana, porque el mafana traera su



propia preocupacion. A cada dia le
basta su contrariedad» (Mt 6,33).

Concentrarnos en una tarea, sin
detenernos excesivamente a valorar
qué pensaran los demas o qué
efectos tendra en nuestra vida, nos
ayudara a enfocar la voluntad y a
sacar mayor partido de los propios
talentos. Sin duda, es también
necesario sopesar los
acontecimientos vividos y planificar
el futuro, pero eso no debe impedir
que, de la mano de Dios, nos
concentremos en amar aqui y ahora,
porque el amor solo lo podemos dar
y recibir en este instante.

Cuando se presenta por primera vez
a los apdstoles con su cuerpo
glorioso, el Sefior resucitado percibe
su agitacion: «¢Por qué os asustais, y
por qué admitis esos pensamientos
en vuestros corazones? Mirad mis
manos y mis pies: soy yo mismo» (Lc
24,38). Los acontecimientos que sus



discipulos han vivido en los dias
pasados entran en colision con lo que
ven; el escandalo de la Pasion pesa
aun demasiado en sus corazones; si
quien tienen delante es
verdaderamente Jesus, de repente el
futuro se abre de par en par... Son
tantas las emociones, que el Sefior
tiene que devolverlos al presente con
una amigable pregunta: «¢Tenéis
aqui algo que comer?» (Lc 24,41).

Jesus vuelve sobre una escena tantas
veces vivida, cuando se sentaban
juntos a comer, y eso saca a sus
discipulos de la confusion. De igual
modo, empefiarnos por servir a los
demas en lo concreto y por
desarrollar con esmero y con amor
las ocupaciones de la vida ordinaria,
abandonando en Dios aquellos
problemas que escapan a nuestro
control, sera el modo mas habitual de
evitar enredarnos en la confusion y
de volvernos, cada vez mas,
«sencillos como palomas» (Mt 10,16).



Al leer los evangelios, podemos
descubrirnos lejos de la fe de los
sencillos: 1a fe del pueblo que, sin
mucho conocimiento de la Ley de
Dios, acepto de buen grado el
mensaje de Jesus. Esa aceptacion
sencilla de la Palabra del Sefior
puede contrastar con nuestra
dificultad para confiar en EL. Quiza la
nuestra sea mas bien la fe de los
complicados.

Aun asi, Dios no deja de invitarnos
en cada instante a recuperar la
armonia perdida. Necesitamos ver
con claridad el camino de vuelta a
casa, al paraiso. Por la via de la
sencillez, nos elevaremos por encima
de los problemas con la ligereza que
da el amor.




™ San Agustin, Sermén 85, 5.6.
? cfr. Qo 6,12, Mt 6,25-34.

BI Misal Romano, Viernes Santo,
Oracion universal.

" card. Joseph Ratzinger, Via Crucis,
2005, 12 estacion.

' San Josemaria, Camino, n. 91.

 Cfr. Cuadernos 3, p. 149 (AGP,
biblioteca, P07).

I Camino, n. 253.

Juan Narbona

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pe/article/ser-sencillos-
ver-claro-el-camino/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/es-pe/article/ser-sencillos-ver-claro-el-camino/
https://opusdei.org/es-pe/article/ser-sencillos-ver-claro-el-camino/
https://opusdei.org/es-pe/article/ser-sencillos-ver-claro-el-camino/

	Muy humanos, muy divinos (XV): Sencillez, para ver claro el camino
	Humildad: sabernos mirados por Dios
	Abandono: ahora es el tiempo del amor


