
opusdei.org

Agradar a Dios (VII):
la autenticidad del
amor. Pureza de
corazón

Jesús perdona a una mujer
pecadora que unge sus pies y la
lanza hacia la libertad que
surge de un corazón limpio.

25/11/2020

Escucha el artículo «Agradar a
Dios» (7): La autenticidad del amor.

https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/


Descarga el libro digital «Agradar
a Dios» (Disponible en PDF, ePub y
Mobi)

Jesús ha sido invitado de nuevo a
comer. Su anfitrión había insistido
mucho en que acudiese, ya que le
ilusionaba agasajarlo con un
banquete especial. Pero algo
inesperado está a punto de truncar la
celebración: una mujer que no había
sido invitada aparece en la sala. Al
fariseo dueño de la casa, que se
llama Simón, le cambia el rostro. El
momento es incómodo. Jesús, en
cambio, parece como si la hubiera
estado esperando porque sus ojos se
han iluminado al verla. Ciertamente,
conoce su alma mejor que ella
misma y, por eso, conoce el dolor que
llena su corazón; sabe que para amar
e intentar ser amada ha recorrido

https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/


caminos equivocados. Sabe que ella
ha surcado barrancos y precipicios.

Los detalles de delicadeza de la
mujer –cómo unge sus pies con
perfume, con lágrimas y con besos–
emocionan a Jesús. Por lo cual, acto
seguido, trata de explicárselo con un
ejemplo a Simón, quien había visto la
escena de lejos, con ciertos reparos:
«Un prestamista tenía dos deudores:
uno le debía quinientos denarios y
otro cincuenta. Como ellos no tenían
con qué pagar, se lo perdonó a los
dos. ¿Cuál de ellos le amará
más?» (Lc 7,41-42). Aquella mujer ha
aprendido a amar dejándose
perdonar. Ahí reside su verdadera
grandeza y, por eso, Jesús decide
alabarla públicamente (cfr. Lc
7,44-46).

Nunca había sido tan fácil

Esa mujer siente, quizá por primera
vez, el gozo de ser respetada. La
mirada de Jesús es diferente a la de



las demás personas. Se da cuenta de
que ante él no necesita estar a la
defensiva. Nunca ha visto unos ojos
que se adentren tanto en su corazón
y nunca ha sido tan fácil lograr que
la quieran. Se cumple en ella la
bienaventuranza que Jesús ha
prometido a quienes se dejan limpiar
el corazón (cfr. Mt 5,8); lo está
aprendiendo rápidamente del
maestro y nota ya los efectos: «Todas
las criaturas se vuelven límpidas
cuando se las mira a través de la Faz
del más bello y más blanco de los
lirios»[1]. Ella, de algún modo,
consigue experimentar esa libertad
con que Jesús la ama, consigue
experimentar ese cariño que no ha
necesitado ser forzado ni atrapado
con trucos.

Durante años, esta mujer había
desperdiciado los talentos que Dios le
había regalado. Sin embargo, ahora
se da cuenta de que está ante un
nuevo inicio. Ahora puede ser la



mujer sensible que en el fondo ha
sido siempre, fuerte y vulnerable a la
vez, serena y apasionada. Ahora
puede ser ella misma. Porque uno de
los grandes dramas de la impureza es
estar convencidos de que no
lograremos ser amados por quien
verdaderamente somos y, en
consecuencia, vender una apariencia
para ser queridos. Pero esta es una
tarea imposible sencillamente
porque el amor no tiene precio. O es
libre o no es. Por eso, cuando se
entra en este chantaje, antes o
después esa apariencia se esfuma y
nos deja el regusto de haber sido
engañados.

Asombrarse ante cada corazón

Para que crezca el amor, para que
arraigue, es preciso hacerle espacio,
a veces con esfuerzo, porque la santa
pureza «es una rosa que solamente
florece entre espinas»[2]. Quizá por
eso a veces nos da miedo



arriesgarnos al amor y tratamos de 
asegurarlo. De hecho, el corazón que
se vuelve impuro renuncia a cultivar
el amor en el espacio en el que nos
podemos encontrar. No quiere
arriesgarse a sufrir y prefiere de
modo tiránico e irrespetuoso crear
propias zonas de confort. A veces
aquella motivación tiene un
componente de compensación, algo
de rabieta, quizá un enfado
escondido. En ocasiones puede
parecer que lo que conseguimos es
amor, cuando en realidad estamos
utilizando a la otra persona, aunque
sea de manera virtual: le obligo a que
me “quiera”, le fuerzo a que me haga
sentir “valioso” o “valiosa”. Frente a
la promesa del amor incondicional
que nos ofrece Dios, el pecado es una
farsa que nos empuja hacia la
soledad.

Ante esto, la solución no es
encerrarse, desanimarse, o pensar
que ese tipo de amor es imposible.



Más bien se trata de buscar el amor
que Dios ha sembrado allí donde
estamos, especialmente en las
personas y en nuestras relaciones. En
ese sentido, san Josemaría nos
animaba a amar a los demás
poniendo «generosamente nuestro
corazón en el suelo, de modo que los
otros pisen en blando, y les resulte
más amable su lucha»[3]. Ese puede
ser uno de los frutos –entre tantos
otros– de la santa pureza: hacer más
amable la vida de los demás. No se
trata solo de evitar el pecado
personal, sino de alcanzar una forma
de mirar y de relacionarnos que
ayude a que todos nos sintamos
queridos a imagen del amor de Dios.
El alma limpia cuida de la
vulnerabilidad propia y ajena, se
muestra con elegancia, busca ser
querida libremente. Es verdad que
nuestro corazón, puesto en el suelo,
corre el riesgo de ser despreciado,
pero esa es la única forma divina de
amar y de recibir amor. La mujer y el



hombre de corazón limpio saben
mirar a los demás sin tolerar que se
trafique con la imagen de Dios que
hay en ellos.

Por todo lo anterior, podemos decir
que Jesús ha revolucionado la
libertad y el amor. Nos invita a
custodiar la intimidad de los hijos y
las hijas de Dios incluso con nuestra
mirada y con nuestros pensamientos.
Quiere que participemos del
asombro que él mismo experimenta
ante la dignidad de cada corazón. La
intimidad es tierra sagrada en donde
el cristiano se descalza.

Parte de nuestra misión

Una de las tareas de la santa pureza
es custodiar –en nosotros y en los
demás– algo precioso a los ojos de
Dios y la mejor defensa de ese tesoro
es estar enamorado. También es
verdad que el deseo de vivir un amor
limpio requerirá muchas veces
volver a comenzar. Dejarse perdonar



y dejarse querer son manifestaciones
de una humildad, que entiende que
la santa pureza y el amor de los
demás son un don. «Dios, para
entregarse a nosotros, elige a
menudo caminos impensables, tal
vez los de nuestros límites, los de
nuestras lágrimas, los de nuestras
derrotas»[4]. En la confesión nos
dejamos amar como en ningún otro
sitio. Quien se deja perdonar abre la
puerta al amor más libre y es capaz
de responder –ya ha empezado a
hacerlo– con un amor a la medida
del que recibe.

Además, habrá que tener en cuenta
otra posible dificultad: que, algunas
veces, incluso sin pensarlo, recibir
algo gratis puede avergonzarnos. No
estamos acostumbrados a que algo
tan grande sea un regalo. Preferimos
muchas veces saber que lo hemos
conseguido con nuestras propias
fuerzas porque eso nos hace
autónomos, nos permite



experimentar cierto poder; no
queremos depender de otro en algo
tan decisivo. Al contrario, quien ha
aprendido a dejarse amar está
convencido de que «no puede dar
únicamente y siempre, también debe
recibir. Quien quiere dar amor, debe
a su vez recibirlo como don»[5]. Lo
más grande que podemos llegar a ser
siempre es fruto de un don previo:
«Él nos amó primero» (1 Jn 4,19).

En todo caso, la santa pureza es
necesaria para desarrollar cualquier
misión apostólica. La evangelización
se realiza gratuitamente. Si nuestro
corazón no es limpio, no podremos
entender esa donación en la que
muchas veces los frutos no llegan
cuando nosotros los planificamos
sino cuando Dios dispone. El cariño
verdadero y puro, núcleo de
cualquier misión evangelizadora, no
impone sus razones, no exige
respuesta, no pasa factura por lo que
ofrece; no distingue entre personas,



no descarta a los hostiles, no se cansa
de los lentos. Tampoco chantajea ni
reprocha. En una palabra, el cariño
verdadero es fiel.

***

Como siempre, basta mirar a Jesús
para aprender a ser amados. Y no
hay lección tan magistral como la
que nos ofrece en la Eucaristía. Allí
Jesús no se impone. Nadie es tan
paciente. Nadie desea con tantas
fuerzas que le queramos pero, al
mismo tiempo, nadie lo dice tan 
bajito, como en un susurro apenas
perceptible. Sabe que nuestra
libertad es un gran regalo suyo, así
que no quiere comprometerla por
nada del mundo. Nadie valora tanto
nuestra fragilidad –y la dignidad que
encierra– como Jesús. Por eso, en
nuestra ilusión por crecer en esta
virtud es gratísimo a Dios que
ofrezcamos cada uno de nuestros
pasos, también los tropiezos y las



derrotas. El dolor de Dios solo puede
ser causado por nuestro sufrimiento
y por la soledad en la que nos aísla.
Bien podemos imitar a san Josemaría
en sus deseos de ofrecer a la Virgen
lo mejor que tenía: «Yo, a la Madre de
Dios y Madre mía, la corono con mis
miserias purificadas, porque no
tengo piedras preciosas ni virtudes. –
¡Anímate!»[6].

Diego Zalbidea

[1] Santa Teresa del Niño Jesús, Carta
105 a Celina.

[2] Santo Cura de Ars, Sermón sobre la
penitencia.

[3] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
228.

[4] Francisco, Audiencia, 29-I-2020.



[5] Benedicto XVI, encíclica Deus
Caritas est, n. 7.

[6] San Josemaría, Forja, n. 285.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pe/article/santa-pureza-
corazon/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/es-pe/article/santa-pureza-corazon/
https://opusdei.org/es-pe/article/santa-pureza-corazon/
https://opusdei.org/es-pe/article/santa-pureza-corazon/

	Agradar a Dios (VII): la autenticidad del amor. Pureza de corazón

