
opusdei.org

Libro electrónico: El
Papa Francisco en
Colombia

Intervenciones del Papa
Francisco durante su viaje a
Colombia (6-11 de septiembre
de 2017).

11/09/2017

PDF ► Libro electrónico: El Papa
Francisco en Colombia

Mobi ► Libro electrónico: El Papa
Francisco en Colombia

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/papa-francisco-colombia.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/papa-francisco-colombia.pdf
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/papa-francisco-colombia.mobi
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/papa-francisco-colombia.mobi


ePub ► Libro electrónico: El Papa
Francisco en Colombia

Google Play Books ► Libro
electrónico: El Papa Francisco en
Colombia

Apple iTunes ► Libro electrónico: El
Papa Francisco en Colombia

Agenda del Papa Francisco

Miércoles 6 de septiembre de 2017 /
Roma-Bogotá

11.00 Salida en avión desde el
aeropuerto de Roma/Fiumicino hacia
Bogotá

16.30 Llegada en el área militar
(CATAM) del aeropuerto de Bogotá.

Ceremonia de bienvenida

Llegada a la Nunciatura apostólica

https://multimedia.opusdei.org/epub/es/papa-francisco-colombia.epub
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/papa-francisco-colombia.epub
https://play.google.com/store/books/details?id=aew0DwAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=aew0DwAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=aew0DwAAQBAJ
https://itunes.apple.com/es/book/el-papa-francisco-en-colombia/id1281505036
https://itunes.apple.com/es/book/el-papa-francisco-en-colombia/id1281505036


Jueves 7 de septiembre de 2017 /
Bogotá

9.00 Encuentro con las autoridades
en la Plaza de Armas de la Casa de
Nariño

9.30 Visita de cortesía al Presidente
en el Salón Protocolario de la Casa de
Nariño

10.20 Visita a la Catedral

10.50 Bendición a los fieles desde el
balcón del Palacio Cardenalicio

11.00 Encuentro con los obispos en el
salón del Palacio Cardenalicio

15.00 Encuentro con el Comité
directivo del CELAM en la
Nunciatura apostólica

16.30 Santa Misa en el Parque Simón
Bolívar

Palabras improvisadas por el Santo
Padre en la Nunciatura apostólica



Viernes 8 de septiembre de 2017 /
Bogotá-Villacencio-Bogotá

7.50 Salida en avión desde el área
militar (CATAM) del aeropuerto de
Bogotá hacia Villavicencio

Palabras a los militares y a las
fuerzas del orden

8.30 Llegada a la Base Aérea de
Apiay, en Villavicencio

9.30 Santa Misa y beatificación de
Mons. Jesús Emilio Jaramillo
Monsalve, obispo de Arauca, y Pedro
María Ramírez Ramos, sacerdote
diocesano, en Catama

Palabras del Santo Padre tras la Misa
en Villavicencio

15.40 Gran encuentro de oración por
la reconciliación nacional en el
Parque Las Malocas



17.20 Parada en la Cruz de la
reconciliación en el Parque de los
Fundadores

Palabras improvisadas por el Santo
Padre en la Nunciatura apostólica

Sábado 9 de septiembre de 2017 /
Bogotá-Medellín-Bogotá

10.15 Santa Misa en el aeropuerto
Enrique Olaya Herrera de Medellín

15.00 Encuentro en el Hogar San José

16.00 Encuentro con sacerdotes,
seminaristas, religiosos, consagrados
y sus familias en La Macarena

Palabras del Santo Padre en la
Nunciatura apostólica

Domingo 10 de septiembre de
2017 /Bogotá-Cartagena-Roma

10.30 Bendición de la primera piedra
de las casas para los sintecho y de la



Obra Talitha Qum en la Plaza San
Francisco de Asís

12.00 Ángelus en el atrio de San
Pedro Claver

12.15 Visita a la Casa Santuario de
San Pedro Claver

16.30 Santa Misa en el área portuaria
de Contecar

18.45 Ceremonia de despedida.
Salida en avión hacia el aeropuerto
de Roma/Ciampino

Lunes 11 de septiembre de 2017

12.40 Llegada al aeropuerto de
Roma/Ciampino

Huso horario: Roma: +2h UTC /
Bogotá: -5h UTC / Villavicencio: -5h
UTC / Medellín: -5h UTC / Cartagena:
-5h UTC



Página oficial del viaje del papa
Francisco a Colombia

Videomensaje del Papa Francisco
al pueblo de Colombia

Querido pueblo de Colombia, dentro
de pocos días visitaré vuestro país.
Iré como peregrino de esperanza y
de paz, para celebrar con ustedes la
fe en nuestro Señor y también para
aprender de vuestra caridad y
vuestra constancia en busca de la paz
y la armonía.

Los saludo cordialmente y doy las
gracias, al señor presidente de la
República y a los obispos de la
Conferencia episcopal, por la
invitación a visitar Colombia.

https://www.papafranciscoencolombia.co/
https://www.papafranciscoencolombia.co/
https://www.papafranciscoencolombia.co/


También agradezco a cada uno de
ustedes, que me acogen en su tierra y
en su corazón. Sé que han trabajado
—y han trabajado mucho— para
preparar este encuentro. Mi
agradecimiento a todos lo que han
colaborado y siguen haciéndolo para
que sea una realidad.

“Demos el primer paso” es el lema de
este viaje. Nos recuerda que siempre
se necesita dar un primer paso para
cualquier actividad y proyecto.
También nos empuja a ser los
primeros para amar, para crear
puentes, para crear fraternidad. Dar
el primer paso nos anima a salir al
encuentro del otro y a extender la
mano, y darnos el signo de paz. La
paz es la que Colombia busca desde
hace mucho tiempo y trabaja para
conseguirla. Una paz estable,
duradera, para vernos y tratarnos
como hermanos, nunca como
enemigos. La paz nos recuerda que
todos somos hijos de un mismo Padre



que nos ama y nos consuela. Me
siento honrado de visitar esa tierra
rica de historia, de cultura, de fe, de
hombres y mujeres que han trabajo
con tesón y constancia para que sea
un lugar donde reine la armonía y la
fraternidad, donde el Evangelio sea
conocido y amado, donde decir
hermano y hermana no resulte algo
extraño sino un verdadero tesoro a
proteger y defender. El mundo de
hoy tiene necesidad de consultores
de paz y de diálogo. También la
Iglesia está llamada a esta tarea, a
promover la reconciliación con el
Señor y con los hermanos, y también
la reconciliación con el medio
ambiente que es creación de Dios y
que estamos explotando de una
manera salvaje.

Que esta visita sea como un abrazo
fraterno para cada uno de ustedes y
en el que sintamos el consuelo y la
ternura del Señor.



Queridos hermanos y hermanas
colombianos, deseo vivir estos días
con ustedes con ánimo gozoso, con
gratitud al Señor. Los abrazo con
afecto y pido al Señor que los
bendiga, que proteja vuestro país y
les conceda la paz. Y a nuestra
Madre, la Virgen Santa, que los
cuide. Y por favor, no se olviden de
rezar por mí.

Gracias y hasta pronto.

Intervenciones del Santo Padre

Llegada a la Nunciatura
apostólica

Muchas gracias, por la alegría que
tienen, muchas gracias por el
esfuerzo que han hecho, muchas
gracias por el camino que se han
animado a realizar, y eso se llama
heroísmo. Hasta los más chicos



pueden ser héroes, los más jóvenes,
cuando vienen engañados o se
equivocan, se levantan y son héroes
y van adelante. ¡Sigan adelante!
¡Sigan adelante, así! No se dejen
vencer, no se dejen engañar, no
pierdan la alegría, no pierdan la
esperanza, no pierdan la sonrisa,
¡sigan así!

Y ahora les voy a dar la bendición a
todos, le vamos a rezar a la Virgen,
nuestra Madre, para que nos
bendiga.

Ave María…

[Después de los cantos]

Muchas gracias por la valentía y por
el coraje, no se dejen robar la alegría
¿Qué es lo que no se tienen que dejar
robar?

[Jóvenes: ¡La alegría!]



Que nadie se las robe, que nadie los
engañe, no se dejen robar la
esperanza, ¿Qué es lo que no se
tienen que dejar robar?

[Jóvenes: ¡La esperanza!]

La alegría y la esperanza. ¡Todos!

[Jóvenes: ¡La alegría y la esperanza!]

¿Y les puedo pedir un favor? Que
recen por mí, ¿lo van a hacer?

[¡Sí!]

Que Dios los bendiga. Y gracias
porque es muy lindo. Gracias.

Discurso del Santo Padre durante
el encuentro con las autoridades
en la Plaza de Armas de la Casa de
Nariño

Señor Presidente,



Miembros del Gobierno de la
República y del Cuerpo Diplomático,

Distinguidas Autoridades,

Representantes de la sociedad civil,

Señoras y señores.

Saludo cordialmente al Señor
Presidente de Colombia, Doctor Juan
Manuel Santos, y le agradezco su
amable invitación a visitar esta
Nación en un momento
particularmente importante de su
historia; saludo a los miembros del
Gobierno de la República y del
Cuerpo Diplomático. Y, en ustedes,
representantes de la sociedad civil,
quiero saludar afectuosamente a
todo el pueblo colombiano, en estos
primeros instantes de mi Viaje
Apostólico.

Vengo a Colombia siguiendo la huella
de mis predecesores, el beato Pablo
VI y san Juan Pablo II y, como a ellos,



me mueve el deseo de compartir con
mis hermanos colombianos el don de
la fe, que tan fuertemente arraigó en
estas tierras, y la esperanza que
palpita en el corazón de todos. Sólo
así, con fe y esperanza, se pueden
superar las numerosas dificultades
del camino y construir un País que
sea Patria y casa para todos los
colombianos.

Colombia es una Nación bendecida
de muchísimas maneras; la
naturaleza pródiga no sólo permite
la admiración por su belleza, sino
que también invita a un cuidadoso
respeto por su biodiversidad.
Colombia es el segundo País del
mundo en biodiversidad y, al
recorrerlo, se puede gustar y ver qué
bueno ha sido el Señor (cf. Sal 33,9)
al regalarles tan inmensa variedad
de flora, fauna en sus selvas
lluviosas, en sus páramos, en el
Chocó, los farallones de Cali o las
sierras como las de Macarena y



tantos otros lugares. Igual de
exuberante es su cultura; y lo más
importante, Colombia es rica por la
calidad humana de sus gentes,
hombres y mujeres de espíritu
acogedor y bondadoso; personas con
tesón y valentía para sobreponerse a
los obstáculos.

Este encuentro me ofrece la
oportunidad para expresar el aprecio
por los esfuerzos que se hacen, a lo
largo de las últimas décadas, para
poner fin a la violencia armada y
encontrar caminos de reconciliación.
En el último año ciertamente se ha
avanzado de modo particular; los
pasos dados hacen crecer la
esperanza, en la convicción de que la
búsqueda de la paz es un trabajo
siempre abierto, una tarea que no da
tregua y que exige el compromiso de
todos. Trabajo que nos pide no
decaer en el esfuerzo por construir la
unidad de la nación y, a pesar de los
obstáculos, diferencias y distintos



enfoques sobre la manera de lograr
la convivencia pacífica, persistir en
la lucha para favorecer la cultura del
encuentro, que exige colocar en el
centro de toda acción política, social
y económica, a la persona humana,
su altísima dignidad, y el respeto por
el bien común. Que este esfuerzo nos
haga huir de toda tentación de
venganza y búsqueda de intereses
sólo particulares y a corto plazo.
Oíamos recién cantar: “Andar el
camino lleva su tiempo”. Es a largo
plazo. Cuanto más difícil es el camino
que conduce a la paz y al
entendimiento, más empeño hemos
de poner en reconocer al otro, en
sanar las heridas y construir
puentes, en estrechar lazos y
ayudarnos mutuamente (cf.
Exhortación apostólica Evangelii
gaudium, 67).

El lema de este País dice: «Libertad y
Orden». En estas dos palabras se
encierra toda una enseñanza. Los



ciudadanos deben ser valorados en
su libertad y protegidos por un orden
estable. No es la ley del más fuerte,
sino la fuerza de la ley, la que es
aprobada por todos, quien rige la
convivencia pacífica. Se necesitan
leyes justas que puedan garantizar
esa armonía y ayudar a superar los
conflictos que han desgarrado esta
Nación por décadas; leyes que no
nacen de la exigencia pragmática de
ordenar la sociedad sino del deseo de
resolver las causas estructurales de
la pobreza que generan exclusión y
violencia. Sólo así se sana de una
enfermedad que vuelve frágil e
indigna a la sociedad y siempre la
deja a las puertas de nuevas crisis.
No olvidemos que la inequidad es la
raíz de los males sociales (cf. ibíd.,
202).

En esta perspectiva, los animo a
poner la mirada en todos aquellos
que hoy son excluidos y marginados
por la sociedad, aquellos que no



cuentan para la mayoría y son
postergados y arrinconados. Todos
somos necesarios para crear y
formar la sociedad. Esta no se hace
sólo con algunos de «pura sangre»,
sino con todos. Y aquí radica la
grandeza y belleza de un País, en que
todos tienen cabida y todos son
importantes. Como estos chicos que
con su espontaneidad quisieron
hacer este protocolo mucho más
humano. Todos somos importantes.
En la diversidad está la riqueza.
Pienso en aquel primer viaje de san
Pedro Claver desde Cartagena hasta
Bogotá surcando el Magdalena: su
asombro es el nuestro. Ayer y hoy,
posamos la mirada en las diversas
etnias y los habitantes de las zonas
más lejanas, los campesinos. La
detenemos en los más débiles, en los
que son explotados y maltratados,
aquellos que no tienen voz porque se
les ha privado de ella o no se les ha
dado, o no se les reconoce. También
detenemos la mirada en la mujer, su



aporte, su talento, su ser «madre» en
las múltiples tareas. Colombia
necesita la participación de todos
para abrirse al futuro con esperanza.

La Iglesia, en fidelidad a su misión,
está comprometida con la paz, la
justicia y el bien de todos. Es
consciente de que los principios
evangélicos constituyen una
dimensión significativa del tejido
social colombiano, y por eso pueden
aportar mucho al crecimiento del
País; en especial, el respeto sagrado a
la vida humana, sobre todo la más
débil e indefensa, es una piedra
angular en la construcción de una
sociedad libre de violencia. Además,
no podemos dejar de destacar la
importancia social de la familia,
soñada por Dios como el fruto del
amor de los esposos, «lugar donde se
aprende a convivir en la diferencia y
a pertenecer a otros» (ibíd., 66). Y,
por favor, les pido que escuchen a los
pobres, a los que sufren. Mírenlos a



los ojos y déjense interrogar en todo
momento por sus rostros surcados de
dolor y sus manos suplicantes. En
ellos se aprenden verdaderas
lecciones de vida, de humanidad, de
dignidad. Porque ellos, que entre
cadenas gimen, sí que comprenden
las palabras del que murió en la cruz
—como dice la letra de vuestro
himno nacional—.

Señoras y señores, tienen delante de
sí una hermosa y noble misión, que
es al mismo tiempo una difícil tarea.
Resuena en el corazón de cada
colombiano el aliento del gran
compatriota Gabriel García Márquez:
«Sin embargo, frente a la opresión, el
saqueo y el abandono, nuestra
respuesta es la vida. Ni los diluvios ni
las pestes, ni las hambrunas ni los
cataclismos, ni siquiera las guerras
eternas a través de los siglos y los
siglos han conseguido reducir la
ventaja tenaz de la vida sobre la
muerte. Una ventaja que aumenta y



se acelera». Es posible entonces,
continúa el escritor, «una nueva y
arrasadora utopía de la vida, donde
nadie pueda decidir por otros hasta
la forma de morir, donde de veras
sea cierto el amor y sea posible la
felicidad, y donde las estirpes
condenadas a cien años de soledad
tengan por fin y para siempre una
segunda oportunidad sobre la
tierra» (Discurso de aceptación del
premio Nobel, 1982).

Es mucho el tiempo pasado en el odio
y la venganza... La soledad de estar
siempre enfrentados ya se cuenta
por décadas y huele a cien años; no
queremos que cualquier tipo de
violencia restrinja o anule ni una
vida más. Y quise venir hasta aquí
para decirles que no están solos, que
somos muchos los que queremos
acompañarlos en este paso; este viaje
quiere ser un aliciente para ustedes,
un aporte que en algo allane el



camino hacia la reconciliación y la
paz.

Están presentes en mis oraciones.
Rezo por ustedes, por el presente y
por el futuro de Colombia.

Saludo del Santo Padre al pueblo
colombiano desde el balcón del
palacio cardenalicio (Bogotá)

Queridos hermanos y hermanas,
buen día:

Los saludo con gran alegría y les
agradezco esta calurosa bienvenida.
«Al entrar en una casa, digan
primero: “¡Que descienda la paz
sobre esta casa!”. Y si hay ahí alguien
digno de recibirla, esa paz reposará
sobre él; de lo contrario, volverá a
ustedes» (Lc 10,5-6).



Hoy entro a esta casa que es
Colombia diciéndoles, ¡La paz con
ustedes! Así era la expresión de
saludo de todo judío y también de
Jesús. Porque quise venir hasta aquí
como peregrino de paz y de
esperanza, y deseo vivir estos
momentos de encuentro con alegría,
dando gracias a Dios por todo el bien
que ha hecho en esta Nación, en cada
una de sus vidas.

Y vengo también para aprender; sí,
aprender de ustedes, de su fe, de su
fortaleza ante la adversidad. Porque
ustedes saben que el obispo y el cura
tienen que aprender de su pueblo, y
por eso vengo a aprender, a
aprender de ustedes, soy obispo y
vengo a aprender. Han vivido
momentos difíciles y oscuros, pero el
Señor está cerca de ustedes, en el
corazón de cada hijo e hija de este
País. El Señor no es selectivo, no
excluye a nadie, el Señor abraza a
todos; y todos —escuchen esto— y



todos somos importantes y
necesarios para Él. Durante estos
días quisiera compartir con ustedes
la verdad más importante: que Dios
nos ama con amor de Padre y nos
anima a seguir buscando y deseando
la paz, aquella paz que es auténtica y
duradera. Dios nos ama con amor de
Padre. ¿Lo repetimos juntos?
[Repiten: “Dios nos ama con amor de
Padre”] ¡Gracias!

Bueno, yo tenía escrito aquí: “Veo
aquí a muchos jóvenes”, pero aunque
tuviera los ojos vendados, sé que este
lío solamente lo pueden hacer los
jóvenes. Ustedes jóvenes —y le voy a
hablar a ustedes— han venido de
todos los rincones del País: cachacos,
costeños, paisas, vallunos, llaneros…
¡de todos lados! Para mí siempre es
motivo de alegría, de gozo
encontrarme con los jóvenes. En este
día les digo: por favor mantengan
viva la alegría, es signo del corazón
joven, del corazón que ha encontrado



al Señor. Y si ustedes mantienen viva
esa alegría con Jesús, nadie se la
puede quitar, ¡nadie! (cf. Jn 16,22).
Pero por las dudas, les aconsejo: No
se la dejen robar, cuiden esa alegría
que todo lo unifica en el saberse
amados por el Señor. Porque, como
habíamos dicho al principio: Dios nos
ama…. —¿cómo era?— [Repiten:
“Dios nos ama con amor de Padre”],
Dios nos ama con corazón de Padre.
Otra vez... [Repiten: “Dios nos ama
con corazón de Padre”]. Y este es el
principio de la alegría. El fuego del
amor de Jesús hace desbordante este
gozo, y es suficiente para incendiar el
mundo entero. ¡Cómo no van a poder
cambiar esta sociedad y lo que
ustedes se propongan! ¡No le tengan
miedo al futuro! ¡Atrévanse a soñar a
lo grande! A ese sueño grande yo hoy
los invito. Por favor no se metan en
el “chiquitaje”, no tengan vuelos
rastreros, vuelen alto y sueñen
grande.



Ustedes, los jóvenes, tienen una
sensibilidad especial para reconocer
el sufrimiento de los otros —curioso,
ustedes se dan cuenta en seguida—;
los voluntariados del mundo entero
se nutren de miles de ustedes que
son capaces de resignar tiempos
propios, comodidades, proyectos
centrados en ustedes mismos, para
dejarse conmover por las
necesidades de los más frágiles y
dedicarse a ellos. Pero también
puede suceder que hayan nacido en
ambientes donde la muerte, el dolor,
la división han calado tan hondo que
los hayan dejado medio mareados,
como anestesiados por el dolor. Por
eso yo quiero decirles: Dejen que el
sufrimiento de sus hermanos
colombianos los abofetee y los
movilice. Ayúdennos a nosotros, los
mayores, a no acostumbrarnos al
dolor y al abandono. Los
necesitamos, ayúdennos a esto, a no
acostumbrarnos al dolor y al
abandono.



También ustedes, chicos y chicas, que
viven en ambientes complejos, con
realidades distintas y situaciones
familiares de lo más diversas, se han
habituado a ver que en el mundo no
todo es blanco ni tampoco es negro
todo; que la vida cotidiana se
resuelve en una amplia gama de
tonalidades grises, es verdad, y esto
los puede exponer a un riesgo,
cuidado, al riesgo de caer en una
atmósfera de relativismo, dejando de
lado esa potencialidad que tienen los
jóvenes, la de entender el dolor de los
que han sufrido. Ustedes tienen la
capacidad no sólo de juzgar, señalar
desaciertos —porque se dan cuenta
enseguida—, sino también esa otra
capacidad hermosa y constructiva: la
de comprender. Comprender que
incluso detrás de un error —porque
hablemos claro el error es error y no
hay que maquillarlo—, y ustedes son
capaces de comprender que detrás
de un error hay un sinfín de razones,
de atenuantes... ¡Cuánto los necesita



Colombia para ponerse en los
zapatos de aquellos que muchas
generaciones anteriores no han
podido o no han sabido hacerlo, o no
atinaron con el modo adecuado para
lograr comprender!

A ustedes, jóvenes, les es tan fácil 
encontrarse, les es tan fácil 
encontrarse… Y les hago una
pregunta: Acá se encontraron todos,
desde qué hora están acá?
[Responden] ¡Ven que son valientes!
A ustedes, les es muy fácil
encontrarse. Les basta para
encontrarse un acontecimiento como
este, un rico café, un refajo, o lo que
sea, como excusa, como una excusa,
para suscitar un encuentro. Y acá
voy, cualquier cosa es una excusa
para el encuentro. Los jóvenes
coinciden en la música, en el arte...
¡si hasta una final entre el Atlético
Nacional y el América de Cali es
ocasión para estar juntos! Ustedes —
porque tienen esa facilidad de



encontrarse—, ustedes pueden
enseñarnos a los grandes que la
cultura del encuentro no es pensar,
vivir, ni reaccionar todos del mismo
modo —no, no es eso—; la cultura del
encuentro es saber que más allá de
nuestras diferencias somos todos
parte de algo grande que nos une y
nos trasciende, somos parte de este
maravilloso País. ¡Ayúdennos a
entrar, a los grandes, en esta cultura
del encuentro que ustedes practican
tan bien!

También vuestra juventud los hace
capaces de algo muy difícil en la
vida: perdonar. Perdonar a quienes
nos han herido; es notable ver cómo
ustedes no se dejan enredar por
historias viejas, cómo miran con
extrañeza cuando los adultos
repetimos acontecimientos de
división simplemente por estar
nosotros atados a rencores. Ustedes
nos ayudan en este intento de dejar
atrás lo que nos ofendió, de mirar



adelante sin el lastre del odio, porque
ustedes nos hacen ver todo el mundo
que hay por delante, toda la
Colombia que quiere crecer y seguir
desarrollándose; esa Colombia que
nos necesita a todos y que los
mayores se la debemos a ustedes.

Y precisamente por esta capacidad
de perdonar enfrentan el enorme
desafío de ayudarnos a sanar nuestro
corazón. Escuchen esto que les pido:
ayudarnos a sanar nuestro corazón.
¿Lo decimos todos juntos? [Repiten:
“Ayudarnos a sanar nuestro
corazón”] Es una ayuda que les pido.
A contagiarnos la esperanza joven
que tienen ustedes, esa esperanza
que siempre está dispuesta a darle a
los otros una segunda oportunidad.
Los ambientes de desazón e
incredulidad enferman el alma,
ambientes que no encuentran salida
a los problemas y boicotean a los que
lo intentan, dañan la esperanza que
necesita toda comunidad para



avanzar. Que sus ilusiones y
proyectos oxigenen Colombia y la
llenen de utopías saludables.

¡Jóvenes, sueñen, muévanse,
arriesguen, miren la vida con una
sonrisa nueva, vayan adelante, no
tengan miedo! Sólo así se animarán a
descubrir el País que se esconde
detrás de las montañas; el que
trasciende titulares de diarios y no
aparece en la preocupación cotidiana
por estar tan lejos. Ese País que no se
ve y que es parte de este cuerpo
social que nos necesita: Ustedes
jóvenes son capaces de descubrir la
Colombia profunda. Los corazones
jóvenes se estimulan ante los
desafíos grandes: ¡Cuánta belleza
natural para ser contemplada sin
necesidad de explotarla! ¡Cuántos
jóvenes como ustedes precisan de su
mano tendida, de su hombro para
vislumbrar un futuro mejor!



Hoy he querido estar estos
momentos con ustedes; estoy seguro
de que ustedes tienen el potencial
necesario para construir, ¡construir!,
la nación que siempre hemos
soñado. Los jóvenes son la esperanza
de Colombia y de la Iglesia; en su
caminar y en sus pasos adivinamos
los de Jesús, Mensajero de la Paz,
Aquél que nos trae noticias buenas.

Me dirijo ahora a todos, queridos
hermanos y hermanas de este amado
País: niños, jóvenes, adultos,
ancianos, que quieren ser portadores
de esperanza: que las dificultades no
los opriman, que la violencia no los
derrumbe, que el mal no los venza.
Creemos que Jesús, con su amor y
misericordia que permanecen para
siempre, ha vencido el mal, ha
vencido el pecado y la muerte. Jesús
ha vencido el mal, el pecado y la
muerte. ¿Lo repetimos? [Repiten:
“Jesús ha vencido, el mal, el pecado y
la muerte”] Sólo basta salir a su



encuentro. Salgan al encuentro de
Jesús, los invito al compromiso, no al
cumplimiento, al compromiso. ¿A
qué los invito? [Repiten: “Al
compromiso”] ¿ Y qué es lo que no
tienen que hacer? [Repiten: “El
cumplimiento”] ¡Bien, felicitaciones!
Salgan a ese compromiso en la
renovación de la sociedad, para que
sea justa, estable, fecunda. Desde este
lugar, los animo a afianzarse en el
Señor, es el único que nos sostiene, el
único que nos alienta para poder
contribuir a la reconciliación y a la
paz.

Los abrazo a todos y a cada uno, a los
que están aquí, a los enfermos, a los
más pobres, a los marginados, a los
necesitados, a los ancianos, a los que
están en sus casas… a todos; todos
están en mi corazón. Y ruego a Dios
que los bendiga. Y, por favor, les pido
a ustedes que no se olviden de rezar
por mí. ¡Muchas gracias!



Encuentro con los obispos en el
salón del Palacio Cardenalicio

La paz esté con ustedes

Así saludó el Resucitado a su
pequeña grey después de haber
vencido a la muerte, así
consiéntanme que los salude al inicio
de mi viaje.

Agradezco las palabras de
bienvenida. Estoy contento porque
los primeros pasos que doy en este
País me llevan a encontrarlos a
ustedes, obispos de Colombia, para
abrazar en ustedes a toda la Iglesia
colombiana y para estrechar a su
gente en mi corazón de Sucesor de
Pedro. Les agradezco muchísimo su
ministerio episcopal, que les ruego
continúen realizándolo con renovada
generosidad. Un saludo particular
dirijo a los obispos eméritos,
animándolos a seguir sosteniendo,



con la oración y con la presencia
discreta, a la Esposa de Cristo por la
cual se han entregado
generosamente.

Vengo para anunciar a Cristo y para
cumplir en su nombre un itinerario
de paz y reconciliación. ¡Cristo es
nuestra paz! ¡Él nos ha reconciliado
con Dios y entre nosotros!

Estoy convencido de que Colombia
tiene algo de original, algo muy
original, que llama fuerte la
atención: no ha sido nunca una meta
completamente realizada, ni un
destino totalmente acabado, ni un
tesoro totalmente poseído. Su
riqueza humana, sus vigorosos
recursos naturales, su cultura, su
luminosa síntesis cristiana, el
patrimonio de su fe y la memoria de
sus evangelizadores, la alegría
gratuita e incondicional de su gente,
la impagable sonrisa de su juventud,
su original fidelidad al Evangelio de



Cristo y a su Iglesia y, sobre todo, su
indomable coraje de resistir a la
muerte, no sólo anunciada sino
muchas veces sembrada: todo esto se
sustrae, como lo hace la flor de la
mimosa púdica en el jardín, digamos
se esconde, a aquellos que se
presentan como forasteros
hambrientos de adueñársela y, en
cambio, se brinda generosamente a
quien toca su corazón con la
mansedumbre del peregrino. Así es
Colombia.

Por esto, como peregrino, me dirijo a
su Iglesia. De ustedes soy hermano,
deseoso de compartir a Cristo
Resucitado para quien ningún muro
es perenne, ningún miedo es
indestructible, ninguna plaga,
ninguna llaga, es incurable.

No soy el primer Papa que les habla
acá en su casa. Dos de mis más
grandes Predecesores han sido
huéspedes aquí: el beato Pablo VI,



que vino apenas concluyó el Concilio
Vaticano II para animar la
realización colegial del misterio de la
Iglesia en América Latina; y san Juan
Pablo II en su memorable visita
apostólica del 86’. Las palabras de
ambos son un recurso permanente,
las indicaciones que delinearon y la
maravillosa síntesis que ofrecieron
sobre nuestro ministerio episcopal
constituyen un patrimonio para
custodiar. No son anticuados.
Quisiera que cuanto les diga sea
recibido en continuidad con lo que
ellos han enseñado.

Custodios y sacramento del primer
paso

«Dar el primer paso» es el lema de mi
visita y también para ustedes este es
mi primer mensaje. Bien saben que
Dios es el Señor del primer paso. Él
siempre nos primerea. Toda la
Sagrada Escritura habla de Dios
como exiliado de sí mismo por amor.



Ha sido así cuando sólo había
tinieblas, caos y, saliendo de sí, Él
hizo que todo viniese a ser (cf. Gn
1.2,4); ha sido así cuando en el jardín
de los orígenes Él se paseaba,
dándose cuenta de la desnudez de su
creatura (cf. Gn 3,8-9); ha sido así
cuando, peregrino, se alojó en la
tienda de Abraham, dejándole la
promesa de una inesperada
fecundidad (cf. Gn 18,1-10); ha sido
así cuando se presentó a Moisés
encantándolo, cuando ya no tenía
otro horizonte que pastorear las
ovejas de su suegro (cf. Ex, 3,1-2); ha
sido así cuando no quitó de su
mirada a su amada Jerusalén, aun
cuando se prostituía en la vereda de
la infidelidad (cf. Ez 16,15); ha sido
así cuando migró con su gloria hacia
su pueblo exiliado en la esclavitud
(cf. Ez 10,18-19).

Y, en la plenitud del tiempo, quiso
revelarnos el primer paso, el nombre
del primer paso, de su primer paso.



Se llama Jesús y es un paso
irreversible. Proviene de la libertad
de un amor que todo lo precede.
Porque el Hijo, Él mismo, es
expresión viva de dicho amor.
Aquellos que lo reconocen y lo
acogen reciben en herencia el don de
ser introducidos en la libertad de
poder cumplir siempre en Él ese
primer paso, no tienen miedo de
perderse si salen de sí mismos,
porque llevan la fianza del amor
emanado del primer paso de Dios,
una brújula que no les consiente
perderse.

Cuiden pues, con santo temor y
conmoción, ese primer paso de Dios
hacia ustedes y, con su ministerio,
hacia la gente que les ha sido
confiada, en la conciencia de ser
ustedes sacramento viviente de esa
libertad divina que no tiene miedo
de salir de sí misma por amor, que
no teme empobrecerse mientras se



entrega, que no tiene necesidad de
otra fuerza que el amor.

Dios nos precede, somos sarmientos
y no somos la vid. Por tanto, no
enmudezcan la voz de Aquél que los
ha llamado ni se ilusionen en que sea
la suma de sus pobres virtudes –las
de ustedes- o los halagos de los
poderosos de turno quienes aseguran
el resultado de la misión que les ha
confiado Dios. Al contrario,
mendiguen, mendiguen en la oración
cuando no puedan dar ni darse, para
que tengan algo que ofrecer a
aquellos que se acercan
constantemente a sus corazones de
pastores. La oración en la vida del
obispo es la savia vital que pasa por
la vid, sin la cual el sarmiento se
marchita volviéndose infecundo. Por
tanto, luchen con Dios, y más todavía
en la noche de su ausencia, hasta que
Él no los bendiga (cf. Gn 32,25-27).
Las heridas de esa cotidiana y
prioritaria batalla en la oración



serán fuente de curación para
ustedes; serán heridos por Dios para
hacerse capaces de curar.

Hacer visible su identidad de
sacramento del primer paso de Dios

De hecho, hacer tangible la identidad
de sacramento del primer paso de
Dios exigirá un continuo éxodo
interior. «No hay ninguna invitación
al amor mayor que adelantarse en
ese mismo amor» (San Agustín, De
catechizandis rudibus, liber I, 4.7, 26: 
PL 40), y, por tanto, ningún ámbito de
la misión episcopal puede prescindir
de esta libertad de cumplir el primer
paso. La condición de posibilidad
para el ejercicio del ministerio
apostólico es la disposición a
acercarse a Jesús dejando atrás «lo
que fuimos, para que seamos lo que
no éramos» (Id., Enarr. in psal.,
121,12: PL 36).

Les recomiendo vigilar no sólo
individualmente sino colegialmente,



dóciles al Espíritu Santo, sobre este
permanente punto de partida. Sin
este núcleo languidecen los rasgos
del Maestro en el rostro de los
discípulos, la misión se atasca y
disminuye la conversión pastoral,
que no es otra cosa que rescatar
aquella urgencia de anunciar el
Evangelio de la alegría hoy, mañana y
pasado mañana (cf. Lc 13,33),
premura que devoró el Corazón de
Jesús dejándolo sin nido ni resguardo,
reclinado solamente en el
cumplimiento hasta el final de la
voluntad del Padre (cf. Lc 9,58.62).
¿Qué otro futuro podemos perseguir?
¿A qué otra dignidad podemos
aspirar?

No se midan con el metro de aquellos
que quisieran que fueran sólo una
casta de funcionarios plegados a la
dictadura del presente. Tengan, en
cambio, siempre fija la mirada en la
eternidad de Aquél que los ha
elegido, prontos a acoger el juicio



decisivo de sus labios, que es el que
vale.

En la complejidad del rostro de esta
Iglesia colombiana, es muy
importante preservar la singularidad
de sus diversas y legítimas fuerzas,
las sensibilidades pastorales, las
peculiaridades regionales, las
memorias históricas, las riquezas de
las propias experiencias eclesiales.
Pentecostés consiente que todos
escuchen en la propia lengua. Por
eso, busquen con perseverancia la
comunión entre ustedes. No se
cansen de construirla a través del
diálogo franco y fraterno,
condenando como peste las agendas
encubiertas, por favor. Sean
premurosos en cumplir el primer
paso, del uno para con el otro.
Anticípense en la disposición de
comprender las razones del otro.
Déjense enriquecer de lo que el otro
les puede ofrecer y construyan una
Iglesia que ofrezca a este País



testimonio elocuente de cuánto se
puede progresar cuando se está
dispuesto a no quedarse en las
manos de unos pocos. El rol de las
Provincias Eclesiásticas en relación
al mismo mensaje evangelizador es
fundamental, porque son diversas y
armonizadas las voces que lo
proclaman. Por esto, no se contenten
con un mediocre compromiso
mínimo que deje a los resignados en
la tranquila quietud de la propia
impotencia, a la vez que domestica
aquellas esperanzas que exigirían el
coraje de ser encauzadas más sobre
la fuerza de Dios que sobre la propia
debilidad.

Reserven una particular sensibilidad
hacia las raíces afro-colombianas de
su gente, que tan generosamente han
contribuido a plasmar el rostro de
esta tierra.

Tocar la carne del cuerpo de Cristo



Los invito a no tener miedo de tocar
la carne herida de la propia historia
y de la historia de su gente. Háganlo
con humildad, sin la vana pretensión
de protagonismo, y con el corazón
indiviso, libre de compromisos o
servilismos. Sólo Dios es Señor y a
ninguna otra causa se debe someter
nuestra alma de pastores.

Colombia tiene necesidad de vuestra
mirada propia de obispos, para
sostenerla en el coraje del primer
paso hacia la paz definitiva, la
reconciliación, hacia la abdicación de
la violencia como método, la
superación de las desigualdades que
son la raíz de tantos sufrimientos, la
renuncia al camino fácil pero sin
salida de la corrupción, la paciente y
perseverante consolidación de la «res
publica» que requiere la superación
de la miseria y de la desigualdad.

Se trata, por supuesto, de una tarea
ardua pero irrenunciable, los



caminos son empinados y las
soluciones no son obvias. Desde lo
alto de Dios, que es la cruz de su Hijo,
obtendrán la fuerza; con la lucecita
humilde de los ojos del Resucitado
recorrerán el camino; escuchando la
voz del Esposo que susurra en el
corazón, recibirán los criterios para
discernir de nuevo, en cada
incertidumbre, la justa dirección.

Uno de vuestros ilustres literatos
escribió hablando de uno de sus
míticos personajes: «No imaginaba
que era más fácil empezar una
guerra que terminarla» (Gabriel
García Márquez, Cien años de
soledad, capítulo 9). Todos sabemos
que la paz exige de los hombres un
coraje moral diverso. La guerra sigue
lo que hay de más bajo en nuestro
corazón, la paz nos impulsa a ser
más grandes que nosotros mismos.
En seguida, el escritor añadía: «No
entendía que hubiera necesitado
tantas palabras para explicar lo que



se sentía en la guerra, si con una sola
bastaba: miedo» (ibíd., cap. 15). No es
necesario que les hable de este
miedo, raíz envenenada, fruto
amargo y herencia nefasta de cada
contienda. Quiero animarlos a seguir
creyendo que se puede hacer de otra
manera, recordando que no han
recibido un espíritu de esclavos para
recaer en el temor; el mismo Espíritu
atestigua que son hijos destinados a
la libertad de la gloria a ellos
reservada (cf. Rm 8,15-16).

Ustedes ven con los propios ojos y
conocen como pocos la deformación
del rostro de este País, son custodios
de las piezas fundamentales que lo
hacen uno, no obstante sus
laceraciones. Precisamente por esto,
Colombia tiene necesidad de ustedes
para reconocerse en su verdadero
rostro cargado de esperanza a pesar
de sus imperfecciones, para
perdonarse recíprocamente no
obstante las heridas no del todo



cicatrizadas, para creer que se puede
hacer otro camino aun cuando la
inercia empuja a repetir los mismos
errores, para tener el coraje de
superar cuanto la puede volver
miserable a pesar de sus tesoros.

Les confieso que siento como un
deber, me sale darles ánimo, así
como tengo que decirles: ¡Anímense!
Siento ese deber, transmitirles mis
ganas de darles ánimo. Los animo,
pues, a no cansarse de hacer de sus
Iglesias un vientre de luz, capaz de
generar, aun sufriendo pobreza, las
nuevas creaturas que esta tierra
necesita. Hospédense en la humildad
de su gente para darse cuenta de sus
secretos recursos humanos y de fe,
escuchen cuánto su despojada
humanidad brama por la dignidad
que solamente el Resucitado puede
conferir. No tengan miedo de migrar
de sus aparentes certezas en
búsqueda de la verdadera gloria de



Dios, que es el hombre viviente.
¡Ánimo! Los animo en este camino.

La palabra de la reconciliación

Muchos pueden contribuir al desafío
de esta Nación, pero la misión de
ustedes es singular. Ustedes no son
técnicos ni políticos, son pastores.
Cristo es la palabra de reconciliación
escrita en sus corazones y tienen la
fuerza de poder pronunciarla no
solamente en los púlpitos, en los
documentos eclesiales o en los
artículos de periódicos, sino más
bien en el corazón de las personas,
en el secreto sagrario de sus
conciencias, en el calor esperanzado
que los atrae a la escucha de la voz
del cielo que proclama «paz a los
hombres amados por Dios» (Lc 2,14).
Ustedes deben pronunciarla con el
frágil, humilde, pero invencible
recurso de la misericordia de Dios, la
única capaz de derrotar la cínica



soberbia de los corazones
autorreferenciales.

A la Iglesia no le interesa otra cosa
que la libertad de pronunciar esta
Palabra. Ser libre para pronunciar
esta Palabra. No sirven alianzas con
una parte u otra, sino la libertad de
hablar a los corazones de todos.
Precisamente allí tienen la
autonomía y el vuelo para inquietar,
allí tienen la posibilidad de sostener
un cambio de ruta.

El corazón humano, muchas veces
engañado, concibe el insensato
proyecto de hacer de la vida un
continuo aumento de espacios para
depositar lo que acumula. Es un
engaño. Precisamente aquí es
necesario que resuene la pregunta:
¿De qué sirve ganar el mundo entero
si queda el vacío en el alma? (cf. Mt
16,26).

De sus labios de legítimos pastores,
tal cual ustedes son, Colombia tiene



el derecho de ser interpelada por la
verdad de Dios, que repite
continuamente: «¿Dónde está tu
hermano?» (Gn 4,9). Es un
interrogatorio que no puede ser
silenciado, aun cuando quien lo
escucha no puede más que abajar la
mirada, confundido, y balbucir la
propia vergüenza por haberlo
vendido, quizás, al precio de alguna
dosis de estupefaciente o alguna
equívoca concepción de razón de
Estado, tal vez por la falsa conciencia
de que el fin justifica los medios.

Les ruego tener siempre fija la
mirada sobre el hombre concreto. No
sirvan a un concepto de hombre, sino
a la persona humana amada por
Dios, hecha de carne, huesos,
historia, fe, esperanza, sentimientos,
desilusiones, frustraciones, dolores,
heridas, y verán que esa concreción
del hombre desenmascara las frías
estadísticas, los cálculos
manipulados, las estrategias ciegas,



las falseadas informaciones,
recordándoles que «realmente, el
misterio del hombre sólo se esclarece
en el misterio del Verbo
encarnado» (Gaudium et spes, 22).

Una Iglesia en misión

Teniendo en cuenta el generoso
trabajo pastoral que ya desarrollan,
permítanme ahora que les presente
algunas inquietudes que llevo en mi
corazón de pastor, deseoso de
exhortarles a ser cada vez más una
Iglesia en misión. Mis Predecesores
ya han insistido sobre varios de estos
desafíos: la familia y la vida, los
jóvenes, los sacerdotes, las
vocaciones, los laicos, la formación.
Los decenios transcurridos, no
obstante el ingente trabajo, quizás
han vuelto aún más fatigosas las
respuestas para hacer eficaz la
maternidad de la Iglesia en el
generar, alimentar y acompañar a
sus hijos.



Pienso en las familias colombianas,
en la defensa de la vida desde el
vientre materno hasta su natural
conclusión, en la plaga de la
violencia y del alcoholismo, no
raramente extendida en los hogares,
en la fragilidad del vínculo
matrimonial y la ausencia de los
padres de familia con sus trágicas
consecuencias de inseguridad y
orfandad. Pienso en tantos jóvenes
amenazados por el vacío del alma y
arrastrados en la fuga de la droga, en
el estilo de vida fácil, en la tentación
subversiva. Pienso en los numerosos
y generosos sacerdotes y en el
desafío de sostenerlos en la fiel y
cotidiana elección por Cristo y por la
Iglesia, mientras algunos otros
continúan propagando la cómoda
neutralidad de aquellos que nada
eligen para quedarse con la soledad
de sí mismos. Pienso en los fieles
laicos esparcidos en todas las Iglesias
particulares, resistiendo
fatigosamente para dejarse



congregar por Dios que es comunión,
aun cuando no pocos proclaman el
nuevo dogma del egoísmo y de la
muerte de toda solidaridad, palabra
que quieren sacar del diccionario.
Pienso en el inmenso esfuerzo de
todos para profundizar la fe y
hacerla luz viva para los corazones y
lámparas para el primer paso.

No les traigo recetas ni intento
dejarles una lista de tareas. Con todo
quisiera rogarles que, al realizar en
comunión su gravosa misión de
pastores de Colombia, conserven la
serenidad. Yo no sé si decírselo, se
me ocurre ahora, pero si exagero me
perdonan, se me ocurre que es una
de las virtudes que más necesitan:
conserven la serenidad. No porque
ustedes no la tengan, sino que el
momento les exige más. Bien saben
que en la noche el maligno continúa
sembrando cizaña, pero tengan la
paciencia del Señor del campo,
confiándose en la buena calidad de



sus granos. Aprendan de su
longanimidad y magnanimidad. Sus
tiempos son largos porque es
inconmensurable su mirada de
amor. Cuando el amor es reducido el
corazón se vuelve impaciente,
turbado por la ansiedad de hacer
cosas, devorado por el miedo de
haber fracasado. Crean sobre todo en
la humildad de la semilla de Dios.
Fíense de la potencia escondida de su
levadura. Orienten el corazón sobre
la preciosa fascinación que atrae y
hace vender todo con tal de poseer
ese divino tesoro.

De hecho, ¿qué otra cosa más fuerte
pueden ofrecer a la familia
colombiana que la fuerza humilde
del Evangelio del amor generoso que
une al hombre y a la mujer,
haciéndolos imagen de la unión de
Cristo y su Iglesia, transmisores y
guardianes de la vida? Las familias
tienen necesidad de saber que en
Cristo pueden volverse árbol



frondoso capaz de ofrecer sombra,
dar fruto en todas las estaciones del
año, anidar la vida en sus ramas. Son
tantos hoy los que homenajean
árboles sin sombra, infecundos,
ramas privadas de nidos. Que para
ustedes el punto de partida sea el
testimonio alegre de que la felicidad
está en otro lugar.

¿Qué cosa pueden ofrecer a sus
jóvenes? Ellos aman sentirse amados,
desconfían de quien los minusvalora,
piden coherencia limpia y esperan
ser involucrados. Recíbanlos, por
tanto, con el corazón de Cristo,
ábranles espacios en la vida de sus
Iglesias. No participen en ninguna
negociación que malvenda sus
esperanzas. No tengan miedo de
alzar serenamente la voz para
recordar a todos que una sociedad
que se deja seducir por el espejismo
del narcotráfico se arrastra a sí
misma en esa metástasis moral que
mercantiliza el infierno y siembra



por doquier la corrupción y, al
mismo tiempo, engorda los paraísos
fiscales.

¿Qué cosa pueden dar a sus
sacerdotes? El primer don es aquel
de la paternidad que asegure que la
mano que los ha generado y ha
ungido no se ha retirado de sus
vidas. Es verdad, vivimos en la era de
la informática y no nos es difícil
alcanzar a nuestros sacerdotes en
tiempo real mediante algún
programa de mensajes. Pero el
corazón de un padre, de un obispo,
no puede limitarse a la precaria,
impersonal y externa comunicación
con su presbiterio. No se puede
apartar del corazón del obispo la
inquietud, la sana inquietud, sobre
dónde viven sus sacerdotes. ¿Viven
de verdad según Jesús? ¿O se han
improvisado otras seguridades como
la estabilidad económica, la
ambigüedad moral, la doble vida o la
ilusión miope de una carrera? Los



sacerdotes precisan, con necesidad y
urgencia vital, de la cercanía física y
afectiva de su obispo. Los sacerdotes
requieren sentir que tienen padre.

Sobre las espaldas de los sacerdotes
frecuentemente pesa la fatiga del
trabajo cotidiano de la Iglesia. Ellos
están en primera línea,
continuamente circundados de la
gente que, abatida, busca en ellos el
rostro del pastor. La gente se acerca
y golpea a sus corazones. Ellos deben
dar de comer a la multitud y el
alimento de Dios no es nunca una
propiedad de la cual se puede
disponer sin más. Al contrario,
proviene solamente de la indigencia
puesta en contacto con la bondad
divina. Despedir a la muchedumbre
y alimentarse con lo poco que uno
puede indebidamente apropiarse es
una tentación permanente (cf. Lc
9,13).



Vigilen por tanto sobre las raíces
espirituales de sus sacerdotes.
Condúzcanlos continuamente a
aquella Cesarea de Filipo donde,
desde los orígenes del Jordán de cada
uno, puedan sentir de nuevo la
pregunta de Jesús: ¿Quién soy yo para
ti? Y la razón del gradual deterioro
que muchas veces lleva a la muerte
del discípulo siempre está en un
corazón que ya no puede responder:
«Tú eres el Cristo, el Hijo de Dios» (cf.
Mt 16,13-16). De aquí se debilita el
coraje de la irreversibilidad del don
de sí, y deriva también la
desorientación interior, el cansancio
de un corazón que ya no sabe
acompañar al Señor en su camino
hacia Jerusalén.

Cuiden especialmente, por favor, el
itinerario formativo de sus
sacerdotes, desde el nacimiento de la
llamada de Dios en sus corazones. La
nueva Ratio Fundamentalis
Institutionis Sacerdotalis,



recientemente publicada, es un
valioso recurso, aún por aplicar, para
que la Iglesia colombiana esté a la
altura del don de Dios que nunca ha
dejado de llamar al sacerdocio a
tantos de sus hijos.

No descuiden, por favor, la vida de
los consagrados y consagradas. Ellos
y ellas constituyen la bofetada
kerigmática a toda mundanidad y
son llamados a quemar cualquier
resaca de valores mundanos en el
fuego de las bienaventuranzas
vividas sin glosa y en el total
abajamiento de sí mismos en el
servicio. Por favor, no los consideren
como «recursos de utilidad» para las
obras apostólicas; más bien, sepan
ver en ellos el grito del amor
consagrado de la Esposa: «Ven Señor
Jesús» (Ap 22,20).

Reserven la misma preocupación
formativa a sus laicos, de los cuales
depende no sólo la solidez de las



comunidades de fe, sino gran parte
de la presencia de la Iglesia en el
ámbito de la cultura, de la política, de
la economía. Formar en la Iglesia
significa ponerse en contacto con la
fe viviente de la Comunidad viva,
introducirse en un patrimonio de
experiencias y de respuestas que
suscita el Espíritu Santo, porque es Él
quien enseña todas las cosas (cf. Jn
14,26).

Y antes de concluir –estoy un poco
largo ya- un pensamiento quisiera
dirigir a los desafíos de la Iglesia en
la Amazonia, región de la cual con
razón están orgullosos, porque es
parte esencial de la maravillosa
biodiversidad de este País. La
Amazonia es para todos nosotros una
prueba decisiva para verificar si
nuestra sociedad, casi siempre
reducida al materialismo y
pragmatismo, está en grado de
custodiar lo que ha recibido
gratuitamente, no para desvalijarlo,



sino para hacerlo fecundo. Pienso,
sobre todo, en la arcana sabiduría de
los pueblos indígenas amazónicos y
me pregunto si somos aún capaces de
aprender de ellos la sacralidad de la
vida, el respeto por la naturaleza, la
conciencia de que no solamente la
razón instrumental es suficiente para
colmar la vida del hombre y
responder a sus más inquietantes
interrogantes.

Por esto los invito a no abandonar a
sí misma la Iglesia en Amazonia. La
consolidación de un rostro
amazónico para la Iglesia que
peregrina aquí es un desafío de todos
ustedes, que depende del creciente y
consciente apoyo misionero de todas
las diócesis colombianas y de su
entero clero. He escuchado que en
algunas lenguas nativas amazónicas
para referirse a la palabra «amigo»
se usa la expresión «mi otro brazo».
Sean por lo tanto el otro brazo de la
Amazonia. Colombia no la puede



amputar sin ser mutilada en su
rostro y en su alma.

Queridos hermanos:

Los invito ahora a dirigirnos
espiritualmente a Nuestra Señora del
Rosario de Chiquinquirá, cuya imagen
han tenido la delicadeza de traer de
su Santuario a la magnífica Catedral
de esta ciudad para que también yo
la pudiera contemplar.

Como bien saben, Colombia no puede
darse a sí misma la verdadera 
Renovación a la que aspira, sino que
ésta viene concedida desde lo alto.
Supliquémosla al Señor, pues, por
medio de la Virgen.

Así como en Chiquinquirá Dios ha
renovado el esplendor del rostro de
su Madre, que Él siga iluminando con
su celestial luz el rostro de este
entero País y bendiga a la Iglesia de
Colombia con su benévola compañía,
y los bendiga a ustedes, a quienes les



agradezco todo lo que hacen.
Gracias.

Discurso del Santo Padre durante
el encuentro con el comité
directivo del CELAM

Queridos hermanos, gracias por este
encuentro y por las cálidas palabras
de bienvenida del Presidente de la
Conferencia del Episcopado
Latinoamericano. De no haber sido
por las exigencias de la agenda, muy
apretada, hubiera querido
encontrarlos en la sede del CELAM.
Les agradezco la delicadeza de estar
aquí en este momento.

Agradezco el esfuerzo que hacen
para transformar esta Conferencia
Episcopal continental en una casa al
servicio de la comunión y de la
misión de la Iglesia en América
Latina; en un centro propulsor de la



conciencia discipular y misionera; en
una referencia vital para la
comprensión y la profundización de
la catolicidad latinoamericana,
delineada gradualmente por este
organismo de comunión durante
décadas de servicio. Y hago propicia
la ocasión para animar los recientes
esfuerzos con el fin de expresar esta
solicitud colegial mediante el Fondo
de Solidaridad de la Iglesia
Latinoamericana.

Hace cuatro años, en Río de Janeiro,
tuve ocasión de hablarles sobre la
herencia pastoral de Aparecida,
último acontecimiento sinodal de la
Iglesia Latinoamericana y del Caribe.
En aquel momento subrayaba la
permanente necesidad de aprender
de su método, sustancialmente
compuesto por la participación de las
Iglesias locales y en sintonía con los
peregrinos que caminan en busca del
rostro humilde de Dios que quiso
manifestarse en la Virgen pescada en



las aguas, y que se prolonga en la 
misión continental que quiere ser, no
la suma de iniciativas programáticas
que llenan agendas y también
desperdician energías preciosas, sino
el esfuerzo para poner la misión de
Jesús en el corazón de la misma
Iglesia, transformándola en criterio
para medir la eficacia de las
estructuras, los resultados de su
trabajo, la fecundidad de sus
ministros y la alegría que ellos son
capaces de suscitar. Porque sin
alegría no se atrae a nadie.

Me detuve entonces en las
tentaciones, todavía presentes, de la
ideologización del mensaje
evangélico, del funcionalismo
eclesial y del clericalismo, porque
está siempre en juego la salvación
que nos trae Cristo. Esta debe llegar
con fuerza al corazón del hombre
para interpelar su libertad,
invitándolo a un éxodo permanente
desde la propia autorreferencialidad



hacia la comunión con Dios y con los
demás hermanos.

Dios, al hablar en Jesús al hombre,
no lo hace con un vago reclamo como
a un forastero, ni con una
convocación impersonal como lo
haría un notario, ni con una
declaración de preceptos a cumplir
como lo hace cualquier funcionario
de lo sacro. Dios habla con la
inconfundible voz del Padre al hijo, y
respeta su misterio porque lo ha
formado con sus mismas manos y lo
ha destinado a la plenitud. Nuestro
mayor desafío como Iglesia es hablar
al hombre como portavoz de esta
intimidad de Dios, que lo considera
hijo, aun cuando reniegue de esa
paternidad, porque para Él somos
siempre hijos reencontrados.

No se puede, por tanto, reducir el
Evangelio a un programa al servicio
de un gnosticismo de moda, a un
proyecto de ascenso social o a una



concepción de la Iglesia como una
burocracia que se autobeneficia,
como tampoco esta se puede reducir
a una organización dirigida, con
modernos criterios empresariales,
por una casta clerical.

La Iglesia es la comunidad de los
discípulos de Jesús; la Iglesia es
Misterio (cf. Lumen Gentium, 5) y
Pueblo (cf. ibíd., 9), o mejor aún: en
ella se realiza el Misterio a través del
Pueblo de Dios.

Por eso insistí sobre el discipulado
misionero como un llamado divino
para este hoy tenso y complejo, un 
permanente salir con Jesús para
conocer cómo y dónde vive el
Maestro. Y mientras salimos en su
compañía conocemos la voluntad del
Padre, que siempre nos espera. Sólo
una Iglesia Esposa, Madre, Sierva,
que ha renunciado a la pretensión de
controlar aquello que no es su obra
sino la de Dios, puede permanecer



con Jesús aun cuando su nido y su
resguardo es la cruz.

Cercanía y encuentro. Cercanía y
encuentro son los instrumentos de
Dios que, en Cristo, se ha acercado y
nos ha encontrado siempre. El
misterio de la Iglesia es realizarse
como sacramento de esta divina
cercanía y como lugar permanente
de este encuentro. De ahí la
necesidad de la cercanía del obispo a
Dios, porque en Él se halla la fuente
de la libertad y de la fuerza del
corazón del pastor, así como de la
cercanía al Pueblo Santo que le ha
sido confiado. En esta cercanía el
alma del apóstol aprende a hacer
tangible la pasión de Dios por sus
hijos.

Aparecida es un tesoro cuyo
descubrimiento todavía está
incompleto. Estoy seguro de que cada
uno de ustedes descubre cuánto se
ha enraizado su riqueza en las



Iglesias que llevan en el corazón.
Como los primeros discípulos
enviados por Jesús en plan
misionero, también nosotros
podemos contar con entusiasmo todo
cuanto hemos hecho (cf.Mc 6,30).

Sin embargo, es necesario estar
atentos. Las realidades
indispensables de la vida humana y
de la Iglesia no son nunca un
monumento sino un patrimonio vivo.
Resulta mucho más cómodo
transformarlas en recuerdos de los
cuales se celebran los aniversarios:
¡50 años de Medellín, 20 de Ecclesia
in America, 10 de Aparecida! En
cambio, es otra cosa: custodiar y
hacer fluir la riqueza de tal
patrimonio (pater - munus)
constituyen el munus de nuestra
paternidad episcopal hacia la Iglesia
de nuestro continente.

Bien saben que la renovada
conciencia, de que al inicio de todo



está siempre el encuentro con Cristo
vivo, requiere que los discípulos
cultiven la familiaridad con Él; de lo
contrario el rostro del Señor se
opaca, la misión pierde fuerza, la
conversión pastoral retrocede. Orar y
cultivar el trato con Él es, por tanto,
la actividad más improrrogable de
nuestra misión pastoral.

A sus discípulos, entusiastas de la
misión cumplida, Jesús les dijo:
«Vengan ustedes solos a un lugar
deshabitado» (Mc 6,31). Nosotros
necesitamos más todavía este estar a
solas con el Señor para reencontrar el
corazón de la misión de la Iglesia en
América Latina en sus actuales
circunstancias. ¡Hay tanta dispersión
interior y también exterior! Los
múltiples acontecimientos, la
fragmentación de la realidad, la
instantaneidad y la velocidad del
presente, podrían hacernos caer en
la dispersión y en el vacío.



Reencontrar la unidad es un
imperativo.

¿Dónde está la unidad? Siempre en
Jesús. Lo que hace permanente la
misión no es el entusiasmo que
inflama el corazón generoso del
misionero, aunque siempre es
necesario; más bien es la compañía
de Jesús mediante su Espíritu. Si no
salimos con Él en la misión pronto
perderíamos el camino,
arriesgándonos a confundir nuestras
necesidades vacuas con su causa. Si
la razón de nuestro salir no es Él será
fácil desanimarse en medio de la
fatiga del camino, o frente a la
resistencia de los destinatarios de la
misión, o ante los cambiantes
escenarios de las circunstancias que
marcan la historia, o por el cansancio
de los pies debido al insidioso
desgaste causado por el enemigo.

No forma parte de la misión ceder al
desánimo cuando, quizás, habiendo



pasado el entusiasmo de los inicios,
llega el momento en el que tocar la
carne de Cristo se vuelve muy duro.
En una situación como esta, Jesús no
alienta nuestros miedos. Y como bien
sabemos que a ningún otro podemos
ir, porque sólo Él tiene palabras de
vida eterna (cf. Jn 6,68), es necesario
en consecuencia, profundizar
nuestra elección.

¿Qué significa concretamente salir
con Jesús en misión hoy en América
Latina? El adverbio «concretamente»
no es un detalle de estilo literario,
más bien pertenece al núcleo de la
pregunta. El Evangelio es siempre
concreto, jamás un ejercicio de
estériles especulaciones. Conocemos
bien la recurrente tentación de
perderse en el bizantinismo de los 
doctores de la ley, de preguntarse
hasta qué punto se puede llegar sin
perder el control del propio territorio
demarcado o del presunto poder que
los límites prometen.



Mucho se ha hablado sobre la Iglesia
en estado permanente de misión. Salir
con Jesús es la condición para tal
realidad. Salir, sí, pero con Jesús. El
Evangelio habla de Jesús que,
habiendo salido del Padre, recorre
con los suyos los campos y los
poblados de Galilea. No se trata de
un recorrido inútil del Señor.
Mientras camina, encuentra; cuando
encuentra, se acerca; cuando se
acerca, habla; cuando habla, toca con
su poder; cuando toca, cura y salva.
Llevar al Padre a cuantos encuentra
es la meta de su permanente salir,
sobre el cual debemos reflexionar
continuamente y hacer un examen
de conciencia. La Iglesia debe
reapropiarse de los verbos que el
Verbo de Dios conjuga en su divina
misión. Salir para encontrar, sin
pasar de largo; reclinarse sin desidia;
tocar sin miedo. Se trata de que se
metan día a día en el trabajo de 
campo, allí donde vive el Pueblo de
Dios que les ha sido confiado. No nos



es lícito dejarnos paralizar por el aire
acondicionado de las oficinas, por las
estadísticas y las estrategias
abstractas. Es necesario dirigirse al
hombre en su situación concreta; de
él no podemos apartar la mirada. La
misión se realiza siempre cuerpo a
cuerpo.

Una Iglesia capaz de ser sacramento
de unidad

¡Se ve tanta dispersión en nuestro
entorno! Y no me refiero solamente a
la de la rica diversidad que siempre
ha caracterizado el continente, sino a
las dinámicas de disgregación. Hay
que estar atentos para no dejarse
atrapar en estas trampas. La Iglesia
no está en América Latina como si
tuviera las maletas en la mano, lista
para partir después de haberla
saqueado, como han hecho tantos a
lo largo del tiempo. Quienes obran
así miran con sentido de
superioridad y desprecio su rostro



mestizo; pretenden colonizar su alma
con las mismas fallidas y recicladas
fórmulas sobre la visión del hombre
y de la vida, repiten iguales recetas
matando al paciente mientras
enriquecen a los médicos que los
mandan; ignoran las razones
profundas que habitan en el corazón
de su pueblo y que lo hacen fuerte
exactamente en sus sueños, en sus
mitos, a pesar de los numerosos
desencantos y fracasos; manipulan
políticamente y traicionan sus
esperanzas, dejando detrás de sí
tierra quemada y el terreno pronto
para el eterno retorno de lo mismo,
aun cuando se vuelva a presentar
con vestido nuevo. Hombres y
utopías fuertes han prometido
soluciones mágicas, respuestas
instantáneas, efectos inmediatos. La
Iglesia, sin pretensiones humanas,
respetuosa del rostro multiforme del
continente, que considera no una
desventaja sino una perenne riqueza,
debe continuar prestando el humilde



servicio al verdadero bien del
hombre latinoamericano. Debe
trabajar sin cansarse para construir
puentes, abatir muros, integrar la
diversidad, promover la cultura del
encuentro y del diálogo, educar al
perdón y a la reconciliación, al
sentido de justicia, al rechazo de la
violencia y al coraje de la paz.
Ninguna construcción duradera en
América Latina puede prescindir de
este fundamento invisible pero
esencial.

La Iglesia conoce como pocos aquella
unidad sapiencial que precede
cualquier realidad en América
Latina. Convive cotidianamente con
aquella reserva moral sobre la que se
apoya el edificio existencial del
continente. Estoy seguro de que
mientras estoy hablando de esto
ustedes podrían darle nombre a esta
realidad. Con ella debemos dialogar
continuamente. No podemos perder
el contacto con este sustrato moral,



con este humus vital que reside en el
corazón de nuestra gente, en el que
se percibe la mezcla casi indistinta,
pero al mismo tiempo elocuente, de
su rostro mestizo: no únicamente
indígena, ni hispánico, ni lusitano, ni
afroamericano, sino mestizo,
¡latinoamericano!

Guadalupe y Aparecida son
manifestaciones programáticas de
esta creatividad divina. Bien
sabemos que esto está en la base
sobre la que se apoya la religiosidad
popular de nuestro pueblo; es parte
de su singularidad antropológica; es
un don con el que Dios se ha querido
dar a conocer a nuestra gente. Las
páginas más luminosas de la historia
de nuestra Iglesia han sido escritas
precisamente cuando se ha sabido
nutrir de esta riqueza, hablar a este
corazón recóndito que palpita
custodiando, como un pequeño
fueguito encendido bajo las
aparentes cenizas, el sentido de Dios



y de su trascendencia, la sacralidad
de la vida, el respeto por la creación,
los lazos de solidaridad, la alegría de
vivir, la capacidad de ser feliz sin
condiciones.

Para hablar a esta alma que es
profunda, para hablar a la
Latinoamérica profunda, a la Iglesia
no le queda otro camino que
aprender continuamente de Jesús.
Dice el Evangelio que hablaba sólo en
parábolas (cf. Mc 4,34). Imágenes que
involucran y hacen partícipes, que
transforman a los oyentes de su
Palabra en personajes de sus divinos
relatos. El santo Pueblo fiel de Dios
en América Latina no comprende
otro lenguaje sobre Él. Estamos
invitados a salir en misión no con
conceptos fríos que se contentan con
lo posible, sino con imágenes que
continuamente multiplican y
despliegan sus fuerzas en el corazón
del hombre, transformándolo en
grano sembrado en tierra buena, en



levadura que incrementa su
capacidad de hacer pan de la masa,
en semilla que esconde la potencia
del árbol fecundo.

Una Iglesia capaz de ser sacramento
de esperanza

Muchos se lamentan de cierto déficit
de esperanza en la América Latina
actual. A nosotros no nos está
consentida la «quejumbrosidad»,
porque la esperanza que tenemos
viene de lo alto. Además, bien
sabemos que el corazón
latinoamericano ha sido amaestrado
por la esperanza. Como decía un
cantautor brasileño «a esperança è
equilibrista; dança na corda bamba de
sombrinha» (João Bosco, O Bêbado e a
Equilibrista). Cuidado. Y cuando se
piensa que se ha acabado, hela aquí
nuevamente donde nosotros menos
la esperabamos. Nuestro pueblo ha
aprendido que ninguna desilusión es
suficiente para doblegarlo. Sigue al



Cristo flagelado y manso, sabe
desensillar hasta que aclare y
permanece en la esperanza de su
victoria, porque —en el fondo— tiene
conciencia que no pertenece
totalmente a este mundo.

Es indudable que la Iglesia en estas
tierras es particularmente un
sacramento de esperanza, pero es
necesario vigilar sobre la
concretización de esta esperanza.
Tanto más trascendente cuanto más
debe transformar el rostro
inmanente de aquellos que la
poseen. Les ruego que vigilen sobre
la concretización de la esperanza y
consiéntanme recordarles algunos de
sus rostros ya visibles en esta Iglesia
latinoamericana.

La esperanza en América Latina tiene
un rostro joven

Se habla con frecuencia de los
jóvenes —se declaman estadísticas
sobre el continente del futuro—,



algunos ofrecen noticias sobre su
presunta decadencia y sobre cuánto
estén adormilados, otros aprovechan
de su potencial para consumir, no
pocos les proponen el rol de peones
del tráfico de la droga y de la
violencia. No se dejen capturar por
tales caricaturas sobre sus jóvenes.
Mírenlos a los ojos, busquen en ellos
el coraje de la esperanza. No es
verdad que estén listos para repetir
el pasado. Ábranles espacios
concretos en las Iglesias particulares
que les han sido confiadas, inviertan
tiempo y recursos en su formación.
Propongan programas educativos
incisivos y objetivos pidiéndoles,
como los padres le piden a los hijos,
el resultado de sus potencialidades y
educando su corazón en la alegría de
la profundidad, no de la
superficialidad. No se conformen con
retóricas u opciones escritas en los
planes pastorales jamás puestos en
práctica.



He escogido Panamá, el istmo de este
continente, para la Jornada Mundial
de la Juventud del 19 que será
celebrada siguiendo el ejemplo de la
Virgen que proclama: «He aquí la
sierva» y «se cumpla en mí» (Lc 1,38).
Estoy seguro de que en todos los
jóvenes se esconde un istmo, en el
corazón de todos nuestros chicos hay
un pequeño y alargado pedazo de
terreno que se puede recorrer para
conducirlos hacia un futuro que sólo
Dios conoce y a Él le pertenece. Toca
a nosotros presentarles grandes
propuestas para despertar en ellos el
coraje de arriesgarse junto a Dios y
de hacerlos, como la Virgen,
disponibles.

La esperanza en América Latina tiene
un rostro femenino

No es necesario que me alargue para
hablar del rol de la mujer en nuestro
continente y en nuestra Iglesia. De
sus labios hemos aprendido la fe; casi



con la leche de sus senos hemos
adquirido los rasgos de nuestra alma
mestiza y la inmunidad frente a
cualquier desesperación. Pienso en
las madres indígenas o morenas,
pienso en las mujeres de la ciudad
con su triple turno de trabajo, pienso
en las abuelas catequistas, pienso en
las consagradas y en las tan discretas
artesanas del bien. Sin las mujeres la
Iglesia del continente perdería la
fuerza de renacer continuamente.
Son las mujeres quienes, con
meticulosa paciencia, encienden y
reencienden la llama de la fe. Es un
serio deber comprender, respetar,
valorizar, promover la fuerza
eclesial y social de cuanto realizan.
Acompañaron a Jesús misionero; no
se retiraron del pie de la cruz; en
soledad esperaron que la noche de la
muerte devolviese al Señor de la
vida; inundaron el mundo con el
anuncio de su presencia resucitada.
Si queremos una nueva y vivaz etapa
de la fe en este continente, no la



vamos a obtener sin las mujeres. Por
favor, no pueden ser reducidas a
siervas de nuestro recalcitrante
clericalismo; ellas son, en cambio,
protagonistas en la Iglesia
latinoamericana; en su salir con
Jesús; en su perseverar, incluso en el
sufrimiento de su Pueblo; en su
aferrarse a la esperanza que vence a
la muerte; en su alegre modo de
anunciar al mundo que Cristo está
vivo, y ha resucitado.

La esperanza en América Latina pasa
a través del corazón, la mente y los
brazos de los laicos

Quisiera reiterar lo que
recientemente he dicho a la
Pontificia Comisión para América
Latina. Es un imperativo superar el
clericalismo que infantiliza a los 
Christifideles laici y empobrece la
identidad de los ministros
ordenados.



Si bien se invirtió mucho esfuerzo y
algunos pasos han sido dados, los
grandes desafíos del continente
permanecen sobre la mesa y
continúan esperando la
concretización serena, responsable,
competente, visionaria, articulada,
consciente, de un laicado cristiano
que, como creyente, esté dispuesto a
contribuir en los procesos de un
auténtico desarrollo humano, en la
consolidación de la democracia
política y social, en la superación
estructural de la pobreza endémica,
en la construcción de una
prosperidad inclusiva fundada en
reformas duraderas y capaces de
preservar el bien social, en la
superación de la desigualdad y en la
custodia de la estabilidad, en la
delineación de modelos de desarrollo
económico sostenibles que respeten
la naturaleza y el verdadero futuro
del hombre, que no se resuelve con
el consumismo desmesurado, así



como también en el rechazo de la
violencia y la defensa de la paz.

Y algo más: en este sentido, la
esperanza debe siempre mirar al
mundo con los ojos de los pobres y
desde la situación de los pobres. Ella
es pobre como el grano de trigo que
muere (cf. Jn 12,24), pero tiene la
fuerza de diseminar los planes de
Dios.

La riqueza autosuficiente con
frecuencia priva a la mente humana
de la capacidad de ver, sea la
realidad del desierto sea los oasis
escondidos. Propone respuestas de
manual y repite certezas de 
talkshows; balbucea la proyección de
sí misma, vacía, sin acercarse
mínimamente a la realidad. Estoy
seguro que en este difícil y confuso
pero provisorio momento que
vivimos, las soluciones para los
problemas complejos que nos
desafían nacen de la sencillez



cristiana que se esconde a los
poderosos y se muestra a los
humildes: la limpieza de la fe en el
Resucitado, el calor de la comunión
con Él, la fraternidad, la generosidad
y la solidaridad concreta que
también brota de la amistad con Él.

Todo esto lo quisiera resumir en una
frase que les dejo como síntesis,
síntesis y recuerdo de este
encuentro: Si queremos servir desde
el CELAM, a nuestra América Latina, 
lo tenemos que hacer con pasión. Hoy
hace falta pasión. Poner el corazón
en todo lo que hagamos, pasión de
joven enamorado y de anciano sabio,
pasión que transforma las ideas en
utopías viables, pasión en el trabajo
de nuestras manos, pasión que nos
convierte en continuos peregrinos en
nuestras Iglesias como —
permítanme recordarlo— santo
Toribio de Mogrovejo, que no se
instaló en su sede: de 24 años de
episcopado, 18 los pasó entre los



pueblos de su diócesis. Hermanos,
por favor, les pido pasión, pasión
evangelizadora.

A ustedes, hermanos obispos del
CELAM, a las Iglesias locales que
representan y al entero pueblo de
América Latina y del Caribe, los
confío a la protección de la Virgen,
invocada con los nombres de
Guadalupe y Aparecida, con la
serena certeza de que Dios, que ha
hablado a este continente con el
rostro mestizo y moreno de su
Madre, no dejará de hacer
resplandecer su benigna luz en la
vida de todos. Gracias.

Homilía del Santo Padre durante la
Misa celebrada en el Parque Simón
Bolívar (Bogotá)

“Constructores de la paz,
promotores de la vida”



El Evangelista recuerda que el
llamado de los primeros discípulos
fue a orillas del lago de Genesaret,
allí donde la gente se aglutinaba para
escuchar una voz capaz de
orientarlos e iluminarlos; y también
es el lugar donde los pescadores
cierran sus fatigosas jornadas, en las
que buscan el sustento para llevar
una vida sin penurias, una vida
digna y feliz. Es la única vez en todo
el Evangelio de Lucas en la que Jesús
predica junto al llamado mar de
Galilea. En el mar abierto se
confunden la esperada fecundidad
del trabajo con la frustración por la
inutilidad de los esfuerzos vanos. Y
según una antigua lectura cristiana,
el mar también representa la
inmensidad donde conviven todos
los pueblos. Finalmente, por su
agitación y oscuridad, evoca todo
aquello que amenaza la existencia
humana y que tiene el poder de
destruirla.



Nosotros usamos expresiones
similares para definir multitudes:
una marea humana, un mar de
gente. Ese día, Jesús tiene detrás de
sí, el mar y frente a Él, una multitud
que lo ha seguido porque sabe de su
conmoción ante el dolor humano... y
de sus palabras justas, profundas,
certeras. Todos ellos vienen a
escucharlo, la Palabra de Jesús tiene
algo especial que no deja indiferente
a nadie; su Palabra tiene poder para
convertir corazones, cambiar planes
y proyectos. Es una Palabra probada
en la acción, no es una conclusión de
escritorio, de acuerdos fríos y
alejados del dolor de la gente, por eso
es una Palabra que sirve tanto para
la seguridad de la orilla como para la
fragilidad del mar.

Esta querida ciudad, Bogotá, y este
hermoso País, Colombia, tienen
mucho de estos escenarios humanos
presentados por el Evangelio. Aquí se
encuentran multitudes anhelantes de



una palabra de vida, que ilumine con
su luz todos los esfuerzos y muestre
el sentido y la belleza de la existencia
humana. Estas multitudes de
hombres y mujeres, niños y ancianos
habitan una tierra de inimaginable
fecundidad, que podría dar frutos
para todos. Pero también aquí, como
en otras partes, hay densas tinieblas
que amenazan y destruyen la vida:
las tinieblas de la injusticia y de la
inequidad social; las tinieblas
corruptoras de los intereses
personales o grupales, que consumen
de manera egoísta y desaforada lo
que está destinado para el bienestar
de todos; las tinieblas del irrespeto
por la vida humana que siega a
diario la existencia de tantos
inocentes, cuya sangre clama al cielo;
las tinieblas de la sed de venganza y
del odio que mancha con sangre
humana las manos de quienes se
toman la justicia por su cuenta; las
tinieblas de quienes se vuelven
insensibles ante el dolor de tantas



víctimas. A todas esas tinieblas Jesús
las disipa y destruye con su mandato
en la barca de Pedro: «Navega mar
adentro» (Lc 5,4).

Nosotros podemos enredarnos en
discusiones interminables, sumar
intentos fallidos y hacer un elenco de
esfuerzos que han terminado en
nada; pero igual que Pedro, sabemos
qué significa la experiencia de
trabajar sin ningún resultado. Esta
Nación también sabe de ello, cuando
por un período de 6 años, allá al
comienzo, tuvo 16 presidentes y pagó
caro sus divisiones («la patria boba»);
también la Iglesia de Colombia sabe
de trabajos pastorales vanos e
infructuosos, pero como Pedro,
también somos capaces de confiar en
el Maestro, cuya palabra suscita
fecundidad incluso allí donde la
inhospitalidad de las tinieblas
humanas hace infructuosos tantos
esfuerzos y fatigas. Pedro es el
hombre que acoge decidido la



invitación de Jesús, que lo deja todo y
lo sigue, para transformarse en
nuevo pescador, cuya misión
consiste en llevar a sus hermanos al
Reino de Dios, donde la vida se hace
plena y feliz.

Pero el mandato de echar las redes
no está dirigido sólo a Simón Pedro; a
él le ha tocado navegar mar adentro,
como aquellos en vuestra patria que
han visto primero lo que más urge,
aquellos que han tomado iniciativas
de paz, de vida. Echar las redes
entraña responsabilidad. En Bogotá y
en Colombia peregrina una inmensa
comunidad, que está llamada a
convertirse en una red vigorosa que
congregue a todos en la unidad,
trabajando en la defensa y en el
cuidado de la vida humana,
particularmente cuando es más frágil
y vulnerable: en el seno materno, en
la infancia, en la vejez, en las
condiciones de discapacidad y en las
situaciones de marginación social.



También multitudes que viven en
Bogotá y en Colombia pueden llegar
a ser verdaderas comunidades vivas,
justas y fraternas si escuchan y
acogen la Palabra de Dios. En estas
multitudes evangelizadas surgirán
muchos hombres y mujeres
convertidos en discípulos que, con
un corazón verdaderamente libre,
sigan a Jesús; hombres y mujeres
capaces de amar la vida en todas sus
etapas, de respetarla, de promoverla.

Y como los Apóstoles, hace falta
llamarnos unos a los otros, hacernos
señas, como los pescadores, volver a
considerarnos hermanos,
compañeros de camino, socios de
esta empresa común que es la patria.
Bogotá y Colombia son, al mismo
tiempo, orilla, lago, mar abierto,
ciudad por donde Jesús ha transitado
y transita, para ofrecer su presencia
y su palabra fecunda, para sacar de
las tinieblas y llevarnos a la luz y a la
vida. Llamar a otros, a todos, para



que nadie quede al arbitrio de las
tempestades; subir a la barca a todas
las familias, ellas son santuarios de
vida; hacer lugar al bien común por
encima de los intereses mezquinos o
particulares, cargar a los más frágiles
promoviendo sus derechos.

Pedro experimenta su pequeñez,
experimenta lo inmenso de la
Palabra y el accionar de Jesús; Pedro
sabe de sus fragilidades, de sus idas y
venidas, como también lo sabemos
nosotros, como lo sabe la historia de
violencia y división de vuestro
pueblo que no siempre nos ha
encontrado compartiendo la barca,
tempestad, infortunios. Pero al igual
que a Simón, Jesús nos invita a ir
mar adentro, nos impulsa al riesgo
compartido, no tengan miedo de
arriesgar juntos, nos invita a dejar
nuestros egoísmos y a seguirlo. A
perder miedos que no vienen de
Dios, que nos inmovilizan y retardan
la urgencia de ser constructores de la



paz, promotores de la vida. Navega
mar adentro, dice Jesús. Y los
discípulos se hicieron señas para
juntarse todos en la barca. Que así
sea para este pueblo.

Palabras improvisadas en la
Nunciatura apostólica durante un
encuentro con niños y personas
con discapacidad

Buenas tardes y gracias, gracias por
las cosas lindas, gracias por el baile,
gracias por el canto, gracias por estar
aquí todos. Muchas gracias.

María dijo una cosa tan linda, que lo
humano se ve más cuando… repítelo
… linda María, léelo, quiero que te
escuchen de nuevo, sólo esta parte
que te digo.

Niña: “Queremos un mundo en el
que la vulnerabilidad sea reconocida



como esencial en lo humano. Que
lejos de debilitarnos nos fortalece y
dignifica. Un lugar de encuentro
común que nos humaniza”.

Todo esto es su mensaje, un mundo
en que la vulnerabilidad sea
considerada como la esencia de lo
humano... Porque todos somos
vulnerables, todos. Adentro en los
sentimientos, tantas cosas que ya no
funcionan adentro, pero nadie las ve.
Y otras las ven, todos. Y necesitamos
que esa vulnerabilidad sea
respetada, acariciada, curada en la
medida de lo posible, y que dé frutos
para los demás. Somos vulnerables
todos. ¿Linda María te animás a
responder una pregunta? ¿quién es
la única persona que no es
vulnerable?

Niña: “Dios”.

¡Dios! Dios es el único no vulnerable,
todos los demás somos vulnerables,
en algunos se ve, en otros no se ve.



Pero es la esencia de lo humano esa
necesidad de ser sostenido por Dios,
todos. Por eso no se debe, no se
puede descartar a nadie, ¿está claro?
Porque cada uno de nosotros es un
tesoro, que se ofrece a Dios, para que
Dios lo haga crecer según su manera.

Gracias por el testimonio que dan.
Gracias por tu palabra.

Vamos, antes de irnos, vamos a rezar
juntos un avemaría y les doy la
bendición.

“Ave María...”

Y por favor no se olviden de rezar
por mí porque yo soy muy
vulnerable.

Palabras del Santo Padre a los
militares y miembros de las



fuerzas del orden en el Aeropuerto
Militar CATAM

Buenos días:

Quiero agradecerles esta presencia
de ustedes aquí. Agradecerles
también todo lo que han hecho, lo
que hacen y lo que seguirán
haciendo en estos días durante mi
visita. Trabajo añadido. Pero, sobre
todo, quiero agradecerles lo que han
hecho y lo que hacen por la paz
poniendo en juego la vida. Y eso es lo
que hizo Jesús: nos pacificó con el
Padre, puso en juego su vida y la
entregó. Esto los hermana más a
Jesús: arriesgar para hacer paz, para
lograr paz. Gracias de corazón por
todo esto. ¡Gracias!

Y ojalá que puedan ver consolidada
la paz en este país que se lo merece.

Y ahora, todos juntos, les pido que
recemos en silencio por todos los
caídos y por todos los que quedaron



heridos, algunos que están aquí entre
nosotros. Recemos un instante en
silencio y después un Ave María a la
Virgen.

[Ave María...]

[Bendición apostólica]

Y por favor, les pido que recen por
mí, no se olviden. Gracias.

Santa Misa y beatificación de
Mons. Jesús Emilio Jaramillo
Monsalve, obispo de Arauca, y
Pedro María Ramírez Ramos,
sacerdote diocesano, en Catama

¡Tu nacimiento, Virgen Madre de
Dios, es el nuevo amanecer que ha
anunciado la alegría a todo el
mundo, porque de ti nació el sol de
justicia, Cristo, nuestro Dios! (cf.
Antífona del Benedictus). La



festividad del nacimiento de María
proyecta su luz sobre nosotros, así
como se irradia la mansa luz del
amanecer sobre la extensa llanura
colombiana, bellísimo paisaje del que
Villavicencio es su puerta, como
también en la rica diversidad de sus
pueblos indígenas.

María es el primer resplandor que
anuncia el final de la noche y, sobre
todo, la cercanía del día. Su
nacimiento nos hace intuir la
iniciativa amorosa, tierna,
compasiva, del amor con que Dios se
inclina hasta nosotros y nos llama a
una maravillosa alianza con Él que
nada ni nadie podrá romper.

María ha sabido ser transparencia de
la luz de Dios y ha reflejado los
destellos de esa luz en su casa, la que
compartió con José y Jesús, y también
en su pueblo, su nación y en esa casa
común a toda la humanidad que es la
creación.



En el Evangelio hemos escuchado la
genealogía de Jesús (cf. Mt 1,1-17),
que no es una simple lista de
nombres, sino historia viva, historia
de un pueblo con el que Dios ha
caminado y, al hacerse uno de
nosotros, nos ha querido anunciar
que por su sangre corre la historia de
justos y pecadores, que nuestra
salvación no es una salvación
aséptica, de laboratorio, sino
concreta, de vida que camina. Esta
larga lista nos dice que somos parte
pequeña de una extensa historia y
nos ayuda a no pretender
protagonismos excesivos, nos ayuda
a escapar de la tentación de
espiritualismos evasivos, a no
abstraernos de las coordenadas
históricas concretas que nos toca
vivir. También integra en nuestra
historia de salvación aquellas
páginas más oscuras o tristes, los
momentos de desolación y abandono
comparables con el destierro.



La mención de las mujeres —
ninguna de las aludidas en la
genealogía tiene la jerarquía de las
grandes mujeres del Antiguo
Testamento— nos permite un
acercamiento especial: son ellas, en
la genealogía, las que anuncian que
por las venas de Jesús corre sangre
pagana, las que recuerdan historias
de postergación y sometimiento. En
comunidades donde todavía
arrastramos estilos patriarcales y
machistas es bueno anunciar que el
Evangelio comienza subrayando
mujeres que marcaron tendencia e
hicieron historia.

Y en medio de eso, Jesús, María y
José. María con su generoso sí
permitió que Dios se hiciera cargo de
esa historia. José, hombre justo, no
dejó que el orgullo, las pasiones y los
celos lo arrojaran fuera de esta luz.
Por la forma en que está narrado,
nosotros sabemos antes que José lo
que ha sucedido con María, y él toma



decisiones mostrando su calidad
humana antes de ser ayudado por el
ángel y llegar a comprender todo lo
que sucedía a su alrededor. La
nobleza de su corazón le hace
supeditar a la caridad lo aprendido
por ley; y hoy, en este mundo donde
la violencia psicológica, verbal y
física sobre la mujer es patente, José
se presenta como figura de varón
respetuoso, delicado que, aun no
teniendo toda la información, se
decide por la fama, dignidad y vida
de María. Y, en su duda por cómo
hacer lo mejor, Dios lo ayudó a optar
iluminando su juicio.

Este pueblo de Colombia es pueblo de
Dios; también aquí podemos hacer
genealogías llenas de historias,
muchas de amor y de luz; otras de
desencuentros, agravios, también de
muerte. ¡Cuántos de ustedes pueden
narrar destierros y desolaciones!,
¡cuántas mujeres, desde el silencio,
han perseverado solas y cuántos



hombres de bien han buscado dejar
de lado enconos y rencores,
queriendo combinar justicia y
bondad! ¿Cómo haremos para dejar
que entre la luz? ¿Cuáles son los
caminos de reconciliación? Como
María, decir sí a la historia completa,
no a una parte; como José, dejar de
lado pasiones y orgullos; como
Jesucristo, hacernos cargo, asumir,
abrazar esa historia, porque ahí
están ustedes, todos los colombianos,
ahí está lo que somos y lo que Dios
puede hacer con nosotros si decimos
sí a la verdad, a la bondad, a la
reconciliación. Y esto sólo es posible
si llenamos de la luz del Evangelio
nuestras historias de pecado,
violencia y desencuentro.

La reconciliación no es una palabra
abstracta; si eso fuera así, sólo traería
esterilidad, más distancia.
Reconciliarse es abrir una puerta a
todas y a cada una de las personas
que han vivido la dramática realidad



del conflicto. Cuando las víctimas
vencen la comprensible tentación de
la venganza, se convierten en los
protagonistas más creíbles de los
procesos de construcción de la paz.
Es necesario que algunos se animen
a dar el primer paso en tal dirección,
sin esperar que lo hagan los otros.
¡Basta una persona buena para que
haya esperanza! ¡Y cada uno de
nosotros puede ser esa persona! Esto
no significa desconocer o disimular
las diferencias y los conflictos. No es
legitimar las injusticias personales o
estructurales. El recurso a la
reconciliación no puede servir para
acomodarse a situaciones de
injusticia. Más bien, como ha
enseñado san Juan Pablo II: «Es un
encuentro entre hermanos
dispuestos a superar la tentación del
egoísmo y a renunciar a los intentos
de pseudo justicia; es fruto de
sentimientos fuertes, nobles y
generosos, que conducen a instaurar
una convivencia fundada sobre el



respeto de cada individuo y de los
valores propios de cada sociedad
civil» (Carta a los obispos de El
Salvador, 6 agosto 1982). La
reconciliación, por tanto, se concreta
y consolida con el aporte de todos,
permite construir el futuro y hace
crecer la esperanza. Todo esfuerzo
de paz sin un compromiso sincero de
reconciliación será un fracaso.

El texto evangélico que hemos
escuchado culmina llamando a Jesús
el Emmanuel, el Dios con nosotros.
Así es como comienza, y así es como
termina Mateo su Evangelio: «Yo
estaré con ustedes todos los días
hasta el fin de los tiempos» (28,21).
Esa promesa se cumple también en
Colombia: Mons. Jesús Emilio
Jaramillo Monsalve, Obispo de
Arauca, y el sacerdote Pedro María
Ramírez Ramos, mártir de Armero,
son signo de ello, expresión de un
pueblo que quiere salir del pantano
de la violencia y el rencor.



En este entorno maravilloso, nos toca
a nosotros decir sí a la reconciliación;
que el sí incluya también a nuestra
naturaleza. No es casual que incluso
sobre ella hayamos desatado
nuestras pasiones posesivas, nuestro
afán de sometimiento. Un
compatriota de ustedes lo canta con
belleza: «Los árboles están llorando,
son testigos de tantos años de
violencia. El mar está marrón,
mezcla de sangre con la
tierra» (Juanes, Minas piedras). La
violencia que hay en el corazón
humano, herido por el pecado,
también se manifiesta en los
síntomas de enfermedad que
advertimos en el suelo, en el agua, en
el aire y en los seres vivientes (cf.
Carta enc. Laudato si’, 2). Nos toca
decir sí como María y cantar con ella
las «maravillas del Señor», porque
como lo ha prometido a nuestros
padres, auxilia a todos los pueblos y
a cada pueblo, auxilia a Colombia



que hoy quiere reconciliarse y a su
descendencia para siempre.

Palabras del Santo Padre tras la
Misa en Villavicencio

Agradezco las palabras que me ha
dirigido monseñor Oscar Urbina
Ortega, arzobispo de Villavicencio,
en nombre de todos ustedes.

En este momento, deseo manifestar
mi cercanía espiritual a todos los que
sufren las consecuencias del
terremoto que ha azotado a México
la noche pasada, provocando
muertos y cuantiosos daños
materiales. Mi oración por los que
han perdido la vida y también por
sus familias.

Además, sigo de cerca el desarrollo
del huracán Irma que está golpeando
el Caribe dejando, a su paso,



cuantiosas víctimas e ingentes daños
materiales, como también está
causando miles de desplazados. Los
llevo en mi corazón y rezo por ellos.

A ustedes les pido que se unan a
estas intenciones y, por favor, no se
olviden de rezar por mí.

Palabras del Santo Padre durante
el gran encuentro de oración por la
reconciliación nacional

Queridos hermanos y hermanas:

Desde el primer día deseaba que
llegara este momento de nuestro
encuentro. Ustedes llevan en su
corazón y en su carne huellas, las
huellas de la historia viva y reciente
de su pueblo, marcada por eventos
trágicos pero también llena de gestos
heroicos, de gran humanidad y de
alto valor espiritual de fe y



esperanza. Los hemos escuchado.
Vengo aquí con respeto y con una
conciencia clara de estar, como
Moisés, pisando un terreno sagrado
(cf. Ex 3,5). Una tierra regada con la
sangre de miles de víctimas
inocentes y el dolor desgarrador de
sus familiares y conocidos. Heridas
que cuesta cicatrizar y que nos
duelen a todos, porque cada
violencia cometida contra un ser
humano es una herida en la carne de
la humanidad; cada muerte violenta
nos disminuye como personas.

Y estoy aquí no tanto para hablar yo
sino para estar cerca de ustedes,
mirarlos a los ojos, para escucharlos,
abrir mi corazón a vuestro
testimonio de vida y de fe. Y si me lo
permiten, desearía también
abrazarlos y, si Dios me da la gracia,
porque es una gracia, quisiera llorar
con ustedes, quisiera que recemos
juntos y que nos perdonemos ―yo
también tengo que pedir perdón― y



que así, todos juntos, podamos mirar
y caminar hacia delante con fe y
esperanza.

Nos reunimos a los pies del
Crucificado de Bojayá, que el 2 de
mayo de 2002 presenció y sufrió la
masacre de decenas de personas
refugiadas en su iglesia. Esta imagen
tiene un fuerte valor simbólico y
espiritual. Al mirarla contemplamos
no sólo lo que ocurrió aquel día, sino
también tanto dolor, tanta muerte,
tantas vidas rotas, tanta sangre
derramada en la Colombia de los
últimos decenios. Ver a Cristo así,
mutilado y herido, nos interpela. Ya
no tiene brazos y su cuerpo ya no
está, pero conserva su rostro y con él
nos mira y nos ama. Cristo roto y
amputado, para nosotros es «más
Cristo» aún, porque nos muestra una
vez más que Él vino para sufrir por
su pueblo y con su pueblo; y para
enseñarnos también que el odio no
tiene la última palabra, que el amor



es más fuerte que la muerte y la
violencia. Nos enseña a transformar
el dolor en fuente de vida y
resurrección, para que junto a Él y
con Él aprendamos la fuerza del
perdón, la grandeza del amor.

Gracias a ustedes cuatro, hermanos
nuestros que quisieron compartir su
testimonio, en nombre de tantos y
tantos otros. ¡Cuánto bien, parece
egoísta, pero cuánto bien nos hace
escuchar sus historias! Estoy
conmovido. Son historias de
sufrimiento y amargura, pero
también y, sobre todo, son historias
de amor y perdón que nos hablan de
vida y esperanza; de no dejar que el
odio, la venganza o el dolor se
apoderen de nuestro corazón.

El oráculo final del Salmo 85: «El
amor y la verdad se encontrarán, la
justicia y la paz se abrazarán» (v.11),
es posterior a la acción de gracias y a
la súplica donde se le pide a Dios:



¡Restáuranos! Gracias Señor por el
testimonio de los que han infligido
dolor y piden perdón; los que han
sufrido injustamente y perdonan.
Eso sólo es posible con tu ayuda y
con tu presencia. Eso ya es un signo
enorme de que quieres restaurar la
paz y la concordia en esta tierra
colombiana.

Pastora Mira, tú lo has dicho muy
bien: Quieres poner todo tu dolor, y
el de miles de víctimas, a los pies de
Jesús Crucificado, para que se una al
de Él y así sea transformado en 
bendición y capacidad deperdón para
romper el ciclo de violencia que ha
imperado en Colombia. Y tienes
razón: la violencia engendra
violencia, el odio engendra más odio,
y la muerte más muerte. Tenemos
que romper esa cadena que se
presenta como ineludible, y eso sólo
es posible con el perdón y la
reconciliación concreta. Y tú, querida
Pastora, y tantos otros como tú, nos



han demostrado que esto es posible.
Con la ayuda de Cristo, de Cristo vivo
en medio de la comunidad es posible
vencer el odio, es posible vencer la
muerte, es posible comenzar de
nuevo y alumbrar una Colombia
nueva. Gracias, Pastora, qué gran
bien nos haces hoy a todos con el
testimonio de tu vida. Es el
crucificado de Bojayá quien te ha
dado esa fuerza para perdonar y
para amar, y para ayudarte a ver en
la camisa que tu hija Sandra Paola
regaló a tu hijo Jorge Aníbal, no sólo
el recuerdo de sus muertes, sino la
esperanza de que la paz triunfe
definitivamente en Colombia.
¡Gracias, gracias!

Nos conmueve también lo que ha
dicho Luz Dary en su testimonio: que
las heridas del corazón son más
profundas y difíciles de curar que las
del cuerpo. Así es. Y lo que es más
importante, te has dado cuenta de
que no se puede vivir del rencor, de



que sólo el amor libera y construye. Y
de esta manera comenzaste a sanar
también las heridas de otras
víctimas, a reconstruir su dignidad.
Este salir de ti misma te ha
enriquecido, te ha ayudado a mirar
hacia delante, a encontrar paz y
serenidad y además un motivo para
seguir caminando. Te agradezco la
muleta que ofreces. Aunque aún te
quedan heridas, te quedan secuelas
físicas de tus heridas, tu andar
espiritual es rápido y firme. Ese
andar espiritual no necesita violen…
[ndr. muletas]. Y es rápido y firme
porque piensas en los demás -
¡gracias!- y quieres ayudarles. Esta
muleta tuya es un símbolo de esa
otra muleta más importante, y que
todos necesitamos, que es el amor y
el perdón. Con tu amor y tu perdón
estás ayudando a tantas personas a
caminar en la vida, y a caminar
rápidamente como tú. Gracias.



Quiero agradecer también el
testimonio elocuente de Deisy y Juan
Carlos. Nos hicieron comprender que
todos, al final, de un modo u otro,
también somos víctimas, inocentes o
culpables, pero todos víctimas. Los
de un lado y los de otro, todos
víctimas. Todos unidos en esa
pérdida de humanidad que supone la
violencia y la muerte. Deisy lo ha
dicho claro: comprendiste que tú
misma habías sido una víctima y
tenías necesidad de que se te
concediera una oportunidad. Cuando
lo dijiste, esa palabra me resonó en el
corazón. Y comenzaste a estudiar, y
ahora trabajas para ayudar a las
víctimas y para que los jóvenes no
caigan en las redes de la violencia y
de la droga, que es otra forma de
violencia. También hay esperanza
para quien hizo el mal; no todo está
perdido. Jesús vino para eso: hay
esperanza para quien hizo el mal. Es
cierto que en esa regeneración moral
y espiritual del victimario la justicia



tiene que cumplirse. Como ha dicho
Deisy, se debe contribuir
positivamente a sanar esa sociedad
que ha sido lacerada por la violencia.

Resulta difícil aceptar el cambio de
quienes apelaron a la violencia cruel
para promover sus fines, para
proteger negocios ilícitos y
enriquecerse o para, engañosamente,
creer estar defendiendo la vida de
sus hermanos. Ciertamente es un
reto para cada uno de nosotros
confiar en que se pueda dar un paso
adelante por parte de aquellos que
infligieron sufrimiento a
comunidades y a un país entero. Es
cierto que en este enorme campo que
es Colombia todavía hay espacio para
la cizaña. No nos engañemos.
Ustedes estén atentos a los frutos,
cuiden el trigo, no pierdan la paz por
la cizaña. El sembrador, cuando ve
despuntar la cizaña en medio del
trigo, no tiene reacciones alarmistas.
Encuentra la manera de que la



Palabra se encarne en una situación
concreta y dé frutos de vida nueva,
aunque en apariencia sean
imperfectos o inacabados (cf.
Exhortación apostólica Evangelii
gaudium, 24). Aun cuando perduren
conflictos, violencia o sentimientos
de venganza, no impidamos que la
justicia y la misericordia se
encuentren en un abrazo que asuma
la historia de dolor de Colombia.
Sanemos aquel dolor y acojamos a
todo ser humano que cometió delitos,
los reconoce, se arrepiente y se
compromete a reparar,
contribuyendo a la construcción del
orden nuevo donde brille la justicia y
la paz.

Como ha dejado entrever en su
testimonio Juan Carlos, en todo este
proceso, largo, difícil, pero
esperanzador de la reconciliación,
resulta indispensable también
asumir la verdad. Es un desafío
grande pero necesario. La verdad es



una compañera inseparable de la
justicia y de la misericordia. Las tres
juntas son esenciales para construir
la paz y, por otra parte, cada una de
ellas impide que las otras sean
alteradas y se transformen en
instrumentos de venganza sobre
quien es más débil. La verdad no
debe, de hecho, conducir a la
venganza, sino más bien a la
reconciliación y al perdón. Verdad es
contar a las familias desgarradas por
el dolor lo que ha ocurrido con sus
parientes desaparecidos. Verdad es
confesar qué pasó con los menores
de edad reclutados por los actores
violentos. Verdad es reconocer el
dolor de las mujeres víctimas de
violencia y de abusos.

Quisiera, finalmente, como hermano
y como padre, decir: Colombia, abre
tu corazón de pueblo de Dios, déjate
reconciliar. No le temas a la verdad
ni a la justicia. Queridos
colombianos: No tengan miedo a



pedir y a ofrecer el perdón. No se
resistan a la reconciliación para
acercarse, reencontrarse como
hermanos y superar las enemistades.
Es hora de sanar heridas, de tender
puentes, de limar diferencias. Es la
hora para desactivar los odios, y
renunciar a las venganzas, y abrirse
a la convivencia basada en la justicia,
en la verdad y en la creación de una
verdadera cultura del encuentro
fraterno. Que podamos habitar en
armonía y fraternidad, como desea el
Señor. Pidámosle ser constructores
de paz, que allá donde haya odio y
resentimiento, pongamos amor y
misericordia (cf. Oración atribuida a
san Francisco de Asís).

Y todas estas intenciones, los
testimonios escuchados, las cosas
que cada uno de ustedes sabe en su
corazón, historias de décadas de
dolor y sufrimiento, las quiero poner
ante la imagen del crucificado, el
Cristo negro de Bojayá:



Oh Cristo negro de Bojayá,

que nos recuerdas tu pasión y
muerte;

junto con tus brazos y pies

te han arrancado a tus hijos

que buscaron refugio en ti.

Oh Cristo negro de Bojayá,

que nos miras con ternura

y en tu rostro hay serenidad;

palpita también tu corazón

para acogernos en tu amor.

Oh Cristo negro de Bojayá,

haz que nos comprometamos

a restaurar tu cuerpo.

Que seamos tus pies para salir al
encuentro



del hermano necesitado;

tus brazos para abrazar

al que ha perdido su dignidad;

tus manos para bendecir y consolar

al que llora en soledad.

Haz que seamos testigos

de tu amor y de tu infinita
misericordia.

[Después de la oración:]

Hemos rezado a Jesús, al Cristo, al
Cristo mutilado. Antes de darles la
bendición les invito a rezar a nuestra
Madre que tuvo el corazón
atravesado de dolor.

[Ave María- Bendición]



Palabras improvisadas por el
Santo Padre en la Nunciatura
apostólica

Gracias por el hospital de campo.

Gracias porque las puertas fueron
abiertas y siguen abiertas.

Gracias por los que se animan a
entrar, que miran de lejos y quieren
entrar y no saben cómo.

Gracias por aceptar tanto despojo,
por saber que uno quedó sin nada y
que aun lo que podía hacer todavía
no lo logra… pero proclamar delante
de todos esa frase que nunca me la
voy a olvidar:

«Dios perdona en mí»

Son muchos los que no pueden
perdonar todavía, pero hoy
recibimos una lección de teología, de
alta teología: Dios perdona en mí.
Basta dejar que Él haga.



Y toda Colombia tendría que abrir
sus puertas como las abrió este
hospital de campo. Y dejar que entre
Él, y que Él perdone en uno. Darle
lugar: «Mirá, yo no puedo, pero
hacelo vos».

La reconciliación concreta con la
verdad, la justicia y la misericordia
sólo la puede hacer Él. Que la haga. Y
nosotros aprenderemos, detrás de Él,
a hacerla.

Gracias por lo que hacen. Gracias. Y
gracias por lo que me enseñaron esta
noche.

[Aplausos]

Al pie de la cruz estaba la Madre. Y
ha sido despojada de ese Hijo, y ha
visto la tortura, todo. Que Ella
acompañe a las mujeres colombianas
y les enseñe como Ella el camino a
seguir. Se lo pedimos juntos: Dios te
salve, María…



Que los bendiga Dios, Todopoderoso,
el Padre y el Hijo y el Espíritu Santo.
Gracias.

Homilía pronunciada por el Santo
Padre durante la Misa en el
Aeropuerto Enrique Olaya Herrera
de Medellín

Queridos hermanos, quiero
agradecer las horas que han pasado
acá, incluso bajo la lluvia.
Lamentablemente, hubo un atraso
significativo en el viaje y ustedes
tuvieron que esperar más. Gracias
por su paciencia, por su
perseverancia y por su coraje. Y
como todos somos pecadores
pidamos perdón por nuestros
pecados.

«La vida cristiana como discipulado»

Queridos hermanos y hermanas:



En la misa del jueves en Bogotá
escuchábamos el llamado de Jesús a
sus primeros discípulos; esta parte
del Evangelio de Lucas que comenzó
con aquella narración, culmina con
el llamado a los Doce. ¿Qué
recuerdan los evangelistas entre
ambos acontecimientos? Que este
camino de seguimiento supuso en los
primeros seguidores de Jesús mucho
esfuerzo de purificación. Algunos
preceptos, prohibiciones y mandatos
los hacían sentir seguros; cumplir
con determinadas prácticas y ritos
los dispensaba de una inquietud, la
inquietud de preguntarse: ¿Qué es lo
que le agrada a nuestro Dios? Jesús,
el Señor, les señala que cumplir es
caminar detras Él, y que ese caminar
los ponía frente a leprosos,
paralíticos, pecadores. Esas
realidades demandaban mucho más
que una receta o una norma
establecida. Aprendieron que ir
detrás de Jesús supone otras
prioridades, otras consideraciones



para servir a Dios. Para el Señor,
también para la primera comunidad,
es de suma importancia que quienes
nos decimos discípulos no nos
aferremos a cierto estilo, a ciertas
prácticas que nos acercan más al
modo de ser de algunos fariseos de
entonces que al de Jesús. La libertad
de Jesús se contrapone con la falta de
libertad de los doctores de la ley de
aquella época, que estaban
paralizados por una interpretación y
práctica rigorista de la ley. Jesús no
se queda en un cumplimento
aparentemente «correcto», Él lleva la
ley a su plenitud y por eso quiere
ponernos en esa dirección, en ese
estilo de seguimiento que suponeir a
lo esencial, renovarse, involucrarse.
Son tres actitudes que tenemos que
plasmar en nuestra vida de
discípulos.

Lo primero, ir a lo esencial. No quiere
decir «romper con todo», romper con
aquello que no se acomoda a



nosotros, porque tampoco Jesús vino
«a abolir la ley, sino a llevarla a su
plenitud» (Mt 5,17). Ir a lo esencial es
más bien ir a lo profundo, a lo que
cuenta y tiene valor para la vida.
Jesús enseña que la relación con Dios
no puede ser un apego frío a normas
y leyes, ni tampoco un cumplimiento
de ciertos actos externos que no
llevan a un cambio real de vida.
Tampoco nuestro discipulado puede
ser motivado simplemente por una
costumbre, porque contamos con un
certificado de bautismo, sino que
debe partir de una viva experiencia
de Dios y de su amor. El discipulado
no es algo estático, sino un continuo
camino hacia Cristo; no es
simplemente el apego a la
explicitación de una doctrina, sino la
experiencia de la presencia
amigable, viva y operante del Señor,
un permanente aprendizaje por
medio de la escucha de su Palabra. Y
esa palabra, lo hemos escuchado, se
nos impone en las necesidades



concretas de nuestros hermanos:
será el hambre de los más cercanos
en el texto proclamado, o la
enfermedad en lo que narra Lucas a
continuación.

La segunda palabra, renovarse. Como
Jesús «zarandeaba» a los doctores de
la ley para que salieran de su rigidez,
ahora también la Iglesia es
«zarandeada» por el Espíritu para
que deje sus comodidades y sus
apegos. La renovación no nos debe
dar miedo. La Iglesia siempre está en
renovación —Ecclesia semper
renovanda —. No se renueva a su
antojo, sino que lo hace «firme y bien
fundada en la fe, sin apartarse de la
esperanza transmitida por la Buena
Noticia» (Col 1,23). La renovación
supone sacrificio y valentía, no para
considerarse mejores o más pulcros,
sino para responder mejor al
llamado del Señor. El Señor del
sábado, la razón de ser de todos
nuestros mandatos y prescripciones,



nos invita a ponderar lo normativo
cuando está en juego el seguimiento;
cuando sus llagas abiertas, su clamor
de hambre y sed de justicia nos
interpelan y nos imponen respuestas
nuevas. Y en Colombia hay tantas
situaciones que reclaman de los
discípulos el estilo de vida de Jesús,
particularmente el amor convertido
en hechos de no violencia, de
reconciliación y de paz.

La tercera palabra, involucrarse.
Aunque para algunos eso parezca
ensuciarse o mancharse. Como David
o los suyos que entraron en el
Templo porque tenían hambre y los
discípulos de Jesús entraron en el
sembrado y comieron las espigas,
también hoy a nosotros se nos pide
crecer en arrojo, en un coraje
evangélico que brota de saber que
son muchos los que tienen hambre,
hambre de Dios - cuánta gente tiene
hambre de Dios -, hambre de
dignidad, porque han sido



despojados. Y me pregunto, si el
hambre de Dios de tanta gente quizás
no venga porque con nuestras
actitudes se la hemos despojado. Y,
como cristianos, ayudar a que se
sacien de Dios; no impedirles o
prohibirles el encuentro. Hermanos,
la Iglesia no es una aduana, quiere
las puertas abiertas porque el
corazón de su Dios está no sólo
abierto, sino traspasado por el amor
que se hizo dolor. No podemos ser
cristianos que alcen continuamente
el estandarte de «prohibido el paso»,
ni considerar que esta parcela es
mía, adueñándome de algo que no es
absolutamente mío. La Iglesia no es
nuestra, hermanos, es de Dios; Él es
el dueño del templo y del sembrado;
todos tienen cabida, todos son
invitados a encontrar aquí y entre
nosotros su alimento. Todos. Y Él, el
que preparó las bodas para su Hijo-
manda a buscar a todos, sanos y
enfermos, buenos y malos, todos.
Nosotros somos simples



«servidores» (cf. Col 1,23) no
podemos ser quienes impidamos ese
encuentro. Al contrario, Jesús nos
pide, como lo hizo a sus discípulos:
«Denles ustedes de comer» (Mt
14,16); este es nuestro servicio.
Comer el pan de Dios, comer el amor
de Dios, comer el pan que nos lleva a
sobrevivir también. Bien lo entendió
esto Pedro Claver, a quien hoy
celebramos en la liturgia y que
mañana veneraré en Cartagena.
«Esclavo de los negros para siempre»
fue su lema de vida, porque
comprendió, como discípulo de Jesús,
que no podía permanecer indiferente
ante el sufrimiento de los más
desamparados y ultrajados de su
época y que tenía que hacer algo
para aliviarlo.

Hermanos y hermanas, la Iglesia en
Colombia está llamada a empeñarse
con mayor audacia en la formación
de discípulos misioneros, así como lo
señalamos los obispos reunidos en



Aparecida. Discípulos que sepan ver,
juzgar y actuar, como lo proponía
aquel documento latinoamericano
que nació en estas tierras (cf. 
Medellín, 1968). Discípulos
misioneros que saben ver, sin
miopías heredadas; que examinan la
realidad desde los ojos y el corazón
de Jesús, y desde ahí juzgan. Y que
arriesgan, que actúan, que se
comprometen.

He venido hasta aquí justamente
para confirmarlos en la fe y en la
esperanza del Evangelio:
manténganse firmes y libres en
Cristo, firmes y libres en Cristo,
porque toda firmeza en Cristo nos da
libertad, de modo que lo reflejen en
todo lo que hagan. Asuman con todas
sus fuerzas el seguimiento de Jesús,
conózcanlo, déjense convocar e
instruir por Él, búsquenlo en la
oración y déjense buscar por el en la
oración, anúncienlo con la mayor
alegría posible.



Pidamos a través de la intercesión de
nuestra Madre, Nuestra Señora de la
Candelaria, que nos acompañe en
nuestro camino de discípulos, para
que poniendo nuestra vida en Cristo,
seamos siempre misioneros que
llevemos la luz y la alegría del
Evangelio a todas las gentes.

Palabras del Santo Padre durante
un encuentro en el Hogar San José

Queridos hermanos y hermanas,
queridos niños y niñas:

Estoy contento de estar con ustedes
en este «Hogar San José». Gracias por
el recibimiento que han preparado.
Agradezco las palabras del Director,
Monseñor Armando Santamaría.

Y te doy las gracias a ti, Claudia
Yesenia, por tu valiente testimonio —
te dije que eras valiente—.



Escuchando todas las dificultades por
las que has pasado me venía a la
memoria del corazón el sufrimiento
injusto de tantos niños y niñas en
todo el mundo, que han sido y siguen
siendo víctimas inocentes de la
maldad de algunos.

También el Niño Jesús fue víctima
del odio y de la persecución; también
Él tuvo que huir con su familia, dejar
su tierra y su casa, para escapar de la
muerte. Ver sufrir a los niños hace
mal al alma porque los niños son los
predilectos de Jesús. No podemos
aceptar que se les maltrate, que se les
impida el derecho a vivir su niñez
con serenidad y alegría, que se les
niegue un futuro de esperanza.

Jesús no abandona a nadie que sufre,
mucho menos a ustedes, niños y
niñas, que son sus preferidos.
Claudia Yesenia, al lado de tanto
horror sucedido, Dios te regaló una
tía que te cuidó, un hospital que te



atendió y finalmente una comunidad
que te recibió. Este «hogar» es una
prueba del amor que Jesús les tiene a
ustedes y de su deseo de estar muy
cerca de ustedes. Y lo hace a través y
con el cuidado amoroso de todas las
personas buenas que los acompañan,
que los quieren y que los educan.
Pienso en los responsables de esta
casa, en las hermanas, en el personal
y en tanta gente que ya son parte de
la familia porque vienen, se integran,
conocen. Porque eso es lo que hace
que este lugar sea un «hogar»: el
calor de una familia donde nos
sentimos amados, protegidos,
aceptados, cuidados y acompañados.

Y me gusta mucho que este hogar
lleve el nombre de «San José», y los
otros «Jesús Obrero» o «Belén».
Quiere decir que están en buenas
manos. ¿Recuerdan lo que escribe
san Mateo en su Evangelio, cuando
nos cuenta que Herodes, en su
locura, había decidido asesinar a



Jesús recién nacido? ¿Cómo Dios le
habló en sueños a san José, por
medio de un ángel, y le confió a su
cuidado y protección sus tesoros más
valiosos: Jesús y María? Nos dice San
Mateo que, apenas el ángel le habló,
José obedeció inmediatamente e hizo
cuanto Dios le había ordenado: «Se
levantó, tomó al niño y a su madre,
de noche, y se fue a Egipto» (2,14).
Estoy seguro de que así como san
José protegió y defendió de los
peligros a la Sagrada Familia, así
también los defiende, los cuida y los
acompaña a ustedes. Y con él,
también Jesús y María, porque san
José no puede estar sin Jesús y María.

A ustedes hermanos y hermanas,
religiosos y laicos que en este y en los
demás hogares reciben y cuidan con
amor a estos niños que desde chicos
ya han experimentado el sufrimiento
y el dolor, a ustedes quisiera
recordarles dos realidades que no
deben faltar porque son parte de la



identidad cristiana: el amor que sabe
ver a Jesús presente en los más
pequeños y débiles, y el deber
sagrado de llevar a los niños a Jesús.
En esta tarea, con sus gozos y sus
penas, los encomiendo también a la
protección de san José. Aprendan de
él, que su ejemplo los inspire y los
ayude en el cuidado amoroso de
estos pequeños, que son el futuro de
la sociedad colombiana, del mundo y
de la Iglesia, para que como el mismo
Jesús, ellos puedan crecer,
robustecerse en sabiduría, en gracia,
delante de Dios y de los demás (cf. Lc
2,52). Que Jesús y María, junto con
san José, los acompañen y los
protejan, los llenen de su ternura, su
alegría y su fortaleza.

Me comprometo a rezar por ustedes,
para que en este ambiente de amor
familiar crezcan en amor, paz y
felicidad, y así puedan ir sanando las
heridas del cuerpo y del corazón.
Dios no los abandona, Dios los



protege y los asiste. Y el Papa los
lleva en su corazón; no dejen de
rezar por mí, no se olviden. ¡Gracias!

Palabras del Santo Padre en el
encuentro con sacerdotes,
seminaristas, religiosos,
consagrados y sus familias en el
Coliseo La Macarena

Queridos hermanos obispos,
queridos sacerdotes, consagrados,
consagradas, seminaristas, queridas
familias, ¡queridos «paisas»!

La alegoría de la vid verdadera que
acabamos de escuchar del Evangelio
de Juan se da en el contexto de la
última cena de Jesús. En ese
ambiente de intimidad, de cierta
tensión pero cargada de amor, el
Señor lavó los pies de los suyos, quiso
perpetuar su memoria en el pan y el
vino, y también les habló a los que



más quería desde lo hondo de su
corazón.

En esa primera noche «eucarística»,
en esa primera caída del sol después
del gesto de servicio, Jesús abre su
corazón; les entrega su testamento. Y
así como en aquel cenáculo se
siguieron reuniendo posteriormente
los Apóstoles, con algunas mujeres y
María, la Madre de Jesús (cf. Hch
1,13-14), hoy también acá en este
espacio nos hemos reunido nosotros
a escucharlo, y a escucharnos. La
hermana Leidy de San José, María
Isabel y el padre Juan Felipe nos han
dado su testimonio. También cada
uno de los que estamos aquí
podríamos narrar la propia historia
vocacional. Y todos coincidirían en la
experiencia de Jesús que sale a
nuestro encuentro, que nos primerea
y que de ese modo nos ha captado el
corazón. Como dice el Documento de
Aparecida: «Conocer a Jesús es el
mejor regalo que puede recibir



cualquier persona; haberlo
encontrado nosotros es lo mejor que
nos ha ocurrido en la vida, y darlo a
conocer con nuestra palabra y obras
es nuestro gozo» (n. 29), el gozo de
evangelizar.

Muchos de ustedes, jóvenes, habrán
descubierto este Jesús vivo en sus
comunidades; comunidades de un
fervor apostólico contagioso, que
entusiasman y suscitan atracción.
Donde hay vida, fervor, ganas de
llevar a Cristo a los demás, surgen
vocaciones genuinas; la vida fraterna
y fervorosa de la comunidad es la
que despierta el deseo de
consagrarse enteramente a Dios y a
la evangelización (cf. Exhortación
apostólica Evangelii gaudium, 107).
Los jóvenes son naturalmente
inquietos -o ¿me equivoco?-. Y aquí
quiero detenerme un instante y
hacer memoria dolorosa, es un
paréntesis esto. Los jóvenes son
naturalmente inquietos, inquietud



tantas veces engañada, destruida por
los sicarios de la droga. Medellín me
trae ese recuerdo, me evoca tantas
vidas jóvenes truncadas, descartadas,
destruidas. Los invito a recordar, a
acompañar este luctuoso cortejo, a
pedir perdón para quienes
destruyeron las ilusiones de tantos
jóvenes, pedir al Señor que convierta
sus corazones, a pedir que acaba esta
derrota de la humanidad joven. Los
jóvenes son naturalmente inquietos
y, si bien asistimos a una crisis del
compromiso y de los lazos
comunitarios, son muchos los
jóvenes que se solidarizan ante los
males del mundo y se embarcan en
diversas formas de militancia y de
voluntariado, son muchos. Y algunos,
sí, son católicos practicantes, otros
son católicos “al agua de rosas” –
como decía mi abuela-, otros no
saben si creen o no creen, pero esa
inquietud los lleva a hacer algo por
los demás, esa inquietud hace llenar
los voluntariados de todo el mundo



de rostros jóvenes, hay que encauzar
la inquietud. Cuando lo hacen
captados por Jesús, sintiéndose parte
de la comunidad, se convierten en
«callejeros de la fe», felices de llevar
a Jesucristo a cada esquina, a cada
plaza, a cada rincón de la tierra (cf. 
ibíd., 107). Y cuántos, sin saber que lo
están llevando, lo llevan. Esa riqueza
de callejear sirviendo, de ser
callejeros de una fe que quizás ellos
mismos no terminan de entender, es
testimonio, testimonio que nos abre
a la acción del Espíritu Santo que
entra y nos va trabajando el corazón.

En uno de los viajes, una Jornada de
la Juventud en Polonia [Cracovia
2016], en el almuerzo que tuve con
los jóvenes, con 15 jóvenes y el
Arzobispo, uno me preguntó: “¿Qué
le puedo decir yo a un compañero
mío joven que es ateo, que no cree,
qué argumento le puedo dar?”. Y a
mi se me ocurrió contestarle: Mirá, lo
último que tenés que hacer es decirle



algo. Se quedó mirando. Empezá a
hacer, empezá a comportarte de tal
manera que la inquietud que él tiene
adentro lo haga curioso y te
pregunte, y cuando te pregunte tu
testimonio, ahí podés empezar a
decir algo. Es tan importante ese
callejear, callejear la fe, callejear la
vida.

Esa es la vid a la que se refiere Jesús
en el texto que hemos proclamado: la
vid que es todo ese «pueblo de la
alianza». Profetas como Jeremías,
Isaías o Ezequiel se refieren a él
como una vid, hasta un salmo, el 80,
canta diciendo: «Tú sacaste de Egipto
una vid... le preparaste terreno, echó
raíces y llenó toda la región» (vv.
9-10). A veces expresan el gozo de
Dios ante su vid, otras su enojo,
desconcierto o despecho; jamás,
jamás Dios se desentiende de su vid,
nunca deja de padecer sus distancias
—si yo me alejo Él sufre en su
corazón—, nunca deja de salir al



encuentro de este pueblo que,
cuando se aleja de Él se seca, arde y
se destruye.

¿Cómo es la tierra, el sustento, el
soporte donde crece esta vid en
Colombia? ¿En qué contextos se
generan los frutos de las vocaciones
de especial consagración?
Seguramente en ambientes llenos de
contradicciones, de claroscuros, de
situaciones vinculares complejas.
Nos gustaría contar con un mundo,
con familias y vínculos más llanos,
pero somos parte de este cambio de
época, de esta crisis cultural, y en
medio de ella, contando con ella, Dios
sigue llamando. O sea que a mí no
que no me vengas con el cuento de
que: “No, claro, no hay tantas
vocaciones de especial consagración,
porque, claro, con esta crisis que
vivimos..” Eso saben qué es: cuentos
chinos, ¿clarito?. Aún en medio de
esta crisis Dios sigue llamando. Sería
casi evasivo pensar que todos



ustedes han escuchado el llamado de
Dios en medio de familias sostenidas
por un amor fuerte y lleno de valores
como la generosidad, el compromiso,
la fidelidad o la paciencia (cf.
Exhortación apostólica Amoris
laetitia, 5). Algunos sí, pero no todos.
Algunas familias, quiera Dios que
muchas, son así. Pero tener los pies
sobre la tierra es reconocer que
nuestros procesos vocacionales, el
despertar del llamado de Dios, nos
encuentra más cerca de aquello que
ya relata la Palabra de Dios y de lo
que tanto sabe Colombia: «Un
sendero de sufrimiento y de sangre
[…] la violencia fratricida de Caín
sobre Abel y los distintos litigios
entre los hijos y entre las esposas de
los patriarcas Abraham, Isaac y
Jacob, llegando luego a las tragedias
que llenan de sangre a la familia de
David, hasta las múltiples
dificultades familiares que surcan la
narración de Tobías o la amarga
confesión de Job abandonado» (ibíd.,



20). Y desde el comienzo ha sido así,
no piensen en la situación ideal, ésta
es la situación real. Dios manifiesta
su cercanía y su elección donde
quiere, en la tierra que quiere, y
como esté en ese momento, con las
contradicciones concretas, como Él
quiere. Él cambia el curso de los
acontecimientos al llamar a hombres
y mujeres en la fragilidad de la
propia historia personal y
comunitaria. No le tengamos miedo a
esta tierra compleja. Antenoche, una
chica con capacidades especiales, en
el grupo que me dio la bienvenida en
la Nunciatura, habló que en el núcleo
de lo humano está la vulnerabilidad,
y explicaba por qué. Y a mi se me
ocurrió preguntarle: “¿Todos somos
vulnerables?” - “Sí, todos”. “¿Pero
hay alguien que no es vulnerable?”.
Me contestó: “Dios”. Pero Dios quiso
hacerse vulnerable y quiso salir a
callejaer con nosotros, quiso salir a
vivir nuestra historia tal como era,
quiso hacerse hombre en medio de



una contradicción, en medio de algo
incomprensible, con la aceptación de
una chica que no comprendía pero
obedece y de un hombre justo que
siguió lo que le fue mandado, pero
todo eso en medio de
contradicciones. ¡No tengamos miedo
en esta tierra compleja!. Dios
siempre ha hecho el milagro de
generar buenos racimos, como las
arepas al desayuno. ¡Que no falten
vocaciones en ninguna comunidad y
en ninguna familia de Medellín! Y
cuando en el desayuno se encuentren
con una sorpresa de esas lindas:
“¡Qué lindo!, ¿y Dios es capaz de
hacer algo conmigo?”. Pregúntenselo,
antes de comerla, pregúntenselo.

Y esta vid —que es la de Jesús— tiene
el atributo de ser la verdadera. Él ya
utilizó este término en otras
ocasiones en el Evangelio de Juan: la
luz verdadera, el verdadero pan del
cielo, o el testimonio verdadero.
Ahora, la verdad no es algo que



recibimos —como el pan o la luz—
sino que brota desde adentro. Somos
pueblo elegido para la verdad, y
nuestro llamado tiene que ser en la
verdad. Si somos sarmientos de esa
vid, si nuestra vocación está
injertada en Jesús, no puede haber
lugar para el engaño, la doblez, las
opciones mezquinas. Todos tenemos
que estar atentos para que cada
sarmiento sirva para lo que fue
pensado: para dar frutos. ¿Yo estoy
dispuesto a dar frutos? Desde los
comienzos, a quienes les toca
acompañar los procesos
vocacionales, tendrán que motivar la
recta intención, es decir, el deseo
auténtico de configurarse con Jesús,
el pastor, el amigo, el esposo. Cuando
los procesos no son alimentados por
esta savia verdadera que es el
Espíritu de Jesús, entonces hacemos
experiencia de la sequedad y Dios
descubre con tristeza aquellos tallos
ya muertos. Las vocaciones de
especial consagración mueren



cuando se quieren nutrir de honores,
cuando están impulsadas por la
búsqueda de una tranquilidad
personal y de promoción social,
cuando la motivación es «subir de
categoría», apegarse a intereses
materiales, que llegan incluso a la
torpeza del afán de lucro. Lo dije ya
en otras ocasiones y lo quiero repetir
como algo que es verdad y es cierto,
no se olviden, el diablo entra por el
bolsillo, siempre. Esto no es privativo
de los comienzos, todos nosotros
tenemos que estar atentos porque la
corrupción en los hombres y las
mujeres que están en la Iglesia
empieza así, poquito a poquito, luego
—nos lo dice Jesús mismo— se
enraíza en el corazón y acaba
desalojando a Dios de la propia vida.
«No se puede servir a Dios y al
dinero» (Mt 6,21.24) (Aplausos). Jesús
dice: “No se puede servir a dos
señores”. O sea, a dos Señores, como
si hubiera sólo dos señores en el
mundo: no se puede servir a Dios y al



dinero. Jesús le da categoría de señor
al dinero, ¿qué quiere decir?: Que si
te agarra no te suelta, será tu señor
desde tu corazón, cuidado. No
podemos aprovecharnos de nuestra
condición religiosa y de la bondad de
nuestro pueblo para ser servidos y
obtener beneficios materiales.

Hay situaciones, estilos y opciones
que muestran los signos de sequedad
y de muerte, ¿cuándo es eso?: ¡No
pueden seguir entorpeciendo el fluir
de la savia que alimenta y da vida! El
veneno de la mentira, el
ocultamiento, la manipulación y el
abuso al Pueblo de Dios, a los frágiles
y especialmente a los ancianos y
niños no pueden tener cabida en
nuestra comunidad. Cuando un
consagrado, una consagrada, una
comunidad, una institución —
llámese parroquia o lo que sea—
opta por ese estilo es una rama seca.
Sólo hay que sentarse y esperar que
el Señor la venga a cortar.



Pero Dios no sólo corta; la alegoría
continúa diciendo que Dios limpia la
vid de imperfecciones. ¡Tan linda es
la poda!, duele pero es linda. La
promesa es que daremos fruto, y en
abundancia, como el grano de trigo,
si somos capaces de entregarnos, de
donar la vida libremente. Tenemos
en Colombia ejemplos de que esto es
posible. Pensamos en santa Laura
Montoya, una religiosa admirable
cuyas reliquias hoy tenemos aquí.
Ella desde esta ciudad se prodigó en
una gran obra misionera en favor de
los indígenas de todo el país. La
mujer consagrada ¡cuánto nos
enseña de entrega silenciosa,
abnegada, sin mayor interés que
expresar el rostro maternal de Dios!
Así mismo, podemos recordar al
beato Mariano de Jesús Euse Hoyos,
uno de los primeros alumnos del
Seminario de Medellín, y a otros
sacerdotes y religiosas de Colombia,
cuyos procesos de canonización han
sido introducidos; como también



otros tantos, miles de colombianos
anónimos que, en la sencillez de su
vida cotidiana, han sabido entregarse
por el Evangelio y que ustedes
seguramente llevarán en su memoria
y serán estímulo de entrega. Todos
nos muestran que es posible seguir
fielmente la llamada del Señor, que
es posible dar mucho fruto, aun
ahora, en estos tiempos y en este
sitio.

La buena noticia es que Él está
dispuesto a limpiarnos, la buena
noticia es que todavía no estamos
terminados, estamos en proceso de
fabricación, que como buenos
discípulos estamos en camino.
¿Cómo va cortando Jesús los factores
de muerte que anidan en nuestra
vida y distorsionan el llamado?
Invitándonos a permanecer en Él;
permanecer no significa solamente
estar, sino que indica mantener una
relación vital, existencial, de absoluta
necesidad; es vivir y crecer en unión



fecunda con Jesús, fuente de vida
eterna. Permanecer en Jesús no
puede ser una actitud meramente
pasiva o un simple abandono sin
consecuencias en la vida cotidiana,
siempre trae una consecuencia,
siempre. Y permítanme proponerles
—porque se está haciendo un poco
largo esto [responden: “No!”] No van
a decir que sí, así que no les creo—
permítanme proponerles tres modos
de hacer efectivo este permanecer, o
sea que los puede ayudar a
permanecer en Jesús.

1. Permanecemos en Jesús tocando la
humanidad de Jesús:

Con la mirada y los sentimientos de
Jesús, que contempla la realidad no
como juez, sino como buen
samaritano; que reconoce los valores
del pueblo con el que camina, así
como sus heridas y pecados; que
descubre el sufrimiento callado y se
conmueve ante las necesidades de las



personas, sobre todo cuando estas se
ven avasalladas por la injusticia, la
pobreza indigna, la indiferencia, o
por la perversa acción de la
corrupción y la violencia.

Con los gestos y palabras de Jesús,
que expresan amor a los cercanos y
búsqueda de los alejados; ternura y
firmeza en la denuncia del pecado y
el anuncio del Evangelio; alegría y
generosidad en la entrega y el
servicio, sobre todo a los más
pequeños, rechazando con fuerza la
tentación de dar todo por perdido, de
acomodarnos o de volvernos sólo
administradores de desgracias.
¿Cuántas veces escuchamos hombres
y mujeres consagrados que parece
que en vez de administrar gozo,
alegría, crecimiento, vida,
administran desgracias, y se la pasan
lamentándose, lamentándose de las
desgracias de este mundo. Es la
esterilidad, la esterilidad de quien es



incapaz de tocar la carne sufriente
de Jesús.

2. Permanecemos contemplando su
divinidad:

Despertando y sosteniendo la
admiración por el estudio que
acrecienta el conocimiento de Cristo
porque, como recuerda san Agustín,
no se puede amar a quien no se
conoce (cf.La Trinidad, Libro X, cap.
I, 3).

Privilegiando para ese conocimiento 
el encuentro con la Sagrada Escritura,
especialmente el Evangelio, donde
Cristo nos habla, nos revela su amor
incondicional al Padre, nos contagia
la alegría que brota de la obediencia
a su voluntad y el servicio a los
hermanos. Yo les quiero hacer una
pregunta, pero no me la respondan,
se la responde cada uno a sí mismo:
¿Cuántos minutos o cuántas horas
leo el Evangelio o la Escritura por
día? Se la contestan. Quien no conoce



las Escrituras, no conoce a Jesús.
Quien no ama las Escrituras, no ama
a Jesús (cf. San Jerónimo, Prólogo al
comentario del profeta Isaías: PL
24,17). ¡Gastemos tiempo en una
lectura orante de la Palabra! En
auscultar en ella qué quiere Dios
para nosotros y nuestro pueblo.

Que todo nuestro estudio nos ayude a
ser capaces de interpretar la realidad
con los ojos de Dios, que no sea un
estudio evasivo de los aconteceres de
nuestro pueblo, que tampoco vaya al
vaivén de modas o ideologías. Que no
viva de añoranzas ni quiera
encorsetar el misterio, que no quiera
responder a preguntas que ya nadie
se hace y dejar en el vacío existencial
a aquellos que nos cuestionan desde
las coordenadas de sus mundos y sus
culturas.

Permanecer y contemplar su
divinidad haciendo de la oración
parte fundamental de nuestra vida y



de nuestro servicio apostólico. La
oración nos libera del lastre de la
mundanidad, nos enseña a vivir de
manera gozosa, a elegir alejándonos
de la superficialidad, en un ejercicio
de verdadera libertad. En la oración
crecemos en libertad, en la oración
aprendemos a ser libres. La oración
nos saca de estar centrados en
nosotros mismos, escondidos en una
experiencia religiosa vacía y nos
lleva a ponernos con docilidad en las
manos de Dios para realizar su
voluntad y hacer eficaz su proyecto
de salvación. Y en la oración, yo les
quiero aconsejar una cosa también:
pidan, contemplen, agradezcan,
intercedan, pero también
acostúmbrense a adorar. No está
muy de moda adorar.
Acostúmbrense a adorar. Aprender a
adorar en silencio. Aprendan a orar
así.

Seamos hombres y mujeres
reconciliados para reconciliar. Haber



sido llamados no nos da un
certificado de buena conducta e
impecabilidad; no estamos revestidos
de una aureola de santidad. “Guai”
del religioso, el consagrado, el cura o
la monja que vive con cara de
estampita, por favor, “guai”. Todos
somos pecadores, todos necesitamos
del perdón y la misericordia de Dios
para levantarnos cada día; Él arranca
lo que no está bien y hemos hecho
mal, lo echa fuera de la viña, lo
quema. Nos deja limpios para poder
dar fruto. Así es la fidelidad
misericordiosa de Dios para con su
pueblo, del que somos parte. Él
nunca nos dejará tirados al costado
del camino, nunca. Dios hace de todo
para evitar que el pecado nos venza
y que después nos cierre las puertas
de nuestra vida a un futuro de
esperanza y de gozo. Él hace de todo
para evitar eso, y si no lo logra se
queda al lado, hasta que se me
ocurra mirar para arriba, porque me
doy cuenta que estoy caído. Así es Él.



3. Finalmente, hay que permanecer
en Cristo para vivir en alegría:
tercero, permanecer para vivir en
alegría.

Si permanecemos en Él, su alegría
estará con nosotros. No seremos
discípulos tristes y apóstoles
amargados. Lean el final de la 
Evangelii nuntiandi [Exhortación
apostólica de Pablo VI], os aconsejo
esto. Al contrario, reflejaremos y
portaremos la alegría verdadera, el
gozo pleno que nadie nos va a poder
quitar, difundiremos la esperanza de
nuestra vida nueva que Cristo nos ha
traído. El llamado de Dios no es una
carga pesada que nos roba la alegría,
¿es pesada? A veces sí, pero no nos
roba la alegría. A través de ese peso
también nos da la alegría. Dios no
nos quiere sumidos en la tristeza —
uno de los malos espíritus que se
apoderaban del alma y que ya lo
denunciaban los monjes del desierto
—; Dios no nos quiere sumidos en el



cansancio que viene de las
actividades mal vividas, sin una
espiritualidad que haga feliz nuestra
vida y aun nuestras fatigas. Nuestra
alegría contagiosa tiene que ser el
primer testimonio de la cercanía y
del amor de Dios. Somos verdaderos
dispensadores de la gracia de Dios
cuando trasparentamos la alegría del
encuentro con Él.

En el Génesis, después del diluvio,
Noé planta una vid como signo del
nuevo comienzo; finalizando el
Éxodo, los que Moisés envió a
inspeccionar la tierra prometida,
volvieron con un racimo de uvas de
este tamaño [hace el gesto], signo de
esa tierra que manaba leche y miel.
Dios se ha fijado en nosotros, en
nuestras comunidades y en nuestras
familias, están aquí presentes y me
parece de muy buen gusto, que estén
los padres y las madres de los
consagrados, los sacerdotes y
seminaristas. Dios se ha fijado en



nosotros, en nuestras comunidades y
familias. El Señor ha puesto su
mirada sobre Colombia: ustedes son
signo de ese amor de predilección.
Nos toca ofrecer todo nuestro amor y
servicio unidos a Jesucristo, que es
nuestra vid. Y ser promesa de un
nuevo inicio para Colombia, que deja
atrás diluvios —como el de Noé— de
desencuentro y violencia, que quiere
dar muchos frutos de justicia y de
paz, de encuentro y de solidaridad.
Que Dios los bendiga; que bendiga la
vida consagrada en Colombia. Y no
se olviden de rezar por mí, para que
me bendiga también, gracias.

Palabras del Santo Padre en la
Nunciatura apostólica

Cada uno de los que han venido,
sintió que Jesús le decía algo, que
Jesús le decía cuál era su nombre y



que lo quería en ese camino. Y
cuando al principio los padrecitos
cantaron lo que Jesús le dijo a Pedro:
me dije, que contento se habrá
puesto Pedro cuando se lo dijeron, y
yo creo que todos nosotros nos
pusimos contentos cuando Jesús nos
dice: te quiero para tal lugar, para
esto, para aquello, para este camino,
que vayas a hacerte monja, que te
cases, que formes un hogar, que te
hagas cura, etc…

Se me ocurre pensar que cuando
Pedro sintió que Jesús le dijo:
«bueno, vos sos la piedra», le dio el
nombre. Él habrá pensado: «esto me
lo dijo cuándo me conoció, me dijo
que yo era Pedro», y habrá empezado
a darse cuenta que ese mismo
nombre tenía diversas melodías,
diversas músicas. Como diversas
músicas tiene el canto que ustedes
cantaron. Y así siguió Pedro
contento, envalentonado, pero 15
minutos después Jesús le dijo lo



contrario, le dijo: «apartate que sos
un satanás para mí». Se había
equivocado.

Y después pienso las veces que Pedro
habrá recordado lo que le dijo Jesús
aquella noche del jueves cuando tan
seguro de sí mismo dijo: «a Ese no lo
conozco». Cómo habrá pensado en lo
que le dijo, y cómo habrá recordado
lo que le dijo Jesús cuando lo vio salir
del calabozo, lo miró y se puso a
llorar. O sea, lo que Jesús nos dice se
vive a lo largo de la vida, la misma
palabra, la misma vocación en
diversas maneras. La vida nos va
llevando a vivirla con alegría con
dolor, con pecado, con más gracia.
Que habrá hecho Pedro aquella
noche del jueves llorando, se habrá
escondido de vergüenza, habrá ido a
ver a la Madre de Jesús a pedirle
consejo, no sabemos.

Y después estaba allí encerrado con
miedo, y después Jesús le pregunta



tres veces si lo quiere, y se acuerda y
dice yo no entiendo nada, y es otra
melodía de su mismo nombre. Yo
quisiera que cada uno de nosotros
recordara el primer llamado, cuando
Jesús nos puso un nombre; la
primera vocación, el primer amor, y
lo conjugaran en esas diversas
músicas de la vida. En la que nos
lleva la vida, momentos lindos,
momentos plenos, momentos de
equivocación, momentos de pecado,
momentos oscuros, momentos de
querer romper todo y empezar de
nuevo con otra cosa. Pero el nombre
no perderlo. Jesús nos puso un
nombre a cada uno y nos puso en un
camino, en un camino de
consagración: en la vida de la familia
y en la familia consagrada. Un
camino de entrega a Él y a los
hermanos en nombre de Él. Entonces
cada vez hay que volver a conjugar
ese nombre en las diversas
situaciones que nos toca vivir.
Cuando Jesús nos llama y nos da el



nombre, no nos da el seguro de vida,
ése lo tenemos que defender
nosotros con la humildad, con la
oración, y pedirle limosna al Señor.
Dame fuerzas Señor, para que
podamos seguir cada uno en lo que
nos has llamado. Pero nadie tiene
asegurada la perseverancia en ese
nombre, hay que pedirla. Y Él la da,
porque nos quiere mucho, y Él
quiere que nos quedemos, pero hay
que mendigarlo. No se olviden, si
quieren triunfar en la vida como
Jesús quiere, mendiguen, porque el
protagonista de la historia es el
mendigo, el protagonista de la
historia de la salvación es el mendigo
ese que cada uno de nosotros
llevamos dentro. Gracias por esto, y
que este testimonio que dan lo lleven
adelante y que dé muchos frutos.

Gracias.

[Aplausos]



Y ahora vamos a rezarle a la Virgen
todos juntos, y a pedir unos por
otros, vamos a pedirle a la Virgen
que como Madre cuide el nombre
que Jesús le dio al otro y a los demás,
y así nos unimos más.

Dios te salve María…

[Bendición]

Y por favor, no se olviden de rezar
por mí.

Ángelus en el atrio de San Pedro
Claver

Queridos hermanos y hermanas:

Poco antes de entrar en esta iglesia
donde se conservan las reliquias de
san Pedro Claver, he bendecido las
primeras piedras de dos instituciones
destinadas a atender a personas con



grave necesidad y visité la casa de la
señora Lorenza, donde acoge cada
día a muchos hermanos y hermanas
nuestras para darles alimento y
cariño. Estos encuentros me han
hecho mucho bien porque allí se
puede comprobar cómo el amor de
Dios se hace concreto, se hace
cotidiano.

Todos juntos rezaremos el Ángelus,
recordando la encarnación del
Verbo. Y pensamos en María, que
concibió a Jesús y lo trajo al mundo.
La contemplamos esta mañana bajo
la advocación de Nuestra Señora de
Chiquinquirá. Como saben, durante
un periodo largo de tiempo esta
imagen estuvo abandonada, perdió
el color estaba rota y agujereada. Era
tratada como un trozo de saco viejo,
usándola sin ningún respeto hasta
que acabaron desechándola.

Fue entonces cuando una mujer
sencilla, que según la tradición se



llamaba María Ramos, la primera
devota de la Virgen de Chiquinquirá,
vio en esa tela algo diferente. Tuvo el
valor y la fe de colocar esa imagen
borrosa y rajada en un lugar
destacado, devolviéndole su dignidad
perdida. Supo encontrar y honrar a
María, que sostenía a su Hijo en sus
brazos, precisamente en lo que para
los demás era despreciable e inútil.

De ese modo, se hizo paradigma de
todos aquellos que, de diversas
maneras, buscan recuperar la
dignidad del hermano caído por el
dolor de las heridas de la vida, de
aquellos que no se conforman y
trabajan por construirles una
habitación digna, por atender sus
necesidades perentorias y, sobre
todo, rezan con perseverancia para
que puedan recuperar el esplendor
de hijos de Dios que les ha sido
arrebatado.



El Señor nos enseña a través del
ejemplo de los humildes y de los que
no cuentan. Si a María Ramos, una
mujer sencilla, le concedió la gracia
de acoger la imagen de la Virgen en
la pobreza de esa tela rota, a Isabel,
una mujer indígena, y a su hijo
Miguel, les dio la capacidad de ser los
primeros en ver trasformada y
renovada esa tela de la Virgen. Ellos
fueron los primeros en mirar con
ojos sencillos ese trozo de paño
totalmente nuevo y ver en éste el
resplandor de la luz divina, que
transforma y hace nuevas todas las
cosas. Son los pobres, los humildes,
los que contemplan la presencia de
Dios, a quienes se revela el misterio
del amor de Dios con mayor nitidez.
Ellos, pobres y sencillos, fueron los
primeros en ver a la Virgen de
Chinquinquirá y se convirtieron en
sus misioneros, anunciadores de la
belleza y santidad de la Virgen.



Y en esta iglesia le rezaremos a
María, que se llamó a sí misma «la
esclava del Señor», y a san Pedro
Claver, el «esclavo de los negros para
siempre», como se hizo llamar desde
el día de su profesión solemne. Él
esperaba las naves que llegaban
desde África al principal mercado de
esclavos del Nuevo Mundo. Muchas
veces los atendía solamente con
gestos, gestos evangelizadores, por la
imposibilidad de comunicarse, por la
diversidad de los idiomas. Pero una
caricia trasciende todos los idiomas.
Sin embargo, Pedro Claver sabía que
el lenguaje de la caridad, de la
misericordia era comprendido por
todos. De hecho, la caridad ayuda a
comprender la verdad y la verdad
reclama gestos de caridad: van
juntas, no se pueden separar. Cuando
sentía repugnancia hacia ellos —
porque pobrecitos venían en un
estado que repugnaba— Pedro
Claver le besaba las llagas.



Austero y caritativo hasta el
heroísmo, después de haber
confortado la soledad de centenares
de miles de personas, no murió
honrado, se olvidaron de él y
transcurrió los últimos cuatro años
de su vida enfermo y en su celda y en
un espantoso estado de abandono.
Así paga el mundo; Dios le pagó de
otra manera.

Efectivamente, san Pedro Claver ha
testimoniado en modo formidable la
responsabilidad y el interés que cada
uno de nosotros debe tener por sus
hermanos. Este santo fue, por lo
demás, acusado injustamente de ser
indiscreto por su celo y debió
enfrentar duras críticas y una
pertinaz oposición por parte de
quienes temían que su ministerio
socavase el lucrativo comercio de los
esclavos.

Todavía hoy, en Colombia y en el
mundo, millones de personas son



vendidas como esclavos, o bien
mendigan un poco de humanidad, un
momento de ternura, se hacen a la
mar o emprenden el camino porque
lo han perdido todo, empezando por
su dignidad y sus propios derechos.

María de Chiquinquirá y Pedro
Claver nos invitan a trabajar por la
dignidad de todos nuestros
hermanos, en especial por los pobres
y descartados de la sociedad, por
aquellos que son abandonados, por
los emigrantes, por los que sufren la
violencia y la trata. Todos ellos
tienen su dignidad y son imagen viva
de Dios. Todos hemos sido creados a
imagen y semejanza de Dios, y a
todos nosotros, la Virgen nos sostiene
en sus brazos como a hijos queridos.

Dirijamos nuestra oración a la Virgen
Madre, para que nos haga descubrir
en cada uno de los hombres y
mujeres de nuestro tiempo el rostro
de Dios.



Angelus Domini…

***

Después del Ángelus:

Queridos hermanos y hermanas:

Desde este lugar, quiero asegurar mi
oración por cada uno de los países de
Latinoamérica, y de manera especial
por la vecina Venezuela. Expreso mi
cercanía a cada uno de los hijos e
hijas de esa amada nación, como
también a los que han encontrado en
esta tierra colombiana un lugar de
acogida. Desde esta ciudad, sede de
los derechos humanos, hago un
llamamiento para que se rechace
todo tipo de violencia en la vida
política y se encuentre una solución
a la grave crisis que se está viviendo
y afecta a todos, especialmente a los
más pobres y desfavorecidos de la
sociedad. Que la Virgen Santísima
interceda por las necesidades del
mundo y de cada uno de sus hijos.



Saludo también a ustedes aquí
presentes, venidos de diversos
lugares, también a los que siguen
esta visita por la radio y la televisión.
A todos les deseo un feliz domingo. Y
por favor, no se olviden de rezar por
mí.

Y ahora quisiera darles la bendición.
Cada uno de nosotros, antes de
recibir la bendición, en un ratito de
silencio, meta en su corazón los
nombres de las personas que más
queremos y también los nombres de
las personas que no queremos, los
nombres de las personas que nos
quieren y los nombres de las
personas que sabemos que no nos
quieren, para todos y para cada uno
pedimos la bendición, para todos.



Homilía pronunciada por el Santo
Padre durante la Misa en el área
portuaria de Contecar

«Dignidad de la Persona y derechos
humanos»

En esta ciudad, que ha sido llamada
«la heroica» por su tesón hace 200
años en defender la libertad
conseguida, celebro la última
Eucaristía de este viaje. También,
desde hace 32 años, Cartagena de
Indias es en Colombia la sede de los
Derechos Humanos porque aquí
como pueblo se valora que «gracias
al equipo misionero formado por los
sacerdotes jesuitas Pedro Claver y
Corberó, Alonso de Sandoval y el
Hermano Nicolás González,
acompañados de muchos hijos de la
ciudad de Cartagena de Indias en el
siglo XVII, nació la preocupación por
aliviar la situación de los oprimidos
de la época, en especial la de los
esclavos, por quienes clamaron por



el buen trato y la libertad» (Congreso
de Colombia 1985, ley 95, art. 1).

Aquí, en el Santuario de san Pedro
Claver, donde de modo continuo y
sistemático se da el encuentro, la
reflexión y el seguimiento del avance
y vigencia de los derechos humanos
en Colombia, hoy la Palabra de Dios
nos habla de perdón, corrección,
comunidad y oración.

En el cuarto sermón del Evangelio de
Mateo, Jesús nos habla a nosotros, a
los que hemos decidido apostar por
la comunidad, a quienes valoramos
la vida en común y soñamos con un
proyecto que incluya a todos. El texto
que precede es el del pastor bueno
que deja las 99 ovejas para ir tras la
perdida, y ese aroma perfuma todo el
discurso que acabamos de escuchar:
no hay nadie lo suficientemente
perdido que no merezca nuestra
solicitud, nuestra cercanía y nuestro
perdón. Desde esta perspectiva, se



entiende entonces que una falta, un
pecado cometido por uno, nos
interpele a todos pero involucra, en
primer lugar, a la víctima del pecado
del hermano; y ese está llamado a
tomar la iniciativa para que quien lo
dañó no se pierda. Tomar la
iniciativa: quien toma la iniciativa
siempre es el más valiente.

En estos días escuché muchos
testimonios de quienes han salido al
encuentro de personas que les
habían dañado. Heridas terribles que
pude contemplar en sus propios
cuerpos; pérdidas irreparables que
todavía se siguen llorando, sin
embargo han salido, han dado el
primer paso en un camino distinto a
los ya recorridos. Porque Colombia
hace décadas que a tientas busca la
paz y, como enseña Jesús, no ha sido
suficiente que dos partes se
acercaran, dialogaran; ha sido
necesario que se incorporaran
muchos más actores a este diálogo



reparador de los pecados. «Si no te
escucha [tu hermano], busca una o
dos personas más» (Mt 18,15), nos
dice el Señor en el Evangelio.

Hemos aprendido que estos caminos
de pacificación, de primacía de la
razón sobre la venganza, de delicada
armonía entre la política y el
derecho, no pueden obviar los
procesos de la gente. No se alcanza
con el diseño de marcos normativos
y arreglos institucionales entre
grupos políticos o económicos de
buena voluntad. Jesús encuentra la
solución al daño realizado en el
encuentro personal entre las partes.
Además, siempre es rico incorporar
en nuestros procesos de paz la
experiencia de sectores que, en
muchas ocasiones, han sido
invisibilizados, para que sean
precisamente las comunidades
quienes coloreen los procesos de
memoria colectiva. «El autor
principal, el sujeto histórico de este



proceso, es la gente y su cultura, no
es una clase, una fracción, un grupo,
una élite —toda la gente y su cultura
—. No necesitamos un proyecto de
unos pocos para unos pocos, o una
minoría ilustrada o testimonial que
se apropie de un sentimiento
colectivo. Se trata de un acuerdo
para vivir juntos, de un pacto social y
cultural» (Exhortación apostólica 
Evangelii Gaudium, 239).

Nosotros podemos hacer un gran
aporte a este paso que quiere dar
Colombia. Jesús nos señala que este
camino de reinserción en la
comunidad comienza con un diálogo
de a dos. Nada podrá reemplazar ese
encuentro reparador; ningún
proceso colectivo nos exime del
desafío de encontrarnos, de
clarificar, perdonar. Las heridas
hondas de la historia precisan
necesariamente de instancias donde
se haga justicia, se dé posibilidad a
las víctimas de conocer la verdad, el



daño sea convenientemente
reparado y haya acciones claras para
evitar que se repitan esos crímenes.
Pero eso sólo nos deja en la puerta de
las exigencias cristianas. A nosotros
cristianos se nos exige generar
«desde abajo», generar un cambio
cultural: a la cultura de la muerte, de
la violencia, responder con la cultura
de la vida y del encuentro. Nos lo
decía ya ese escritor tan de ustedes y
tan de todos: «Este desastre cultural
no se remedia ni con plomo ni con
plata, sino con una educación para la
paz, construida con amor sobre los
escombros de un país enardecido
donde nos levantamos temprano
para seguirnos matándonos los unos
a los otros... una legítima revolución
de paz que canalice hacia la vida la
inmensa energía creadora que
durante casi dos siglos hemos usado
para destruirnos y que reivindique y
enaltezca el predominio de la
imaginación» (Gabriel García



Márquez, Mensaje sobre la paz,
1998).

¿Cuánto hemos accionado en favor
del encuentro, de la paz? ¿Cuánto
hemos omitido, permitiendo que la
barbarie se hiciera carne en la vida
de nuestro pueblo? Jesús nos manda
a confrontarnos con esos modos de
conducta, esos estilos de vida que
dañan el cuerpo social, que
destruyen la comunidad. ¡Cuántas
veces se «normalizan» —se viven
como normales— procesos de
violencia, exclusión social, sin que
nuestra voz se alce y nuestras manos
acusen proféticamente! Al lado de
san Pedro Claver había millares de
cristianos, consagrados muchos de
ellos; pero sólo un puñado inició una
corriente contracultural de
encuentro. San Pedro supo restaurar
la dignidad y la esperanza de
centenares de millares de negros y
de esclavos que llegaban en
condiciones absolutamente



inhumanas, llenos de pavor, con
todas sus esperanzas perdidas. No
poseía títulos académicos de
renombre; más aún, se llegó a
afirmar que era «mediocre» de
ingenio, pero tuvo el «genio» de vivir
cabalmente el Evangelio, de
encontrarse con quienes otros
consideraban sólo un deshecho.
Siglos más tarde, la huella de este
misionero y apóstol de la Compañía
de Jesús fue seguida por santa María
Bernarda Bütler, que dedicó su vida
al servicio de pobres y marginados
en esta misma ciudad de Cartagena
[1].

En el encuentro entre nosotros
redescubrimos nuestros derechos,
recreamos la vida para que vuelva a
ser auténticamente humana. «La
casa común de todos los hombres
debe continuar levantándose sobre
una recta comprensión de la
fraternidad universal y sobre el
respeto de la sacralidad de cada vida



humana, de cada hombre y de cada
mujer; de los pobres, de los ancianos,
de los niños, de los enfermos, de los
no nacidos, de los desocupados, de
los abandonados, de los que se
juzgan descartables porque no se los
considera más que números de una u
otra estadística. La casa común de
todos los hombres debe también
edificarse sobre la comprensión de
una cierta sacralidad de la
naturaleza creada» (Discurso a las
Naciones Unidas, 25 septiembre
2015).

También Jesús en el Evangelio nos
señala la posibilidad de que el otro se
cierre, se niegue a cambiar, persista
en su mal. No podemos negar que
hay personas que persisten en
pecados que hieren la convivencia y
la comunidad: «Pienso en el drama
lacerante de la droga, con la que
algunos lucran despreciando las
leyes morales y civiles». Este mal
atenta directamente contra la



dignidad de la persona humana y va
rompiendo progresivamente la
imagen que el Creador ha plasmado
en nosotros. Condeno con firmeza
esta lacra que ha puesto fin a tantas
vidas y que es mantenida y sostenida
por hombres sin escrúpulos. No se
puede jugar con la vida de nuestro
hermano ni manipular su dignidad.
Hago un llamado para que se
busquen los modos para terminar
con el narcotráfico que lo único que
hace es sembrar muerte por doquier
truncando tantas esperanzas y
destruyendo tantas familias. Pienso
también en otros drama: «en la
devastación de los recursos naturales
y en la contaminación; en la tragedia
de la explotación laboral; pienso en
el blanqueo ilícito de dinero así como
en la especulación financiera, que a
menudo asume rasgos perjudiciales y
demoledores para enteros sistemas
económicos y sociales, exponiendo a
la pobreza a millones de hombres y
mujeres; pienso en la prostitución



que cada día cosecha víctimas
inocentes, sobre todo entre los más
jóvenes, robándoles el futuro; pienso
en la abominable trata de seres
humanos, en los delitos y abusos
contra los menores, en la esclavitud
que todavía difunde su horror en
muchas partes del mundo, en la
tragedia frecuentemente desatendida
de los emigrantes con los que se
especula indignamente en la
ilegalidad» (Mensaje para la Jornada
Mundial de la Paz 2014, 8); e incluso,
también se especula en una «aséptica
legalidad» pacifista que no tiene en
cuenta la carne del hermano, la
carne de Cristo. También para esto
debemos estar preparados, y
sólidamente asentados en principios
de justicia que en nada disminuyen
la caridad. No es posible convivir en
paz sin hacer nada con aquello que
corrompe la vida y atenta contra ella.
A este respecto, recordamos a todos
aquellos que, con valentía y de forma
incansable, han trabajado y hasta



han perdido la vida en la defensa y
protección de los derechos de la
persona humana y su dignidad.
Como a ellos, la historia nos pide
asumir un compromiso definitivo en
defensa de los derechos humanos,
aquí, en Cartagena de Indias, lugar
que ustedes han elegido como sede
nacional de su tutela.

Finalmente Jesús nos pide que
recemos juntos; que nuestra oración
sea sinfónica, con matices
personales, diversas acentuaciones,
pero que alce de modo conjunto un
mismo clamor. Estoy seguro de que
hoy rezamos juntos por el rescate de
aquellos que estuvieron errados y no
por su destrucción, por la justicia y
no la venganza, por la reparación en
la verdad y no el olvido. Rezamos
para cumplir con el lema de esta
visita: «¡Demos el primer paso!», y
que este primer paso sea en una
dirección común.



«Dar el primer paso» es, sobre todo,
salir al encuentro de los demás con
Cristo, el Señor. Y Él nos pide
siempre dar un paso decidido y
seguro hacia los hermanos,
renunciando a la pretensión de ser
perdonados sin perdonar, de ser
amados sin amar. Si Colombia quiere
una paz estable y duradera, tiene que
dar urgentemente un paso en esta
dirección, que es aquella del bien
común, de la equidad, de la justicia,
del respeto de la naturaleza humana
y de sus exigencias. Sólo si ayudamos
a desatar los nudos de la violencia,
desenredaremos la compleja madeja
de los desencuentros: se nos pide dar
el paso del encuentro con los
hermanos, atrevernos a una
corrección que no quiere expulsar
sino integrar; se nos pide ser
caritativamente firmes en aquello
que no es negociable; en definitiva, la
exigencia es construir la paz,
«hablando no con la lengua sino con
manos y obras» (san Pedro Claver), y



levantar juntos los ojos al cielo: Él es
capaz de desatar aquello que para
nosotros parece imposible, Él nos
prometió acompañarnos hasta el fin
de los tiempos, y Él no va a dejar
estéril tanto esfuerzo.

* * *

Despedida (después de la comunión)

Al terminar esta celebración, quiero
agradecer a Mons. Jorge Enrique
Jiménez Carvajal, Arzobispo de
Cartagena, las amables palabras que
me ha dirigido en nombre de sus
hermanos en el episcopado y de todo
el pueblo de Dios.

Agradezco al señor Presidente Juan
Manuel Santos por su invitación a
visitar el país, a las Autoridades
civiles, y a todos los que han deseado
unirse a nosotros en esta celebración
Eucarística, aquí o a través de los
medios de comunicación.



Agradezco el esfuerzo y colaboración
para haber hecho realidad esta
visita. Son muchos los que han
colaborado dando su tiempo y su
disponibilidad. Han sido días
intensos y hermosos en los que pude
encontrar a tantas personas, conocer
tantas realidades que me han tocado
el corazón. Ustedes me han hecho
mucho bien.

Queridos hermanos, quisiera dejarles
una última palabra: no nos
quedemos en «dar el primer paso»,
sino que sigamos caminando juntos
cada día para ir al encuentro del
otro, en busca de la armonía y de la
fraternidad. No podemos quedarnos
parados. El 8 de septiembre de 1654
moría aquí mismo san Pedro Claver;
lo hacía después de cuarenta años de
esclavitud voluntaria, de incansable
labor en favor de los más pobres. Él
no se quedó parado, después del
primer paso siguieron otros, y otros,
y otros. Su ejemplo nos hace salir de



nosotros mismos e ir al encuentro del
prójimo. Colombia, tu hermano te
necesita, ve a su encuentro llevando
el abrazo de paz, libre de toda
violencia, esclavos de la paz, para
siempre.

[1] También ella tuvo la inteligencia
de la caridad y supo encontrar a Dios
en el prójimo; ninguno de los dos se
paralizó ante la injusticia y la
dificultad. Porque «ante el conflicto,
algunos simplemente lo miran y
siguen adelante como si nada pasara,
se lavan las manos para poder
continuar con su vida. Otros entran
de tal manera en el conflicto que
quedan prisioneros, pierden
horizontes, proyectan en las
instituciones las propias confusiones
e insatisfacciones y así la unidad se
vuelve imposible. Pero hay una
tercera manera, la más adecuada, de



situarse ante el conflicto. Es aceptar
sufrir el conflicto, resolverlo y
transformarlo en el eslabón de un
nuevo proceso» (Exhortación
apostólica Evangelii gaudium, 227).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-pe/article/papa-

francisco-colombia-2017/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/es-pe/article/papa-francisco-colombia-2017/
https://opusdei.org/es-pe/article/papa-francisco-colombia-2017/
https://opusdei.org/es-pe/article/papa-francisco-colombia-2017/

	Libro electrónico: El Papa Francisco en Colombia

