opusdei.org

Viaje apostolico del
Santo Padre al Reino
de Baréin

Intervenciones del Papa
Francisco en su viaje apostolico
al Reino de Baréin (3-6 de
noviembre de 2022).

06/11/2022

El Pontifice participo en el Foro de
Dialogo entre Oriente y Occidente
junto a lideres religiosos de todo el
mundo. El didlogo, la fraternidad, el
respeto y la paz fueron algunas de las
palabras clave de este viaje



apostolico, como la peticion de que se
dejen de usar las armas en el mundo
y que se detengan las guerras en
Yemen y Ucrania.

Jueves, 3 de noviembre

- Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomatico.

Viernes, 4 de noviembre

- Clausura del Foro de Baréin para el
Dialogo: Oriente y Occidente por la
Convivencia Humana en la Plaza Al-
Fida' del complejo del "Sakhir Royal
Palace"

- Encuentro con los miembros del
Consejo Musulman de Ancianos en la
mezquita del "Sakhir Royal Palace"



- Encuentro ecumeénico y oracion por
la paz en la catedral de Nuestra
Sefiora de Arabia

Sabado, 5 de noviembre

- Santa Misa en el "Bahrain National
Stadium"

- Encuentro con los jovenes en el
colegio del Sagrado Corazon

Domingo, 6 de noviembre

- Encuentro de oracién y Angelus con
los obispos, sacerdotes, consagrados,
seminaristas y agentes pastorales en
la iglesia del Sagrado Corazon de
Manama

Jueves, 3 de noviembre

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomatico



Majestad,
Altezas Reales,

ilustres Miembros del Gobierno y del
Cuerpo diplomatico,

distinguidas autoridades religiosas y
civiles,

sefioras y sefores,
As-salamu alaykum.

Agradezco de corazon a Su Majestad
la amable invitacion a visitar el
Reino de Baréin, la calurosa y
generosa acogida y las palabras de
bienvenida que me ha dirigido.
Saludo cordialmente a cada uno de
ustedes. Deseo dirigir una palabra de
amistad y afecto a quienes viven en
este pais; a cada creyente, a cada
persona y a cada familia, que la
Constitucion de Baréin define
«piedra angular de la sociedad». A



todos les expreso mi alegria de estar
con ustedes.

Aqui, donde las aguas del mar
circundan las arenas del desierto e
imponentes rascacielos flanquean los
tradicionales mercados orientales,
realidades lejanas se encuentran,
antigiiedad y modernidad convergen,
historia y progreso se funden; sobre
todo, gentes de diversas
procedencias forman un original
mosaico de vida. Cuando me
preparaba para este viaje, supe de la
existencia de un “emblema de
vitalidad” que caracteriza al pais. Me
refiero al asi llamado “arbol de la
vida” (Shajarat-al-Hayat), en el que
quisiera inspirarme para compartir
algunos pensamientos. Se trata de
una acacia majestuosa, que
sobrevive desde siglos en una zona
desértica, donde las lluvias son muy
escasas. Parece imposible que un
arbol tan longevo resista y prospere
en tales condiciones. Segun dicen, el



secreto esta en las raices, que se
extienden por decenas de metros
bajo el suelo, alcanzando depdsitos
de agua subterraneos.

Por lo tanto, veamos las raices. El
Reino de Baréin estd comprometido
en investigar y valorar su pasado,
que da cuenta de una tierra
sumamente antigua, a la que, desde
hace milenios, los pueblos acudian
atraidos por su belleza, debida
particularmente a la gran cantidad
de fuentes de agua dulce que le
dieron la fama de ser paradisiaca. El
antiguo reino de Dilmun era llamado
“tierra de los vivos”. Remontandonos
a las vastas raices del tiempo —unos
4.500 anos de presencia humana
ininterrumpida— se pone de
manifiesto como la posicion
geografica, la predisposicion y las
capacidades comerciales de la gente,
ademas de determinados hechos
historicos, hayan dado a Baréin la
oportunidad de conformarse como



una confluencia de enriquecimiento
mutuo entre los pueblos. Un aspecto,
por tanto, destaca de esta tierra: ha
sido siempre lugar de encuentro
entre poblaciones diversas.

Esta es el agua vital de la que todavia
hoy se abrevan las raices de Baréin,
cuya mayor riqueza resplandece en
su variedad étnica y cultural, en la
convivencia pacifica y en la
tradicional hospitalidad de la
poblacion. Una diversidad que no es
uniformante, sino inclusiva, es la que
representa el tesoro de todo pais
verdaderamente desarrollado. Y en
estas islas se ve una sociedad
heterogénea, multiétnica y
multirreligiosa, capaz de superar el
peligro del asilamiento. Esto es muy
importante en nuestro tiempo, donde
el repliegue exclusivo sobre si mismo
y sobre los propios intereses impide
captar la importancia irrenunciable
del conjunto. En cambio, los
numerosos grupos nacionales,



étnicos y religiosos que aqui
coexisten testimonian que se puede y
se debe convivir en nuestro mundo,
convertido desde hace décadas en
una aldea global en la que, a pesar de
dar por sentada la globalizacion, es
todavia desconocido en muchos
sentidos “el espiritu de la aldea”: la
hospitalidad, la busqueda del otro, la
fraternidad. Por el contrario,
asistimos con preocupacion al
crecimiento, a gran escala, de la
indiferencia y de la sospecha
reciproca, a la expansion de
rivalidades y contraposiciones que se
pensaban superadas, a populismos,
extremismos e imperialismos que
ponen en peligro la seguridad de
todos. No obstante el progreso y
tantas conquistas civiles y cientificas,
la distancia cultural entre las
diversas partes del mundo aumenta,
y a las beneficiosas oportunidades de
encuentro se anteponen feroces
actitudes de enfrentamiento.



Pensemos en cambio en el arbol de la
vida —vuestro simbolo— y en los
aridos desiertos de la convivencia
humana, y distribuyamos el agua de
la fraternidad. No dejemos evaporar
la posibilidad del encuentro entre
civilizaciones, religiones y culturas,
ino permitamos que se sequen las
raices de lo humano! Trabajemos
juntos, trabajemos por todos, por la
esperanza! Estoy aqui, en la tierra del
arbol de la vida, como sembrador de
paz, para vivir dias de encuentro,
para participar en un Foro de didlogo
entre Oriente y Occidente por la
convivencia humana pacifica.
Agradezco desde ya a los
comparieros de viaje, de modo
especial a los Representantes
religiosos. Estos dias marcan una
etapa preciosa en el proceso de
amistad que se ha intensificado en
los ultimos afios con diversos jefes
religiosos islamicos. Un camino
fraterno que, bajo la mirada del cielo,
quiere favorecer la paz en la tierra.



A este respecto, expreso mi aprecio
por las conferencias internacionales
y por las oportunidades de encuentro
que este Reino organiza y favorece,
centrandose especialmente en el
tema del respeto, la tolerancia y la
libertad religiosa. Son temas
esenciales, reconocidos por la
Constitucion del pais, que establece
que «no debe haber ninguna
discriminacion en base al sexo, a la
proveniencia, a la lengua, a la
religion o al credo» (art. 18), que «la
libertad de conciencia es absoluta» y
que «el Estado tutela la
inviolabilidad del culto» (art. 22).
Son, sobre todo, compromisos que
han de ser puestos en practica
constantemente, para que la libertad
religiosa sea plena y no se limite a la
libertad de culto; para que la misma
dignidad y la igualdad de
oportunidades sean reconocidas
concretamente a cada grupo y a cada
persona; para que no haya
discriminaciones y los derechos



humanos fundamentales no sean
violados, sino promovidos. Pienso
principalmente en el derecho a la
vida, en la necesidad de garantizarlo
siempre, también en relacion a los
que son castigados, cuya existencia
no puede ser eliminada.

Volvamos al arbol de la vida. Las
numerosas ramas de diversos
tamarfios que lo caracterizan, con el
tiempo han generado un frondoso
follaje, aumentando su altura y
amplitud. En este pais ha sido
precisamente la contribucion de
muchas personas de pueblos
diferentes lo que ha permitido un
considerable desarrollo productivo.
Eso ha sido posible gracias a la
inmigracion, de la que el Reino de
Baréin ostenta una de las tasas mas
elevadas del mundo; cerca de la
mitad de la poblacion residente es
extranjera y trabaja de modo notable
por el desarrollo de un pais en el
que, aun habiendo dejado la propia



patria, se siente en casa. Pero no se
puede olvidar que en los tiempos
actuales el trabajo aun es muy
escaso, y hay demasiado trabajo
deshumanizador. Eso no solo
conlleva graves riesgos de
inestabilidad social, sino que
representa un atentado a la dignidad
humana. En efecto, el trabajo no sodlo
es necesario para ganarse la vida, es
un derecho indispensable para
desarrollarse integralmente a si
mismo y para formar una sociedad a
la medida del hombre.

Desde este pais, atractivo por las
oportunidades laborales que ofrece,
quisiera sefialar la emergencia de la
crisis laboral mundial. A menudo el
trabajo, valioso como el pan, falta;
frecuentemente es pan envenenado,
porque esclaviza. En ambos casos, en
el centro ya no esta el hombre; que,
de ser el fin sagrado e inviolable del
trabajo, se reduce a un medio para
producir dinero. Por lo tanto, que se



garanticen en todas partes
condiciones laborales seguras y
dignas del hombre, que no impidan
sino que favorezcan la vida cultural
y espiritual; que promuevan la
cohesién social, en favor de la vida
comun y del mismo desarrollo de los
paises (cf. Gaudium et spes,
9.27.60.67).

En ese sentido, Baréin cuenta con
valiosas adquisiciones. Pienso, por
ejemplo, en la primera escuela
femenina que surgio en el Golfo y en
la abolicion de la esclavitud. Que este
sea un faro que promueva, en toda la
region, derechos y condiciones justas
y cada vez mejores para los
trabajadores, las mujeres y los
jovenes, garantizando al mismo
tiempo respeto y atencion para los
que sufren mayor marginacion en la
sociedad, como los que han emigrado
y los presos. El desarrollo verdadero,
humano e integral se mide sobre
todo por la atencion hacia ellos.


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

El arbol de la vida, que se eleva
solitario en el paisaje desértico, me
evoca aun dos ambitos decisivos para
todos, y que interpelan
especialmente a quien, gobernando,
tiene la responsabilidad de servir al
bien comun. En primer lugar, la
cuestion ambiental: cuantos arboles
son derribados, cuantos ecosistemas
devastados, cuantos mares
contaminados por la insaciable
avidez del hombre, que después se le
vuelve en contra. No nos cansemos
de trabajar por esta dramatica
emergencia, tomando decisiones
concretas y con amplitud de miras,
adoptadas pensando en las
generaciones jovenes, antes de que
sea demasiado tarde y su futuro se
comprometa. Que la Conferencia de
las Naciones Unidas sobre el cambio
climatico (COP27), que se realizara en
Egipto dentro de pocos dias, sea un
paso adelante en ese sentido.



En segundo lugar, el arbol de la vida,
con sus raices que desde el subsuelo
comunican el agua vital al tronco, y
desde este a las ramas y de ahi a las
hojas que dan oxigeno a las criaturas,
me hace pensar en la vocacion del
hombre, de todo hombre que esta
sobre la tierra: hacer prosperar la
vida. Pero hoy asistimos, cada dia
mas, a acciones y amenazas de
muerte. Pienso, en particular, en la
realidad monstruosa e insensata de
la guerra, que siembra destruccion
en todas partes y erradica la
esperanza. En la guerra emerge el
lado peor del hombre: el egoismo, la
violencia y la mentira. Si, porque la
guerra, toda guerra, representa
también la muerte de la verdad.
Rechacemos la logica de las armas e
invirtamos la ruta, convirtiendo los
enormes gastos militares en
inversiones para combatir el
hambre, la falta de asistencia
sanitaria y de instruccion. Tengo el
corazon lleno de dolor por tantas



situaciones de conflicto. Mirando a la
Peninsula arabiga, cuyos paises
deseo saludar con cordialidad y
respeto, dirijo un pensamiento
especial y apenado a Yemen,
martirizado por una guerra olvidada
que, como toda guerra, no conduce a
ninguna victoria, sino sélo a amargas
derrotas para todos. Recuerdo en la
oracion sobre todo a los civiles, a los
ninos, a los ancianos, a los enfermos,
e imploro: jque callen las armas, que
callen las armas, que callen las
armas! jComprometamonos en todas
partes y realmente por la paz!

La Declaracion del Reino de Baréin
reconoce, a este proposito, que la fe
religiosa es «una bendicion para toda
la humanidad», el fundamento «para
la paz en el mundo». Estoy aqui como
creyente, como cristiano, como
hombre y peregrino de paz, porque
hoy mas que nunca estamos
llamados, en todo el mundo, a
comprometernos seriamente por la



paz. Majestad, Altezas Reales,
autoridades, amigos, hago mioy
comparto con ustedes, a modo de
deseo para estos esperados dias de
visita en el Reino de Baréin, un
hermoso pasaje de la misma
Declaracion: «Nos comprometemos a
trabajar para un mundo en el que la
gente de buena fe se junte para
rechazar lo que nos divide y se
concentre en celebrar y expandir lo
que nos une». Que asi sea, con la
bendicion del Altisimo. Shukran
[Gracias].

Viernes, 4 de noviembre

Clausura del Foro de Baréin para el
Dialogo: Oriente y Occidente por la
Convivencia Humana

Majestad,
Altezas Reales,

querido Hermano, Doctor Al-Tayyeb,
Gran Iman de Al-Azhar,



querido Hermano Bartolomé,
Patriarca Ecumeénico,

distinguidas autoridades religiosas y
civiles,

sefioras y sefiores:

Los saludo cordialmente, agradecido
por la acogida recibida y por la
realizacion de este Foro de didlogo,
organizado bajo el patrocinio de Su
Majestad el Rey de Baréin. Este pais
toma el nombre de sus aguas: la
palabra Baréin evoca, en efecto, “dos
mares”. Pensemos en las aguas del
mar, que conectan las tierrasy
ponen en comunicacion a las
personas, uniendo pueblos distantes.
«Lo que la tierra divide, el mar lo
une», dice un antiguo refran. Y
nuestro planeta tierra, visto desde lo
alto, se presenta como un inmenso
mar azul, que junta costas diversas;
desde el cielo parece recordarnos
que somos una unica familia; no
islas, sino un unico y gran



archipiélago. Es de este modo que el
Altisimo nos quiere y este pais, un
archipiélago de mas de treinta islas,
bien puede simbolizar su deseo.

Y, sin embargo, vivimos tiempos en
los que la humanidad, conectada
como nunca antes lo habia estado, se
encuentra mucho mas dividida que
unida. El nombre “Baréin” puede
seguir ayudandonos a reflexionar:
los “dos mares” de los que habla se
refieren a las aguas dulces de sus
fuentes submarinas y a las aguas
saladas del Golfo. Analogamente, hoy
nos encontramos ante dos mares de
sabor opuesto: por una parte, el mar
calmo y dulce de la convivencia
comun; por otra, el mar amargo de la
indiferencia, ensombrecido por
conflictos y agitado por vientos de
guerra, con sus olas destructoras
cada vez mas turbulentas, que
amenazan con arrastrarnos a todos.
Y, lamentablemente, Oriente y
Occidente se asemejan cada vez mas



a dos mares contrapuestos. Nosotros,
en cambio, estamos aqui reunidos
porque queremos navegar en el
mismo mar, eligiendo la ruta del
encuentro y no la del conflicto, la via
del didlogo indicada por este Foro:
«Oriente y Occidente por la
convivencia humanan».

Después de dos terribles guerras
mundiales, después de una guerra
fria que durante décadas tuvo al
mundo en vilo, en medio de tantos
conflictos desastrosos en todas partes
del globo, entre voces de acusacion,
amenaza y condena, nos
encontramos aun tambaleantes en el
borde de un equilibrio fragil, y no
queremos desplomarnos. Llama la
atencion una paradoja: mientras la
mayor parte de la poblacion mundial
estd unida por las mismas
dificultades, afligida por graves crisis
alimentarias, ecoldgicas y
pandémicas, asi como por una
injusticia planetaria cada vez mas



escandalosa, algunos poderosos se
concentran en una lucha decidida
por intereses particulares,
desenterrando lenguajes obsoletos,
redefiniendo zonas de influencia y
bloques contrapuestos. De este modo,
parece que estamos presenciando un
escenario dramaticamente infantil:
en el jardin de la humanidad, en vez
de cuidar del conjunto, se juega con
fuego, misiles y bombas, con armas
que provocan llanto y muerte,
llenando la casa comun de cenizasy
odio.

Estas seran las amargas
consecuencias, si se siguen
acentuando las oposiciones sin
redescubrir la comprension, si se
persiste en la firme imposicion de los
propios modelos y de las propias
visiones despoticas, imperialistas,
nacionalistas y populistas, si no nos
interesamos en la cultura de los
demas, si no se escucha el clamor de
la gente comun y la voz de los



pobres, si no se deja de distinguir de
modo maniqueo quién es bueno y
quién es malo, si no nos esforzamos
por entendernos y colaborar por el
bien de todos. Estas decisiones estan
ante nosotros. Porque en un mundo
globalizado sdlo salimos adelante
remando juntos; en cambio, si
navegamos solos, vamos a la deriva.

En el tormentoso mar de los
conflictos tengamos ante nuestros
ojos el Documento sobre la
Fraternidad humana por la paz
mundial y la convivencia comun, en el
que se hacen votos por un fecundo
encuentro entre Occidente y Oriente,
util para sanar sus respectivas
enfermedades [1]. Estamos aqui,
creyentes en Dios y en los hermanos,
para rechazar “ el pensamiento
aislante”, ese modo de ver la realidad
que ignora el mar unico de la
humanidad para focalizarse so6lo en
las propias corrientes. Deseamos que
las disputas entre Oriente y


https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html

Occidente se resuelvan por el bien de
todos, sin desviar la atencién de otra
brecha en constante y dramatico
crecimiento, la que se da entre el
Norte y el Sur del mundo. Que la
aparicion de los conflictos no haga
perder de vista las tragedias latentes
de la humanidad, como la catastrofe
de las desigualdades, por la que la
mayor parte de las personas que
pueblan la tierra experimenta una
injusticia sin precedentes, la
vergonzosa plaga del hambre y la
calamidad de los cambios climaticos,
signo de la falta de cuidado hacia la
casa comun.

Sobre dichos temas, que se han
discutido en estos dias, los lideres
religiosos no podemos dejar de
comprometernos y de dar buen
ejemplo. Tenemos un papel
especifico y este Foro nos ofrece una
nueva oportunidad en este sentido.
Nuestra tarea es animar y ayudar a
la humanidad, tan interdependiente



como desconectada, a navegar
conjuntamente. Quisiera, por tanto,
delinear tres desafios que se
desprenden del Documento sobre la
Fraternidad humana y de la
Declaracion del Reino de Baréin,
sobre los que se ha reflexionado en
estos dias. Estos desafios se refieren
a la oracion, la educacion y la accion.

En primer lugar, la oracion, que toca
el corazon del hombre. En realidad,
los dramas que sufrimos y las
peligrosas laceraciones que
experimentamos, «los desequilibrios
que fatigan al mundo moderno estan
conectados con ese otro desequilibrio
fundamental que hunde sus raices en
el corazon humano» (Gaudium et
spes, 10). Alli esta la raiz. Y, por lo
tanto, el mayor peligro no reside en
las cosas, en las realidades
materiales, en las organizaciones,
sino en la inclinacién del ser humano
a cerrarse en la inmanencia del
propio yo, del propio grupo, de los


https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

propios intereses mezquinos. No es
un defecto de nuestra época, existe
desde que el hombre es hombre,
pero con la ayuda de Dios es posible
dominarlo (cf. Carta enc. Fratelli
tutti, 166).

Es por eso que la oracion, la apertura
del corazon al Altisimo es
fundamental para purificarnos del
egoismo, de la cerrazon y de la
autorreferencialidad, de las
falsedades y de la injusticia. El que
reza, recibe la paz en el corazon y no
puede sino ser su testigo y
mensajero; e invitar, principalmente
por medio del ejemplo, a sus
semejantes, a no convertirse en
rehenes de un paganismo que reduce
al ser humano a aquello que vende,
que compra o con lo que se divierte,
sino a redescubrir la dignidad
infinita que cada uno lleva grabada.
El hombre religioso, el hombre de
paz es aquel que, caminando con los
otros en el mundo, los invita, con


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#166
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#166

dulzura y respeto, a elevar la mirada
al cielo. Y lleva en su oracién, como
incienso que sube hacia el Altisimo
(cf. Sal 141,2), 1as fatigas y las
pruebas de todos.

Pero, para que esto pueda suceder, es
indispensable una premisa: la
libertad religiosa. La Declaracion del
Reino de Baréin explica que «Dios
nos instruye para ejercer el regalo
divino de la libertad de eleccién» vy,
por tanto, “toda forma de coaccion
religiosa no puede conducir a una
persona a una relacion significativa
con Dios”. Es decir que toda coaccion
es indigna del Omnipotente, porque
Fl no ha entregado el mundo a
esclavos, sino a criaturas libres, a las
que respeta totalmente.
Comprometamonos entonces para
que la libertad de las criaturas refleje
la libertad soberana del Creador,
para que los lugares de culto sean
protegidos y respetados, siempre y
en todas partes, y la oracion se



promueva y nunca sea
obstaculizada. Pero no es suficiente
conceder permisos y reconocer la
libertad de culto, es necesario
alcanzar la verdadera libertad
religiosa. Y no solo cada sociedad,
sino cada credo esta llamado a
examinarse sobre esto. Esta llamado
a preguntarse si obliga desde el
exterior o libera interiormente a las
criaturas de Dios; si ayuda al hombre
a rechazar la rigidez, la cerrazén y la
violencia; si hace que aumente en los
creyentes la libertad verdadera, que
no significa hacer lo que nos dé la
gana, sino orientarnos al bien para el
que hemos sido creados.

Si el desafio de la oracioén se refiere
al corazon, el segundo, la educacion,
concierne esencialmente a la mente
del hombre. La Declaracion del Reino
de Baréin afirma que «la ignorancia
es enemiga de la paz». Es verdad,
donde faltan oportunidades de
instruccion aumentan los



extremismos y se arraigan los
fundamentalismos. Y, si la ignorancia
es enemiga de la paz, la educacion es
amiga del desarrollo, siempre que
sea una instruccion realmente digna
del hombre, ser dindamico y
relacional; por lo que no debe ser
rigida y monolitica, sino abierta a los
desafios y sensible a los cambios
culturales; no autorreferencial y
aislante, sino atenta a la historia y a
la cultura de los demas; no estatica
sino inquisitiva, para abrazar
aspectos diversos y esenciales de la
unica humanidad a la que
pertenecemos. Eso permite, en
particular, ir al centro de los
problemas sin presumir de tener la
solucion y de resolver de modo
sencillo problemas complejos, sino
con la disposicion de asumir la crisis
sin ceder a la logica del conflicto. La
l6gica del conflicto siempre nos lleva
a la destruccion. La crisis nos ayuda
a pensar y a madurar. En efecto, es
indigno de la mente humana creer



que las razones de la fuerza
prevalezcan sobre la fuerza de la
razon, utilizar métodos del pasado
para las cuestiones presentes, aplicar
los esquemas de la técnica y de la
conveniencia a la historia y a la
cultura del hombre. Esto requiere
interrogarse, entrar en crisis y saber
dialogar con paciencia, respetoy
espiritu de escucha; aprender la
historia y la cultura de los demas. Asi
se educa la mente del hombre,
alimentando la comprension
reciproca. Porque no basta llamarnos
tolerantes, es necesario dejar espacio
al otro verdaderamente, darle
derechos y oportunidades. Es una
mentalidad que comienza con la
educacion y que las religiones estan
llamadas a sostener.

En concreto, quisiera destacar tres
emergencias educativas. En primer
lugar, el reconocimiento de la mujer
en ambito publico, “en la instruccion,
en el trabajo, en el ejercicio de los



propios derechos sociales y
politicos” (cf. Documento sobre la
fraternidad humana). En este, como
en otros ambitos, la educacion es el
camino para emanciparse de
resabios historicos y sociales
contrarios a ese espiritu de
solidaridad fraterna que debe
caracterizar a quien adora a Diosy
ama al projimo.

En segundo lugar, «la proteccion de
los derechos fundamentales de los
nifios» (ibid.), para que crezcan
instruidos, atendidos, acompafiados,
no destinados a vivir con el tormento
del hambre o los lamentos por la
violencia. Eduquemos, y
eduquémonos, para mirar las crisis,
los problemas, las guerras, con los
ojos de los nifios. No es un buenismo
ingenuo, sino una sabia amplitud de
miras, porque sdlo pensando en ellos
el progreso se vera reflejado en la
inocencia y no en las ganancias, y


https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html

contribuird a construir un futuro
conforme al hombre.

La educacion, que empieza en el
seno de la familia, continda en el
contexto de la comunidad, del pueblo
o0 de la ciudad. Por eso quisiera
subrayar, en tercer lugar, la
educacion a la ciudadania, a vivir
juntos, en el respeto y la legalidad. Y,
en particular, la importancia misma
del «concepto de ciudadania», que
«se basa en la igualdad de derechosy
deberes». Es necesario esforzarse en
esto, para que se pueda «establecer
en nuestra sociedad el concepto de
plena ciudadania y renunciar al uso
discriminatorio de la palabra
minorias, que trae consigo las
semillas de sentirse aislado e
inferior; prepara el terreno para la
hostilidad y la discordia y quita los
logros y los derechos religiosos y
civiles de algunos ciudadanos al
discriminarlos» (ibid.).


https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html

Llegamos asi al ultimo de los tres
desafios, el que concierne a la accion,
podriamos decir a las fuerzas del
hombre. La Declaracion del Reino de
Baréin ensefia que “cuando se
predica el odio, la violencia y la
discordia se profana el nombre de
Dios”. El que es religioso rechaza
esto, sin ningun pretexto; dice “no”
con fuerza a la blasfemia de la
guerra y al uso de la violencia. Y
traduce con coherencia, en la
practica, estos “no”. Porque no basta
decir que una religion es pacifica, es
necesario condenar y aislar a los
violentos que abusan de su nombre.
Y ni siquiera es suficiente tomar
distancia de la intolerancia y del
extremismo, es preciso actuar en
sentido contrario. «Por esto es
necesario interrumpir el apoyo a los
movimientos terroristas a través del
suministro de dinero, armas, planes
0 justificaciones y también la
cobertura de los medios, y considerar
esto como crimenes internacionales



que amenazan la seguridad y la paz
mundiales. Tal terrorismo debe ser
condenado en todas sus formas 'y
manifestaciones» (Documento sobre
la Fraternidad humana). También el
terrorismo ideoldgico.

El hombre religioso, el hombre de
paz, se opone también a la carrera
armamentistica, al negocio de la
guerra, al mercado de la muerte. No
apoya “alianzas contra alguien”, sino
caminos de encuentro con todos; sin
ceder a relativismos o sincretismos
de ningun tipo, sigue una sola senda,
la de la fraternidad, el didlogo y la
paz. Estos son sus “si”. Recorramos,
queridos amigos, este camino;
abramos el corazén al hermano,
avancemos en el proceso de
conocimiento reciproco.
Estrechemos entre nosotros lazos
mas fuertes, sin dobleces y sin miedo,
en nombre del Creador que nos ha
puesto juntos en el mundo como
custodios de los hermanos y de las



hermanas. Y, si varios poderosos
negocian entre ellos por intereses,
dinero y estrategias de poder,
demostremos que es posible otra via
de encuentro. Posible y necesaria,
porque la fuerza, las armas y el
dinero nunca tefiirdn de paz el
futuro. Por tanto, encontrémonos por
el bien del hombre y en nombre de
Aquel que ama al hombre, cuyo
Nombre es Paz. Promovamos
iniciativas concretas para que el
camino de las grandes religiones sea
cada vez mas efectivo y constante,
ique sea conciencia de paz para el
mundo! Y aqui hago un llamamiento
a todos, para que se ponga fin a la
guerra en Ucrania y se entablen
serias negociaciones de paz.

El Creador nos invita a actuar,
especialmente en favor de tantas de
sus criaturas que todavia no
encuentran suficiente espacio en las
agendas de los poderosos: pobres,
nifios por nacer, ancianos, enfermos,



migrantes. Si nosotros, que creemos
en el Dios de la misericordia, no
escuchamos a los indigentes y no
damos voz a quien no la tiene,
¢quién lo hara? Estemos de su parte,
esforcémonos por socorrer al
hombre herido y probado; obrando
de este modo, atraeremos la
bendicion del Altisimo sobre el
mundo. Que Fl ilumine nuestros
pasos y una nuestros corazones,
nuestras mentes y nuestras fuerzas
(cf. Mc 12,30) para que la adoracion a
Dios concuerde con el amor concreto
y fraterno al projimo, y para ser
juntos profetas de convivencia,
artifices de unidad, constructores de
paz. Gracias.

[1] «El Occidente podria encontrar en
la civilizacion del Oriente los
remedios para algunas de sus
enfermedades espirituales y
religiosas causadas por la
dominacion del materialismo. Y el
Oriente podria encontrar en la



civilizacion del Occidente tantos
elementos que pueden ayudarlo a
salvarse de la debilidad, la division,
el conflicto y el declive cientifico,
técnico y cultural. Es importante
prestar atencion a las diferencias
religiosas, culturales e historicas que
son un componente esencial en la
formacion de la personalidad, la
cultura y la civilizacidn oriental; y es
importante consolidar los derechos
humanos generales y comunes, para
ayudar a garantizar una vida digna
para todos los hombres en Oriente y
en Occidente» ( Documento sobre la
Fraternidad humana por la paz
mundial y la convivencia comun, 4
febrero 2019).

Encuentro con los miembros del
Consejo Musulman de Ancianos en
la mezquita del "Sakhir Royal
Palace"

Querido hermano, Doctor Ahmad Al-
Tayyeb, Gran Iman de Al-Azhar,


https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html

queridos miembros del Consejo
Musulman de Ancianos,

queridos amigos,
As-salamu alaykum.

Los saludo cordialmente, deseando
que la paz del Altisimo descienda
sobre cada uno de ustedes; sobre
ustedes, que buscan promover la
reconciliacion para evitar divisiones
y conflictos en las comunidades
musulmanas; sobre ustedes, que ven
en el extremismo un peligro que
corroe la verdadera religion; sobre
ustedes, que se comprometen en
disipar interpretaciones erradas que
a través de la violencia tergiversan,
instrumentalizan y dafian un credo
religioso. Que la paz descienda y
permanezca con ustedes, que desean
difundirla inculcando en los
corazones los valores del respeto, de
la tolerancia y de la moderacion;
sobre ustedes, que proponen
fomentar relaciones amistosas,



mutuo respeto y confianza reciproca
con todos aquellos que, como yo,
adhieren a una fe religiosa distinta;
sobre ustedes, hermanos y
hermanas, que quieren favorecer en
los jovenes una educacion moral e
intelectual que se oponga a cualquier
forma de odio y de intolerancia. As-
salamu alaykum.

Dios es fuente de paz. Que nos
conceda ser, en cualquier lugar,
canales de su paz. Ante ustedes
quisiera reiterar que el Dios de la paz
nunca conduce a la guerra, nunca
incita al odio, nunca respalda la
violencia. Y nosotros, que creemos en
Fl, estamos llamados a promover la
paz a través de instrumentos de paz,
como el encuentro, las tratativas
pacientes y el didlogo, que es el
oxigeno de la convivencia comun.
Entre los objetivos que se proponen
esta el de difundir una cultura de paz
basada en la justicia. Quisiera
decirles que este es el camino, mas



aun, el unico camino, en cuanto la
paz «es obra de la justicia (Gaudium
et spes, 78). Brota, pues, de la
fraternidad, crece a través de la
lucha contra la injusticia y las
desigualdades, se construye
tendiendo la mano a los

demads» (Discurso con ocasion de la
lectura de la Declaracion final y
clausura del VII Congreso de Lideres
de Religiones Mundiales y
Tradicionales, 15 septiembre 2022).
La paz no puede ser solo
proclamada, se debe consolidar. Y
esto es posible removiendo las
desigualdades y las discriminaciones,
que producen inestabilidad y
hostilidad.

Les agradezco su compromiso en este
sentido, como también la acogida
que me han dispensado y las
palabras que han pronunciado.
Vengo entre ustedes como un
creyente en Dios, como un hermano
y peregrino de paz. Vengo entre


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2022/september/documents/20220915-kazakhstan-finecongresso.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2022/september/documents/20220915-kazakhstan-finecongresso.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2022/september/documents/20220915-kazakhstan-finecongresso.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2022/september/documents/20220915-kazakhstan-finecongresso.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2022/september/documents/20220915-kazakhstan-finecongresso.html

ustedes para caminar juntos, con el
espiritu de Francisco de Asis, que
solia decir: «Que la paz que anuncian
de palabra, la tengan, y en mayor
medida, en sus corazones» (Leyenda
de los tres comparieros, X1V, 58.
Directorio Franciscano, Fuentes
biogrdficas franciscanas). Me ha
llamado la atencion ver cOmo en
estas tierras es costumbre, al acoger
a un huésped, no solo estrecharle la
mano, sino también llevarse la mano
al corazon en seiial de afecto. Como
diciendo: tu persona no se queda
distante de mi, entra en mi corazon,
en mi vida. También yo me llevo la
mano al corazon con respetuoso
afecto, mirando a cada uno de
ustedes y bendiciendo al Altisimo por
la posibilidad de encontrarnos.

Creo que cada vez tenemos mas
necesidad de encontrarnos, de
conocernos y de preocuparnos por
los demas, de poner la realidad antes
que las ideas y a las personas antes



que las opiniones, la apertura al cielo
antes que las distancias de la tierra,
un futuro de fraternidad antes que
un pasado de hostilidad, superando
los prejuicios y las incomprensiones
de la historia en nombre de Aquel
que es la Fuente de la Paz. Por lo
demas, ¢como podran los fieles de
religiones y culturas distintas
convivir, acogerse y estimarse
mutuamente si nosotros seguimos
siendo unos extrafios los unos para
los otros? Dejémonos guiar por el
dicho del Iman Ali: «Las personas
son de dos tipos: tus hermanos en la
fe o tus semejantes en la
humanidad», y sintamonos llamados
a hacernos cargo de todos aquellos
que el designio divino ha puesto a
nuestro lado en este mundo.
Exhortémonos “a que, olvidando lo
pasado, ejercitemos sinceramente la
mutua comprension, procurando y
promoviendo unidos la justicia
social, los bienes morales, la paz y la
libertad para todos los hombres” (cf.



Nostra aetate, 3). Son tareas que nos
incumben a nosotros, los guias
religiosos. Ante una humanidad cada
vez mas herida y desgarrada que,
bajo el vestido de la globalizacion,
respira con dificultad y miedo, las
grandes religiones estan llamadas a
ser el corazon que une los miembros
del cuerpo, el alma que da esperanza
y vida a las mads altas aspiraciones.

En estos dias he hablado sobre la
fuerza de la vida, que sobrevive en
los desiertos mas aridos bebiendo del
agua del encuentro y de la
convivencia pacifica. Ayer lo hice
tomando el ejemplo del sorprendente
“arbol de la vida” que se encuentra
aqui en Baréin. El pasaje biblico que
hemos escuchado pone al arbol de la
vida en el centro del jardin de los
origenes, en el corazon del
maravilloso proyecto de Dios para el
hombre, un designio armonico capaz
de abrazar toda la creacion. Sin
embargo, el ser humano se ha


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html

alejado del Creador y del orden
establecido por El. A partir de esto se
originaron problemasy
desequilibrios, que en la narracion
biblica van uno detras del otro:
peleas y homicidios entre hermanos
(cf. Gn 4), desdrdenes y
devastaciones ambientales (cf. Gn
6-9), soberbia y contrastes en la
sociedad humana (cf. Gn 11). En
resumen, un diluvio de maldad y de
muerte que brota del corazon del
hombre, de la chispa maligna
desencadenada por el mal que esta
agazapado a la puerta de su corazon
(cf. Gn 4,7), para incendiar el jardin
armonico del mundo. Pero este mal
tiene su raiz en el rechazo a Dios y al
hermano, en el perder de vista al
Autor de la vida y en el no
reconocernos ya como custodios de
los hermanos. Por eso las dos
preguntas que hemos escuchado
siguen siendo siempre validas y, mas
alla del credo que se profese,
interpelan a cada vida y a cada



época: «¢Donde estas?» (Gn 3,9),
«,Donde esta tu hermano?» (Gn 4,9).

Queridos amigos, hermanos en
Abraham, creyentes en el unico Dios,
los males sociales e internacionales,
los econdmicos y los personales, asi
como la dramatica crisis ambiental
que caracteriza los tiempos actuales
y sobre la que hoy se ha
reflexionado, provienen a fin de
cuentas del alejamiento de Dios y del
projimo. Por lo tanto, nosotros
tenemos una tarea unica,
imprescindible, la de ayudar a
reencontrar estas fuentes de vida
olvidadas, de volver a llevar a la
humanidad a beber de esta sabiduria
antigua, de volver a acercar a los
fieles a la adoracion del Dios del cielo
y también acercarlos a los hombres,
para quienes Fl hizo la tierra.

Y esto, ¢de qué manera? Nuestros
medios son basicamente dos: la
oracion y la fraternidad. Estas son



nuestras armas, humildes y eficaces.
No nos debemos dejar tentar por
otros instrumentos, por atajos
indignos del Altisimo, cuyo nombre
de Paz es insultado por quienes
creen en las razones de la fuerza y
alimentan la violencia, la guerra y el
mercado de armas, “el comercio de la
muerte” que, con grandes sumas de
dinero cada vez mayores, esta
transformando nuestra casa comun
en un gran arsenal. Cuantas tramas
oscuras y cuantas dolorosas
contradicciones hay detras de todo
esto. Pensemos, por ejemplo, en
cuantas personas se ven obligadas a
migrar de su propia tierra a causa de
los conflictos financiados por la
compra de armamento anticuado a
precios asequibles, para luego ser
identificadas y rechazadas en otras
fronteras por medio de
equipamiento militar siempre mas
sofisticado. Y de esta manera la
esperanza es asesinada doblemente.
Pues bien, delante de estos



escenarios tragicos, mientras el
mundo sigue las quimeras de la
fuerza, del poder y del dinero,
nosotros estamos llamados a
recordar, con la sabiduria de los
ancianos y de los padres, que Dios y
el projimo son lo primero y mas
importante, que sdlo la trascendencia
y la fraternidad nos salvan. Depende
de nosotros volver a abrir esas
fuentes de vida, pues de lo contrario
el desierto de la humanidad sera
siempre mas arido y mortifero. Sobre
todo, depende de nosotros dar
testimonio, mas con los hechos que
con las palabras, de que creemos en
esto, en estas dos verdades. Tenemos
una gran responsabilidad ante Dios y
los hombres, y debemos ser modelos
creibles de lo que predicamos, no
solo en nuestras comunidades y en
nuestra casa —ya no es suficiente—
sino en el mundo unificado y
globalizado. Nosotros, que
descendemos de Abraham, padre de
los pueblos en la fe, no podemos



preocuparnos solo por “los nuestros”,
sino que, cada vez mas unidos,
hemos de dirigirnos a la entera
comunidad humana que puebla la
tierra.

Porque, en realidad, todos se hacen,
al menos en lo secreto del corazon,
las mismas grandes preguntas:
iquién es el hombre?, ;por qué el
dolor, el mal, la muerte, la injusticia?,
¢qué hay después de esta vida? Para
muchos, anestesiados por un
materialismo practico y por un
consumismo paralizante, estos
mismos interrogantes yacen
adormecidos, mientras que para
otros estan silenciados por las plagas
deshumanas del hambre y de la
pobreza. Miremos el hambre y la
pobreza de hoy. Que entre los
motivos que olvidan lo importante
no se incluya nuestra negligencia, el
escandalo de ocuparnos de otras
cosas y no de anunciar al Dios que da
paz a la vida y la paz que da vida a



los hombres. Hermanos y hermanas,
apoyémonos en esto mutuamente,
demos seguimiento a nuestro
encuentro del dia de hoy, caminemos
juntos. Seremos bendecidos por el
Altisimo y por las creaturas mas
pequefias y débiles que El prefiere:
por los pobres, los nifios y los
jovenes, quienes después de tantas
noches oscuras, esperan el surgir de
un amanecer de luz y de paz.
Gracias.

Encuentro ecuménico y oracion
por la paz en la catedral de
Nuestra Seiora de Arabia

Alteza Real,
Sefior Ministro de Justicia,

gracias por su presencia que nos
honra.

«Partos, medos y elamitas, los que
habitamos en la Mesopotamia o en la
misma Judea, en Capadocia, en el



Ponto y en Asia Menor, en Frigia y
Panfilia, en Egipto, en la Libia
Cirenaica, los peregrinos de Roma,
judios y prosélitos, cretenses y
arabes, todos los oimos proclamar en
nuestras lenguas las maravillas de
Dios» (Hch 2,9-11).

Santidad, querido Hermano
Bartolomé, queridos hermanos y
hermanas, estas palabras parecen
escritas para nosotros hoy; que de
tantos pueblos y de tantas lenguas,
de tantas partes y de tantos ritos,
estamos aqui juntos, y lo estamos por
las grandes obras realizadas por
Dios. —Estamos en paz, como en
aquella mafana de Pentecostés, en la
que no se entendia nada—. En
Jerusalén, el dia de Pentecostés, aun
proviniendo de muchas regiones, se
sentian unidos en un solo Espiritu.
Hoy, como entonces, la variedad de
origenes y lenguas no es un
problema, sino una ventaja. Escribia
un autor antiguo que, cuando



«alguien dijera a uno de vosotros: ‘Si
has recibido el Espiritu Santo, ;por
qué no hablas en todos los idiomas?’,
deberas responderle: ‘Es cierto que
hablo todos los idiomas, porque estoy
en el cuerpo de Cristo, es decir, en la
Iglesia, que los habla

todos’» (Discurso de un autor africano
del siglo VI: PL 65,743).

Hermanos, hermanas, esto también
vale para nosotros, «porque todos
hemos sido bautizados en un solo
Espiritu para formar un solo
cuerpo» (1 Co 12,13).
Desafortunadamente, con nuestras
laceraciones hemos herido el cuerpo
santo del Sefior, pero el Espiritu
Santo, que une todos los miembros,
es mas grande que nuestras
divisiones carnales. Por eso es
correcto decir que lo que nos une
supera con creces lo que nos separa,
y que cuanto mas caminemos segun
el Espiritu, mas nos inclinaremos a
desear y, con la ayuda de Dios, a



restablecer la unidad plena entre
nosotros.

Volvamos al texto de Pentecostés. Al
meditarlo, resonaron en mi dos
elementos que me parecen utiles
para nuestro camino de comunion y
que me gustaria compartir con
ustedes. Estos son la unidad en la
diversidad y el testimonio de vida.

La unidad en la diversidad. Dicen los
Hechos de los Apdstoles que, en
Pentecostés, los discipulos «estaban
todos reunidos en el mismo

lugar» (2,1).0bservamos como el
Espiritu, que se posa sobre cada uno,
elige sin embargo el momento en el
que estan todos juntos. Podian
adorar a Dios y hacer el bien al
proéjimo incluso por separado, pero
es al converger en la unidad cuando
las puertas se abren de par en par a
la obra de Dios. El pueblo cristiano
esta llamado a reunirse para que las
maravillas de Dios se hagan realidad.



Estar aqui, en Baréin, como pequeiio
rebafio de Cristo, disperso en
diversos lugares y denominaciones,
nos ayuda a percibir la necesidad de
la unidad, de compartir la fe. Del
mismo modo que en este
archipiélago no faltan conexiones
estables entre las islas, que sea
también asi entre nosotros, para no
estar aislados, sino en comunion
fraterna.

Hermanos y hermanas, me pregunto:
¢como hacer para acrecentar la
unidad, sila historia, las tradiciones,
los compromisos y las distancias
parecerian atraernos hacia otras
partes? ¢Cual es el “punto de
encuentro”, el “cenaculo espiritual”
de nuestra comunion? Es la alabanza
a Dios, que el Espiritu suscita en
todos. La oracion de alabanza no
aisla, no encierra en uno mismo y en
las propias necesidades, sino que nos
introduce en el corazon del Padre y,
de esta manera, nos conecta con



todos nuestros hermanos y
hermanas. La oracion de alabanza y
adoracion es la mas elevada; gratuita
e incondicional, atrae la alegria del
Espiritu, purifica el corazon,
restablece la armonia, recompone la
unidad. Es el antidoto contra la
tristeza, contra la tentacién de
dejarnos afectar por nuestra pobreza
interior y la pobreza exterior de
nuestros numeros. El que alaba no se
fija en la pequeiiez del rebafio, sino
en la belleza de ser los pequerios del
Padre. La alabanza, que permite al
Espiritu derramar su consuelo sobre
nosotros, es un buen remedio contra
la soledad y la nostalgia de estar lejos
de casa. Nos permite sentir la
cercania del Buen Pastor, aun
cuando pesa la falta de pastores que
estén al alcance, que es frecuente en
estos lugares. El Sefior, precisamente
en nuestros desiertos, ama abrir
caminos nuevos e inimaginables y
hacer brotar manantiales de agua
viva (cf. Is 43,19). La alabanza y la



adoracion nos conducen alli, a las
fuentes del Espiritu,
reconduciéndonos a los origenes, a la
unidad.

Les hara bien seguir alimentando la
alabanza a Dios, para ser cada vez
mas signo de unidad para todos los
cristianos. Que se continue también
con la hermosa costumbre de poner
los edificios de culto a disposicion de
otras comunidades para adorar al
unico Sefior. De hecho, no sélo aqui
en la tierra, sino también en el cielo
hay una estela de alabanza que nos
une. Es la de los muchos martires
cristianos de diversas
denominaciones —jcuantos ha
habido en estos ultimos afios en
Oriente Medio y en todo el mundo!,
icuantos! Ahora forman un solo cielo
repleto de estrellas, que indica el
sendero a los que caminan por los
desiertos de la historia. Tenemos la
misma meta; todos estamos llamados
a la plenitud de la comunion en Dios.



Pero recordemos que la unidad,
hacia la que vamos caminando, esta
en la diferencia. Y esto es importante
tenerlo en cuenta: la unidad no esta
en ser “todos iguales”, no, estd en la
diferencia. El relato de Pentecostés
sefiala que cada uno oia a los
Apostoles hablar «en su propia
lengua» (Hch 2,6); el Espiritu no
acufia un lenguaje idéntico para
todos, sino que permite a cada uno
hablar las lenguas de los demas (cf. v.
4) y hace posible que cada uno oiga
la suya hablada por los demas (cf. v.
11). Es decir, no nos encierra en la
uniformidad, sino que nos dispone a
acogernos en las diferencias. Esto
acontece a quien vive segun el
Espiritu; aprende a encontrarse con
cada hermano y hermana en la fe
como parte del cuerpo al que
pertenece. Este es el espiritu del
camino ecuménico.

Queridos amigos, preguntémonos a
nosotros mismos como vamos



haciendo este camino. Yo, pastor,
ministro, fiel, ¢soy docil a la accion
del Espiritu? ¢Vivo el ecumenismo
como una carga, como un
compromiso adicional, como un
deber institucional, o como el anhelo
urgente de Jesus de que lleguemos a
ser «uno» (Jn 17,21), como una
mision que brota del Evangelio?
Concretamente, ;qué hago por
aquellos hermanos y hermanas que
creen en Cristo pero que no son de
los “mios”? ¢L.os conozco, los busco,
me intereso por ellos? ;Mantengo las
distancias y actuo con formalidad, o
intento comprender su historia y
apreciar sus particularidades, sin
considerarlos obstaculos insalvables?

Después de la unidad en la diversidad,
pasamos al segundo elemento: el
testimonio de vida. En Pentecostés los
discipulos se abrieron, salieron del
Cenaculo. Desde ahi irdn hacia el
mundo entero. Jerusalén, que
parecia su punto de llegada, se



convirtio en el punto de partida de
una aventura extraordinaria. El
miedo que los encerrd en sus casas
quedo como un recuerdo lejano;
ahora van a todas partes, pero no
para distinguirse de los demas, ni
tampoco para revolucionar el orden
de las sociedades y la estructura del
mundo, sino para irradiar en cada
rincon, a través de sus vidas, la
belleza del amor de Dios. De hecho,
nuestro testimonio no es tanto un
discurso que se realiza con palabras,
sino que se muestra con hechos; la fe
no es un privilegio que se ha de
reclamar, sino un don que se debe
compartir. Como dice un texto
antiguo, los cristianos «no tienen
ciudades propias, ni utilizan un
hablar insdlito, ni llevan un género
de vida distinto, [...] toda tierra
extrafa es patria para ellos [...].
Viven en la tierra, pero su
ciudadania esta en el cielo. Obedecen
las leyes establecidas, y con su modo
de vivir superan estas leyes. Aman a



todos» (Carta a Diogneto, V). Aman a
todos. Ese es el distintivo cristiano, la
esencia del testimonio. Estar aqui en
Baréin les ha permitido a muchos de
ustedes redescubrir y practicar la
auténtica sencillez de la caridad.
Pienso en la asistencia ofrecida a los
hermanos y hermanas que llegan; en
una presencia cristiana que, en la
humildad de cada dia, da testimonio,
en los ambientes de trabajo, de
comprension y paciencia, de alegria
y mansedumbre, de benevolencia y
de espiritu de didlogo. En una
palabra, de paz.

Serd bueno también para nosotros
preguntarnos sobre nuestro
testimonio, porque con el paso del
tiempo se puede ir adelante por
inercia y perder entusiasmo en
mostrar a Jesus a traves del espiritu
de las Bienaventuranzas, la
coherencia, la bondad de vida y la
conducta pacifica. Preguntémonos,
ahora que rezamos juntos por la paz:



isomos realmente personas de paz?
¢Estamos habitados por el deseo de
manifestar en todas partes la
mansedumbre de Jesus, sin esperar
nada a cambio? ;Hacemos nuestros,
llevandolos en nuestros corazones y
en nuestras oraciones, los
cansancios, las heridas y la desunion
que vemos a nuestro alrededor?

Hermanos y hermanas, he querido
compartir con ustedes estas
reflexiones sobre la unidad —que es
fortalecida por la alabanza— y sobre
el testimonio —que es robustecido
por la caridad—. La unidad y el
testimonio son coesenciales. No
podemos dar verdadero testimonio
del Dios del amor si no estamos
unidos entre nosotros como El
quiere; y no podemos estar unidos
permaneciendo cada uno por su
lado, sin abrirnos al testimonio, sin
ampliar las fronteras de nuestros
intereses y de nuestras comunidades
en nombre del Espiritu que abraza a



todas las lenguas y quiere llegar a
cada uno. Me permito afiadir una
reflexion: ese dia, el Espiritu Santo
cre0 una gran diversidad, que
parecia un gran desorden. Sin
embargo, el mismo Espiritu que da la
diversidad de los carismas es el
mismo que crea la unidad, la unidad
como armonia. El Espiritu es la
armonia, como decia un gran Padre
de la Iglesia: “Ipse harmonia est”, Fl
es la armonia. Por eso rezamos, para
que se dé entre nosotros esta
armonia. £l une y envia, reune en
comunion y manda en mision.
Confiémosle en la oracion nuestro
itinerario comun e invoquemos
sobre nosotros su efusion, un
renovado Pentecostés que nos dé
miradas nuevas y pasos agiles en
nuestro camino de unidad y de paz.

Sabado, 5 de noviembre



Santa Misa en el "Bahrain National
Stadium"

El profeta Isaias dice que Dios hara
surgir un Mesias, cuya «soberania
sera grande, y habra una paz sin

fin» (Is 9,6). Parece una
contradiccion, ya que, de hecho, en la
apariencia de este mundo (cf. 1 Co
7,31), lo que muchas veces vemos es
que cuanto mas se busca el poder,
mas amenazada esta la paz. En
cambio, el profeta da un anuncio
extraordinariamente novedoso: el
Mesias que llega es poderoso, si, pero
no a la manera de un caudillo que
trae la guerra y domina a los otros,
sino en cuanto «Principe de la

paz» (v. 5), como Aquel que
reconcilia a los hombres con Dios y
entre ellos. La grandeza de su poder
no usa la fuerza de la violencia, sino
la debilidad del amor. Y este es el
poder de Cristo: el amor. Y también a
nosotros El nos confiere el mismo
poder, el poder de amar, de amar en



su nombre, de amar como Fl ha
amado. ¢Como? De manera
incondicional, no solo cuando todo
va bien y sentimos el deseo de amar,
sino siempre; no solo a nuestros
amigos y vecinos, sino a todos,
incluso a los enemigos. Siempre y a
todos.

Amar siempre y amar a todos,
reflexionemos un poco sobre esto.

En primer lugar, hoy las palabras de
Jesus (cf. Mt 5,38-48) nos invitan a
amar siempre, es decir, a permanecer
siempre en su amor, a cultivarlo y
practicarlo cualquiera que sea la
situacion que vivimos. Pero,
atencion, la mirada de Jesus es
concreta; no dice que sera facil y no
propone un amor sentimental o
romantico, como si en nuestras
relaciones humanas no existiesen
momentos de conflicto y entre los
pueblos no hubiera motivos de
hostilidad. Jesus no es irenista, sino



realista, habla explicitamente de «los
que les hacen el mal» y de
«enemigos» (vv. 39.43). Sabe que en
nuestras relaciones tiene lugar una
lucha cotidiana entre el amor y el
odio; y que también dentro de
nosotros, cada dia, se verifica un
combate entre la luz y las tinieblas,
entre muchos propositos y deseos de
bien y esa fragilidad pecaminosa que
frecuentemente nos domina y nos
arrastra hacia las obras del mal. Sabe
también qué es lo que
experimentamos cuando, a pesar de
tantos esfuerzos generosos, no
recibimos el bien que nos
esperdbamos, sino que,
incomprensiblemente, sufrimos un
dafio. E, incluso, ve y sufre
observando en nuestros dias, en
tantas partes del mundo, formas de
ejercer el poder que se nutren del
abuso y la violencia, que buscan
aumentar su propio espacio
restringiendo el de los demas,
imponiendo su dominio, limitando



las libertades fundamentales y
oprimiendo a los débiles. Por tanto —
dice Jesus— existen conflictos,
opresiones y enemistades.

Frente a todo esto, la pregunta
importante que debemos hacernos
es: ,qué hacer cuando nos
encontramos en estas situaciones? La
propuesta de Jesus es sorprendente,
es atrevida, es audaz. Fl pide a los
suyos la valentia de arriesgarse por
algo que aparentemente parece la
opcion perdedora. Pide que
permanezcamos siempre, fielmente,
en el amor, a pesar de todo, incluso
ante el mal y el enemigo. Reaccionar
de una forma simplemente humana
nos encadena al “ojo por ojo, diente
por diente”, pero eso significa hacer
justicia con las mismas armas del
mal que recibimos. Jesus se atreve a
proponernos algo nuevo, distinto,
impensable, algo suyo: «Yo les digo
que no hagan frente al que les hace
mal; al contrario, si alguien te da una



bofetada en la mejilla derecha,
preséntale también la otra» (v. 39).
Esto nos pide el Sefior, no que
sofiemos con un mundo
irénicamente animado por la
fraternidad, sino que nos
comprometamos en primera
persona, empezando por Vivir
concreta y valientemente la
fraternidad universal, perseverando
en el bien incluso cuando recibimos
el mal, rompiendo la espiral de la
venganza, desarmando la violencia,
desmilitarizando el corazdn. El
apostol Pablo se hace eco de esto
cuando escribe: «No te dejes vencer
por el mal. Por el contrario, vence al
mal, haciendo el bien» (Rm 12,21).

Por tanto, la invitacion de Jesus no se
refiere en primer lugar a las grandes
cuestiones de la humanidad, sino a
las situaciones concretas de nuestra
vida: a nuestros lazos familiares, a
las relaciones en la comunidad
cristiana, a los vinculos que se



cultivan en la realidad laboral y
social en la que nos encontramos.
Habra fricciones, momentos de
tension, habra conflictos, visiones
distintas, pero quien sigue al
Principe de la paz debe buscar
siempre la paz. Y no se puede
restablecer la paz si a una palabra
ofensiva se responde con otra
palabra todavia peor, si a una
bofetada se le sigue otra. No, es
necesario “desactivar”, quebrar la
cadena del mal, romper la espiral de
violencia, dejar de albergar rencores,
dejar de quejarse y compadecerse de
si mismo. Hay que permanecer en el
amor, siempre, es el camino de Jesus
para dar gloria al Dios del cielo y
construir la paz en la tierra. Amar
Siempre.

Tomemos ahora el segundo aspecto:
amar a todos. Podemos
comprometernos en el amor, pero no
es suficiente si lo reducimos al
estrecho ambito de aquellos de



quienes recibimos ese mismo amor,
es decir, de nuestros amigos, de
nuestros semejantes, familiares.
También en este caso la invitacion de
Jesus es sorprendente, porque
extiende las fronteras de la ley y del
sentido comun. Amar al proéjimo, al
que tenemos cerca de nosotros,
aunque es razonable, es ya dificil. En
general, es lo que una comunidad o
un pueblo intentan hacer para
conservar la paz internamente. Si
uno pertenece a la misma familia o a
la misma nacion, si se tienen las
mismas ideas o los mismos gustos, si
se profesa el mismo credo, es normal
procurar ayudarse y quererse. Pero,
iqué sucede si el que esta lejos se nos
acerca, si el extranjero, el que es
diferente o de otro credo se convierte
en nuestro vecino de casa? Esta
tierra es precisamente una imagen
viva de la convivencia en la
diversidad, de nuestro mundo cada
vez mdas marcado por la permanente
migracion de los pueblos y del



pluralismo de las ideas, de los usos 'y
de las tradiciones. Es importante,
entonces, acoger esta provocacion de
Jesus: «Si ustedes aman solamente a
quienes los aman, ¢{qué recompensa
merecen? ;{No hacen lo mismo los
publicanos?» (Mt 5,46). El verdadero
desafio para ser hijos del Padre y
construir un mundo de hermanos es
aprender a amar a todos, incluso a
los enemigos: «Ustedes han oido que
se dijo: Amards a tu projimo y
odiaras a tu enemigo. Pero yo les
digo: Amen a sus enemigos, rueguen
por sus perseguidores» (vv. 43-44).
Esto, en realidad, significa elegir no
tener enemigos, no ver en el otro un
obstaculo que se debe superar, sino
un hermano y una hermana a quien
amar. Amar al enemigo es llevar a la
tierra el reflejo del cielo, es hacer
bajar sobre el mundo la mirada y el
corazon del Padre, que no hace
distinciones, no discrimina, sino que
«hace salir el sol sobre malosy



buenos y hace caer la lluvia sobre
justos e injustos» (v. 45).

Hermanos, hermanas, el poder de
Jesus es el amor y Jesus nos da el
poder de amar asi, de un modo que a
nosotros nos parece sobrehumano.
Pero una capacidad semejante no
puede ser solo fruto de nuestros
esfuerzos, es ante todo una gracia.
Una gracia que se debe pedir con
insistencia: “Jesus, td que me amas,
enséfiame a amar como tu. Jesus, tu
que me perdonas, ensefiame a
perdonar como tu. Manda sobre mi
tu Espiritu, el Espiritu del amor”.
Pidamos esto. Porque tantas veces
presentamos al Sefior muchas
peticiones, pero esto es lo esencial
para el cristiano, saber amar como
Cristo. Amar es el don mas grande, y
lo recibimos cuando damos espacio
al Sefor en la oracién, cuando
acogemos su presencia en su Palabra
que nos trasforma y en la
revolucionaria humildad de su Pan



partido. Asi, lentamente, caen las
murallas que endurecen nuestro
corazon y encontramos la alegria de
practicar obras de misericordia para
con todos. Entonces comprendemos
que una vida dichosa pasa a través
de las bienaventuranzas, y consiste
en ser constructores de paz (cf. Mt
5,9).

Queridos amigos, quisiera agradecer
vuestro sereno y alegre testimonio de
fraternidad, para ser en esta tierra
semilla del amor y de la paz. Es el
desafio que el Evangelio entrega
cada dia a nuestras comunidades
cristianas, a cada uno de nosotros. Y
a ustedes, a todos los que han venido
a esta celebracion desde los cuatro
paises del Vicariato Apostdlico de
Arabia del Norte —Baréin, Kuwait,
Qatar y Arabia Saudita—, asi como
de otros paises del Golfo, y también
de otros territorios, les traigo hoy el
afecto y la cercania de la Iglesia
universal, que los mira y los abraza,



los quiere y los alienta. Que la Virgen
Santa, Nuestra Sefiora de Arabia, los
acompafie en el camino y los guarde
siempre en el amor hacia los demas.

Encuentro con los jovenes

Queridos amigos, hermanos y
hermanas, jbuenos dias!

Les agradezco que estén aqui, de
muchas naciones y con tanto
entusiasmo. Quisiera agradecer a Sor
Rosalyn sus palabras de bienvenida y
la dedicacion con la que, junto con
muchos otros, dirige este Colegio del
Sagrado Corazon.

Y me alegro de haber visto en el
Reino de Baréin un lugar de
encuentro y didlogo entre diferentes
culturas y credos. Y en este
momento, mirdndolos a ustedes, que
no son de la misma religion y no
tienen miedo de estar juntos, pienso
que sin ustedes esta convivencia de
las diferencias no seria posible. ;Y no



tendria futuro! En la masa del
mundo, ustedes son la buena
levadura destinada a crecer, a
superar tantas barreras sociales y
culturales, y a promover gérmenes
de fraternidad y novedad. Jovenes,
ustedes son los que, como viajeros
inquietos y abiertos a lo inédito, no
tienen miedo de enfrentarse,
dialogar, “hacer ruido” y mezclarse
con los demas, convirtiéndose en la
base de una sociedad amiga y
solidaria. Y esto, queridos amigos, es
fundamental en los contextos
complejos y plurales en los que
vivimos; derribar algunas barreras
para inaugurar un mundo mas
conforme al hombre, mas fraternal,
aun cuando esto suponga enfrentar
muchos retos. A este respecto,
tomando como referencia sus
testimonios y sus preguntas, me
gustaria dirigirles tres pequerias
invitaciones, no tanto para
ensefarles algo sino para animarlos.



La primera invitacion es a abrazar la
cultura del cuidado. Sor Rosalyn
utilizo esta expresion: “cultura del
cuidado”. Hacerse cargo, cuidar,
significa desarrollar una actitud
interior de empatia, una mirada
atenta que nos lleva a salir de
nosotros mismos, una presencia
amable que supera la indiferencia y
nos impulsa a interesarnos por los
demads. Este es el punto de inflexidn,
el comienzo de la novedad, el
antidoto contra un mundo cerrado
que, impregnado de individualismo,
devora a sus hijos; contra un mundo
prisionero de la tristeza, que genera
indiferencia y soledad. Me permito
decirles, jcuanto dafio hace el
espiritu de tristeza! Porque si no
aprendemos a hacernos cargo de lo
que nos rodea —de los demas, de la
ciudad, de la sociedad, de la creacion
— terminamos pasando la vida como
los que corren, se afanan, hacen
muchas cosas, pero, al final, se
quedan tristes y solos porque nunca



han experimentado en profundidad
la alegria de la amistad y de la
gratuidad. Y no le han dado al
mundo aquel toque unico de belleza
que solo él, o ella, y nadie mas podria
darle. Como cristiano, pienso en
Jesus y veo que sus acciones
estuvieron siempre animadas por el
cuidado. Cuidd las relaciones con
todos los que encontraba en las
casas, en los pueblos y en los
caminos. Miraba a la gente a los ojos,
escuchaba sus peticiones de ayuda,
se acercaba y tocaba sus heridas.
Ustedes, ¢miran a la gente a los 0jos?
Jesus entrd en la historia para
decirnos que el Altisimo cuida de
nosotros; para recordarnos que estar
del lado de Dios significa hacerse
cargo de alguien y de algo,
especialmente de los mas
necesitados.

Amigos, jqué maravilloso es
convertirse en especialistas del
cuidado y artistas de las relaciones!



Pero esto requiere, como todo en la
vida, un entrenamiento constante.
Asi que no se olviden de cuidarse
primero a ustedes mismos, no tanto
del exterior, sino del interior, la
parte mas oculta y preciosa de
ustedes. ¢Cual es? El alma, el
corazon. ¢Y como se hace para cuidar
el corazon? Traten de escucharlo en
silencio, de encontrar espacios para
estar en contacto con su interioridad,
para sentir el regalo que son, para
acoger su propia existencia y no
dejar que se les escape de las manos.
Que no les suceda ser “turistas de la
vida”, que solo la miran desde fuera,
superficialmente. Y, en silencio,
siguiendo el ritmo de vuestro
corazon, hablen con Dios. Hablenle
de ustedes mismos, y también de
aquellos que encuentran cada dia 'y
que El les da como compafieros de
viaje. L1évenle los rostros, las
situaciones felices y dolorosas,
porque no hay oracion sin



relaciones, como tampoco hay
alegria sin amor.

Y el amor —ustedes lo saben— no es
una telenovela o una pelicula
romantica. Amar es preocuparse por
el otro, cuidarlo, ofrecer el propio
tiempo y los propios dones a quien lo
necesita, arriesgarse para hacer de la
vida un regalo que genera ulterior
vida. Amigos, por favor, no se
olviden nunca de una cosa: todos
ustedes —sin excluir a nadie— son
un tesoro, un tesoro unico y valioso.
Por eso, no encierren su vida en una
caja fuerte, pensando que es mejor
no hacer ningun esfuerzo porque no
ha llegado aun el momento de
gastarla. Muchos de ustedes estan
aqui de paso, por razones de trabajo
y a menudo por un tiempo
determinado. Pero si vivimos con la
mentalidad del turista, no
aprovechamos el momento presente
y nos arriesgamos a desperdiciar
trozos enteros de vida. Qué hermoso



es, en cambio, dejar ahora una buena
huella en el camino, preocupandonos
por la comunidad, por los
compariieros de clase, por los colegas
de trabajo, por la creaciéon. Nos hace
bien preguntarnoslo, ¢qué huella
estoy dejando ahora, aqui donde
vivo, en el lugar donde la
Providencia me ha puesto?

Esta es la primera invitacion, la
cultura del cuidado; si la hacemos
nuestra, contribuimos a que crezca la
semilla de la fraternidad. Y esta es la
segunda invitacion que quisiera
hacerles: sembrar fraternidad. Me
gusto lo que dijiste Abdulla: “Es
necesario ser campeones no solo en
el campo de juego, sino en la vida”.
Campeones fuera del campo. Es
verdad, jsean campeones de
fraternidad, fuera del campo! Este es
el desafio de hoy para el triunfo de
mafiana, el desafio de nuestras
sociedades cada vez mas
globalizadas y multiculturales.



Miren, todos los instrumentos y la
tecnologia que la modernidad nos da
no bastan para que el mundo sea
pacifico y fraterno. Lo estamos
viendo, en efecto, los vientos de
guerra no se aplacan con el progreso
técnico. Constatamos con tristeza que
en muchas regiones las tensiones y
las amenazas aumentan, y a veces los
conflictos estallan. Pero esto a
menudo sucede porque no se trabaja
el propio corazon, porque se permite
que en las relaciones con los demas
las distancias se agranden, y de este
mismo modo las diferencias étnicas,
culturales, religiosas y de otro tipo se
convierten en problemas y temores
que aislan, y no en oportunidades
para crecer juntos. Y cuando parecen
ser mas fuertes que la fraternidad
que nos une, se corre el riesgo del
enfrentamiento.

A ustedes jovenes, que son mas
directos y capaces de establecer
contactos y amistades, superando los



prejuicios y las barreras ideologicas,
quiero decirles: sean sembradores de
fraternidad y seran cosechadores de
futuro, porque el mundo solo tendra
futuro en la fraternidad. Es una
invitacion que encuentro en el centro
de mi fe. Dice la Biblia: «;Como
puede amar a Dios, a quien no ve, el
que no ama a su hermano, a quien
ve? Este es el mandamiento que
hemos recibido de él: el que ama a
Dios debe también amar a su
hermano» (1 Jn 4,20-21). Si, Jesus nos
pide que no desvinculemos nunca el
amor a Dios del amor al projimo,
haciéndonos nosotros mismos
proéjimos de todos (cf. Lc 10,29-37).
De todos, no sélo de quien me resulta
simpatico. Vivir como hermanos y
hermanas es la vocacion universal
confiada a toda criatura. Y ustedes,
jovenes —sobre todo ustedes—,
frente a la tendencia dominante de
permanecer indiferentes y mostrarse
intolerantes con los demas, hasta el
punto de avalar guerras y conflictos,



estan llamados a «reaccionar con un
nuevo suefo de fraternidad y de
amistad social que no se quede en las
palabras» (Fratelli tutti, 6). Las
palabras no son suficientes, se
necesitan gestos concretos realizados
en lo cotidiano.

Hagamonos algunas preguntas
también aqui: ¢Soy abierto a los
demas? ;Soy amigo o amiga de
alguna persona que no forma parte
de mi grupo de intereses, que tiene
creencias y costumbres diferentes de
las mias? ;Busco el encuentro o me
quedo en lo mio? El camino es el que
nos ha sefialado Nevin con pocas
palabras: “crear buenas relaciones”,
con todos. En ustedes, jovenes, esta
vivo el deseo de viajar, de conocer
nuevas tierras, de superar los limites
de los lugares habituales. Quisiera
decirles: aprendan a viajar también
dentro de ustedes mismos, amplien
las fronteras interiores, para que se
desplomen los prejuicios sobre los


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#6

demas, se reduzca el espacio de la
desconfianza, se derriben los muros
del miedo, florezca la amistad
fraterna. También en esto déjense
ayudar por la oracion, que ensancha
el corazén y que, abriéndonos al
encuentro con Dios, nos ayuda a ver
en quién encontramos a un hermano
y una hermana. A este respecto, son
hermosas las palabras de un profeta
que dice: «,No nos ha creado un solo
Dios? ¢Por qué nos traicionamos
unos a otros?» (Ml 2,10). Sociedades
como esta, con una notable riqueza
de fe, tradiciones y lenguas diversas,
pueden convertirse en “escuelas de
fraternidad”. Aqui estamos a las
puertas del gran y multiforme
continente asiatico, al que un tedlogo
definié como «un continente de
lenguas» (A. Pieris, en Teologia in
Asia, Brescia 2006, 5); jsepan
armonizarlas en la unica lengua, la
lengua del amor, como verdaderos
campeones de fraternidad!



Quisiera hacerles ademas una
tercera invitacion. Se refiere al
desafio de tomar decisiones en la
vida. Ustedes lo saben bien, por la
experiencia de cada dia, no existe
una vida sin desafios que afrontar. Y
siempre, frente a un desafio, como
ante una encrucijada, es necesario
elegir, involucrarse, arriesgarse,
decidir. Pero esto requiere una
buena estrategia, no se puede
improvisar viviendo sélo por instinto
y al instante. ;Y como se hace para
prepararse, para entrenar la
capacidad de decidir, la creatividad,
la valentia, la perseverancia? ;Como
afinar la mirada interior, aprender a
juzgar las situaciones, a captar lo
esencial? Se trata de crecer en el arte
de orientarse en las decisiones, de
tomar la direccion correcta.Por eso,
la tercera invitacion es hacer
elecciones en la vida, elecciones
justas.



Todo esto me vino a la mente
pensando en las preguntas de
Merina. Son interrogantes que
expresan justamente la necesidad de
descubrir la direccidon que hay que
tomar en la vida. —Por como dijo las
cosas, ella muestra ser muy valiente
— Y puedo compartirles mi
experiencia: era un adolescente
como ustedes, como todos, y mi vida
era la vida normal de un joven. La
adolescencia —lo sabemos— es un
camino, es una etapa de crecimiento,
un periodo en el que nos asomamos
a la vida en sus aspectos a veces
contradictorios, afrontando ciertos
desafios por primera vez. Y bien,
scudl es mi consejo?: jsigan adelante
sin miedo, y nunca solos! Dos cosas,
sigan adelante sin miedo y nunca
solos. Dios nunca los deja solos, pero,
para darles una mano, espera que se
la pidan. El nos acompafia y nos guia.
No con prodigios y milagros, sino
hablando delicadamente por medio
de nuestros pensamientos y de



nuestros sentimientos;y también a
través de nuestros profesores,
nuestros amigos, nuestros padres y
todas las personas que quieren
ayudarnos.

Es necesario, entonces, aprender a
distinguir su voz. La voz de Dios que
nos habla. ¢Como aprendemos esto?
Como nos decias tu, Merina, por
medio de la oracién silenciosa, el
dialogo intimo con El, conservando
en el corazon lo que nos hace bieny
nos da paz. La paz es un signo de la
presencia de Dios. Esta luz de Dios
ilumina el laberinto de
pensamientos, emociones y
sentimientos en el que a menudo nos
movemos. El Sefior desea iluminar
sus inteligencias, sus sentimientos
mas intimos, las aspiraciones que
tienen en el corazon, las opiniones
que maduran dentro de ustedes.
Quiere ayudarlos a distinguir lo que
es esencial de lo que es superficial, 1o
que es bueno de lo que es malo para



ustedes y para los demas, lo que es
justo de lo que genera injusticia y
desorden. Nada de lo que nos sucede
le es ajeno a Dios, nada, pero con
frecuencia somos nosotros los que
nos alejamos de El, no le confiamos
las personas y las situaciones, nos
cerramos en el miedo y la vergienza.
No, alimentemos en la oracion la
certeza consoladora de que el Sefior
vela sobre nosotros, que no duerme,
sino que nos cuida siempre.

Amigos, jovenes, la aventura de las
decisiones no la realizamos solos. Por
eso, permitanme decirles una ultima
cosa: busquen siempre, antes que las
opiniones de internet, buenos
consejeros en la vida, personas
sabias y de confianza que puedan
orientarlos, ayudarlos. Pienso en los
padres y en los maestros, pero
también en los ancianos, en los
abuelos, y en un buen acompafante
espiritual. Cada uno de nosotros
necesita ser acompafiado en el



camino de la vida!Repito lo que les
he dicho, jnunca solos! Necesitamos
ser acompafiados en el camino de la
vida.

Queridos jovenes, los necesitamos,
necesitamos su creatividad, sus
suefios y su valentia, su simpatia y
sus sonrisas, su alegria contagiosa y
también esa pizca de locura que
ustedes saben llevar a cada situacién,
y que ayuda a salir del sopor de la
rutina y de los esquemas repetitivos
en los que a veces encasillamos la
vida. Como Papa quiero decirles: la
Iglesia esta con ustedes y los necesita,
a cada uno de ustedes, para
rejuvenecer, explorar nuevos
senderos, experimentar nuevos
lenguajes, volverse mas alegre y
acogedora. jNo pierdan nunca la
valentia de sofiar y de vivir en
grande! Apropiense de la cultura del
cuidado y difundanla; sean
campeones de fraternidad; afronten
los desafios de la vida dejandose



orientar por la creatividad fiel de
Dios y por buenos consejeros. Y, por
ultimo, acuérdense de mi en sus
oraciones. Yo haré lo mismo por
ustedes; los llevo en el corazon.
iGracias!

God be with you! Allah ma’akum [Que
Dios esté con ustedes]

Domingo, 6 de noviembre
Encuentro de oracion

Queridos obispos, sacerdotes,
consagrados, seminaristas y agentes
de pastoral, jbuenos dias!

Estoy contento de encontrarme entre
ustedes, en esta comunidad cristiana
que manifiesta bien su rostro
“catolico”, es decir, universal; una
Iglesia formada por personas
provenientes de muchas partes del



mundo, que se reunen para confesar
la Unica fe en Cristo. Mons. Hinder, a
quien agradezco su servicio y sus
palabras, hablo ayer de «un pequefio
rebafio constituido por migrantes».
Asi que, saludando a cada uno de
ustedes, pienso también en sus
pueblos de pertenencia, en sus
familias, que llevan en el corazon
con un poco de nostalgia, en sus
paises de origen. En particular,
viendo aqui presentes a fieles del
Libano, aseguro mi oracion y
cercania a ese amado pais, tan
cansado y tan probado, y a todos los
pueblos que sufren en Oriente
Medio. Es hermoso pertenecer a una
Iglesia formada de historias y rostros
diversos que encuentran armonia en
el unico rostro de Jesus. Y dicha
variedad —que he visto en estos dias
— es el espejo de este pais, de la
gente que habita en él, asi como del
paisaje que lo caracteriza y que, aun
dominado por el desierto, posee una



rica y variada presencia de plantas y
de seres Vivos.

Las palabras de Jesus que hemos
escuchado hablan del agua viva que
brota de Cristo y de los creyentes (cf.
Jn 7,37-39). Me hicieron pensar
precisamente en esta tierra. Es
verdad, hay mucho desierto, pero
también hay manantiales de agua
dulce que corren silenciosamente en
el subsuelo, irrigandolo. Es una
hermosa imagen de lo que son
ustedes y sobre todo de lo que la fe
realiza en la vida; emerge a la
superficie nuestra humanidad,
demacrada por muchas fragilidades,
miedos, desafios que debe afrontar,
males personales y sociales de
distinto tipo; pero en el fondo del
alma, bien adentro, en lo intimo del
corazon, corre serena y silenciosa el
agua dulce del Espiritu, que riega
nuestros desiertos, vuelve a dar vigor
a lo que amenaza con secarse, lava lo
que nos degrada, sacia nuestra sed



de felicidad. Y siempre renueva la
vida. Esta es el agua viva de la que
habla Jesus, esta es la fuente de vida
nueva que nos promete: el don del
Espiritu Santo, la presencia tierna,
amorosa y revitalizadora de Dios en
nosotros.

Nos hace bien, pues, detenernos en la
escena que describe el Evangelio.
Jesus se encontraba en el templo de
Jerusalén, donde se estaba
celebrando una de las fiestas mas
importantes, durante la cual el
pueblo bendecia al Sefior por el don
de la tierra y de las cosechas,
haciendo memoria de la Alianza. En
ese dia de fiesta se realizaba un rito
importante: el sumo sacerdote se
dirigia a la piscina de Siloé, sacaba
agua y luego, mientras el pueblo
cantaba y exultaba, la derramaba
fuera de los muros de la ciudad para
indicar que de Jerusalén iba a fluir
una gran bendicion para todos. En
efecto, sobre Jerusalén el salmista



habia dicho: «Todas mis fuentes
estan en ti» (Sal 87,7); y el profeta
Ezequiel habia hablado de un
manantial de agua que, brotando del
templo, iba a irrigar y fecundar como
un rio toda la tierra (cf. Ez 47,1-12).

En vista de lo anterior,
comprendemos bien qué quiere
decirnos el Evangelio de Juan con
esta escena: estamos en el ultimo dia
de la fiesta, Jesus, «poniéndose de
pie», exclamd: «El que tenga sed,
venga a mi» (Jn 7,37), porque «de su
seno brotaran manantiales de agua
vivar (v. 38). jQué invitacion mas
hermosa! Y el evangelista explica: «Fl
se referia al Espiritu que debian
recibir los que creyeran en él.
Porque el Espiritu no habia sido dado
todavia, ya que Jesus aun no habia
sido glorificado» (v. 39). Se hace
referencia a la hora en que Jesus
muere en la cruz. En ese momento,
ya no es del templo de piedras, sino
del costado abierto de Cristo que



saldra el agua de la vida nueva, el
agua vivificante del Espiritu Santo,
destinada a regenerar a toda la
humanidad liberandola del pecado y
de la muerte.

Hermanos y hermanas, recordemos
siempre esto: la Iglesia nace alli, nace
del costado abierto de Cristo, de un
bafio de regeneracion en el Espiritu
Santo (cf. Tt 3,5). No somos cristianos
por nuestros méritos o solo porque
nos adherimos a un credo, sino
porque en el Bautismo nos fue
donada el agua viva del Espiritu, que
nos hace hijos amados de Dios y
hermanos entre nosotros,
convirtiéndonos en criaturas nuevas.
Todo brota de la gracia, —todo es
gracia—, todo viene del Espiritu
Santo. Permitanme, entonces,
detenerme brevemente con ustedes
sobre tres grandes dones que el
Espiritu Santo nos da y nos pide que
acojamos y vivamos: la alegria, la



unidad y la profecia.La alegria, la
unidad y la profecia.

En primer lugar, el Espiritu es fuente
de alegria. El agua dulce que el Sefior
quiere hacer correr en los desiertos
de nuestra humanidad, amasada de
tierra y de fragilidad, es la certeza de
no estar nunca solos en el camino de
la vida. En efecto, el Espiritu es Aquel
que no nos deja solos, es el
Consolador; nos alienta con su
presencia discreta y benéfica, nos
acompafa con amor, nos sostiene en
las luchas y en las dificultades,
anima nuestros suernos mas
hermosos y nuestros deseos mas
grandes, abriéndonos al asombro y a
la belleza de la vida. Por eso, la
alegria del Espiritu no es un estado
ocasional o una emocion del
momento; tampoco es esa especie de
«alegria consumista e individualista
tan presente en algunas experiencias
culturales de hoy» (Exhort. ap.
Gaudete et exsultate, 128). En cambio,


https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Alegr%C3%ADa_y_sentido_del_humor

la alegria en el Espiritu es aquella
que nace de la relacion con Dios, de
saber que, aun en las dificultades y
en las noches oscuras que a veces
atravesamos, no estamos solos,
perdidos o derrotados, porque El estd
con nosotros. Y con El podemos
afrontar y superar todo, incluso los
abismos del dolor y de la muerte.

A ustedes, que han descubierto esta
alegria y la viven en comunidad,
quisiera decirles: consérvenla, mas
aun, multipliquenla. ;Y saben cudl es
la mejor manera para hacer esto?
Dandola. Si, es asi, la alegria cristiana
es contagiosa, porque el Evangelio
hace salir de si mismo para
comunicar la belleza del amor de
Dios. Por lo tanto, es esencial que en
las comunidades cristianas la alegria
no decaiga y se comparta; que no nos
limitemos a repetir gestos por rutina,
sin entusiasmo, sin creatividad. De lo
contrario, perderemos la fe y nos
convertiremos en una comunidad



aburrida, jy eso es malo! Es
importante que, ademas de la
liturgia, particularmente en la
celebracion de la Misa, fuente y
cumbre de la vida cristiana (cf.
Sacrosanctum Concilium, 10),
hagamos circular la alegria del
Evangelio también a través de una
accion pastoral dindmica,
especialmente para los jovenes, las
familias y las vocaciones a la vida
sacerdotal y religiosa. La alegria
cristiana no se puede retener para
uno mismo; sé6lo cuando la hacemos
circular, se multiplica.

En segundo lugar, el Espiritu Santo es
fuente de unidad. Los que lo acogen
reciben el amor del Padre y se
convierten en sus hijos (cf. Rm
8,15-16); v, si son hijos de Dios, son
también hermanos y hermanas. No
puede haber lugar para las obras de
la carne, es decir, del egoismo; como
las divisiones, las peleas, las
calumnias, las murmuraciones. Por


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_sp.html

favor estén atentos al chismorreo, las
habladurias destruyen una
comunidad. Las divisiones del
mundo, y también las diferencias
étnicas, culturales y rituales, no
pueden dafiar o comprometer la
unidad del Espiritu. Por el contrario,
su fuego destruye los deseos
mundanos y enciende nuestras vidas
con ese amor acogedor y compasivo
con el que Jesus nos ama, para que
también nosotros podamos amarnos
asi entre nosotros. Por eso, cuando el
Espiritu del Resucitado desciende
sobre los discipulos, se convierte en
fuente de unidad y de fraternidad
contra todo egoismo; inaugura el
unico lenguaje del amor, para que los
diversos lenguajes humanos no
permanezcan lejanos e
incomprensibles; rompe las barreras
de la desconfianza y del odio, para
crear espacios de acogida y de
dialogo; libera del miedo e infunde la
valentia de salir al encuentro de los



demas con la fuerza desarmada y
desarmante de la misericordia.

Esto es lo que hace el Espiritu Santo,
modela de este modo a la Iglesia
desde sus origenes. Desde
Pentecostés las procedencias, las
sensibilidades y las diferentes
visiones se armonizan en la
comunion, se forjan en una unidad
que no es uniformidad, es armonia,
porque el Espiritu Santo es armonia.
Si hemos recibido el Espiritu, nuestra
vocacion eclesial es principalmente
la de cuidar la unidad y cultivar el
conjunto, es decir —como dice san
Pablo— «conservar la unidad del
Espiritu, mediante el vinculo de la
paz. Hay un solo Cuerpo y un solo
Espiritu, asi como hay una misma
esperanza, a la que [hemos] sido
llamados» (Ef 4,3-4).

En su testimonio, Chris ha dicho que,
cuando era muy joven, lo que le
habia fascinado de la Iglesia catolica



era «la devocion comun de todos los
fieles»; todos reunidos en una sola
familia, todos para cantar las
alabanzas del Sefior, sin importar el
color de la piel, la procedencia
geografica o el idioma. Esta es la
fuerza de la comunidad cristiana, el
primer testimonio que podemos dar
al mundo. jTratemos de ser custodios
y constructores de unidad! Para ser
creibles en el didlogo con los demas,
vivamos la fraternidad entre
nosotros. Hagamoslo en las
comunidades, valorando los carismas
de todos sin mortificar a nadie;
hagamoslo en las casas religiosas,
como signos vivos de concordia y de
paz; hagamoslo en las familias, de
modo que el vinculo de amor del
sacramento se traduzca en actitudes
cotidianas de servicio y de perdon;
hagamoslo también en la sociedad
multirreligiosa y multicultural en la
que vivimos. Estemos siempre en
favor del didlogo, —siempre—,
seamos tejedores de comunion con



los hermanos de otros credos y
confesiones. Sé que en este camino
ustedes ya dan un hermoso ejemplo,
pero la fraternidad y la comunion
son dones que no debemos
cansarnos de pedir al Espiritu, para
rechazar las tentaciones del enemigo,
que siempre siembra cizafia.

Por ultimo, el Espiritu es fuente de
profecia. La historia de la salvacion,
como sabemos, esta repleta de
numerosos profetas que Dios llama,
consagra y envia en medio del
pueblo para que hablen en su
nombre. Los profetas reciben del
Espiritu Santo la luz interior que los
hace intérpretes atentos de la
realidad, capaces de captar dentro de
las tramas, a menudo oscuras, de la
historia, la presencia de Dios, e
indicarla al pueblo. Con frecuencia
las palabras de los profetas son
penetrantes; llaman por su nombre a
los proyectos de mal que se anidan
en el corazon de la gente, ponen en



crisis las falsas seguridades humanas
y religiosas, e invitan a la conversion.

También nosotros tenemos esta
vocacion profética; todos los
bautizados han recibido el Espirituy
todos son profetas. Y como tales no
podemos fingir que no vemos las
obras del mal, quedarnos en una
“vida tranquila” para no ensuciarnos
las manos.Un cristiano tarde o
temprano debe ensuciarse las manos
para vivir bien su vida cristiana y
dar buen testimonio. Por el
contrario, hemos recibido un Espiritu
de profecia para manifestar el
Evangelio con nuestro testimonio de
vida. Por eso san Pablo exhorta:
«Aspiren a los dones espirituales,
sobre todo al de profecia» (1 Co 14,1).
La profecia nos hace capaces de
practicar las bienaventuranzas
evangélicas en las situaciones de
cada dia, es decir, de edificar con
firme mansedumbre ese Reino de
Dios en el que el amor, la justicia y la



paz se oponen a toda forma de
egoismo, de violencia y de
degradacion. He apreciado que Sor
Rose haya hablado del ministerio con
las mujeres que se encuentran
detenidas en las carceles. jEsto es
hermoso! Una posibilidad que
debemos agradecer. La profecia que
edifica y conforta a estas personas
consiste en compartir con ellas el
tiempo, anunciarles la Palabra del
Sefior, rezar con ellas. Es prestarles
atencion, porque alli donde hay
hermanos necesitados, como los
presos, esta Jesus, Jesus herido en
cada persona que sufre (cf. Mt 25,40).
¢Sabes lo que pienso cuando entro en
una carcel? "¢Por qué ellos y no yo?".
Es la misericordia de Dios. Pero
hacerse cargo de los detenidos nos
ayuda a todos, como comunidad
humana, porque segun como se trate
a los ultimos es como se mide la
dignidad y la esperanza de una
sociedad.



Queridos hermanos y hermanas, en
estos meses estamos rezando mucho
por la paz. En este contexto, el
acuerdo firmado sobre la situacion
de Etiopia constituye una esperanza.
Animo a todos a sostener este
compromiso por una paz duradera,
para que, con la ayuda de Dios, se
sigan recorriendo los caminos del
dialogo y el pueblo vuelva pronto a
encontrar una vida serena y digna. Y
ademas no quiero dejar de rezary
pedirles que recen por la martirizada
Ucrania, para que esa guerra
termine.

Y ahora, queridos hermanos y
hermanas, hemos llegado al final.
Quisiera decirles “gracias” por estos
dias vividos juntos. jNo olviden la
alegria, la unidad y la profecia! —No
las olviden—. Con el corazdn lleno de
gratitud los bendigo a todos,
especialmente a cuantos han
trabajado por este viaje. Y, viendo
que estas son las ultimas palabras



publicas que pronuncio, permitanme
agradecer a Su Majestad el Rey y a
las autoridades de este pais —
también el Ministro de Justicia, aqui
presente— por la exquisita
hospitalidad. Los animo a seguir con
constancia y alegria su camino
espiritual y eclesial. Y ahora
invoquemos la intercesion maternal
de la Virgen Maria, que me alegra
venerar como Nuestra Sefiora de
Arabia. Que Ella nos ayude a
dejarnos guiar siempre por el
Espiritu Santo y nos mantenga
alegres, unidos en el afecto y en la
oracion. No se olviden de rezar por
mi, cuento con ello.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://


https://opusdei.org/es-pe/article/papa-francisco-barein/

opusdei.org/es-pe/article/papa-
francisco-barein/ (07/02/2026)


https://opusdei.org/es-pe/article/papa-francisco-barein/
https://opusdei.org/es-pe/article/papa-francisco-barein/

	Viaje apostólico del Santo Padre al Reino de Baréin

