
opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (XVIII):
Libertad interior, o
la alegría de ser
quien eres

Encontrar su centro en el amor
de Dios es todo lo que necesita
nuestra libertad para
convertirnos en personas
únicas, felices, que no se
cambiarían por nadie.

04/05/2023



La fama de Jesús se extendía por
Galilea. Era un maestro distinto a los
demás: hablaba con autoridad, y su
palabra impresionaba… incluso a los
demonios. Tras predicar en distintos
lugares, «fue a Nazaret, donde se
había criado» (Lc 4,16). San Lucas
coloca esta escena al inicio de la vida
pública. El relato tiene tal densidad
que se puede ver como un «evangelio
dentro del evangelio»: en pocas
líneas no solo se abre solemnemente
la misión del Señor, sino que se
sintetiza en cierto modo su vida
entera[1]. Jesús va a la sinagoga y se
pone en pie para hacer la lectura. Le
entregan el rollo del profeta Isaías;
«desenrollándolo, encontró el pasaje
donde estaba escrito: “El Espíritu del
Señor está sobre mí, porque él me ha
ungido. Me ha enviado a evangelizar
a los pobres, a proclamar a los
cautivos la libertad, y a los ciegos, la
vista; a poner en libertad a los
oprimidos; a proclamar el año de
gracia del Señor”». Enrolla entonces



de nuevo el texto, y se sienta. «Toda
la sinagoga tenía los ojos clavados en
él. Y él comenzó a decirles: “Hoy se
ha cumplido esta Escritura que
acabáis de oír”» (Lc 4,17-21). Jesús
presenta en términos inequívocos su
condición de Mesías, y lo hace con un
texto que pone en primer plano el
don de la libertad. Eso es lo que él ha
venido a darnos; ha venido a
liberarnos del cautiverio y la
opresión del pecado.

La libertad: los primeros cristianos
eran conscientes de que este don se
encontraba en el centro de su fe, y
por eso san Pablo hará de él un tema
constante de sus cartas. Jesús nos
libera del peso del pecado y de la
muerte, del destino ciego que
gravaba sobre las religiones paganas,
de las pasiones desordenadas y de
todo lo que hace miserable la vida
del ser humano sobre la tierra. Sin
embargo, la libertad no es solamente
un don, sino al mismo tiempo una



tarea. Como escribe el apóstol de las
gentes, «para la libertad nos ha
liberado Cristo. Manteneos, pues,
firmes, y no dejéis que vuelvan a
someteros a yugos de esclavitud» (Ga
5,1). Es preciso, pues, custodiar la
libertad, vivir a la altura de este
regalo, y no abandonarse de nuevo a
la facilidad de la esclavitud. Los
primeros cristianos tenían marcada
a fuego esta convicción; pero ¿y
nosotros? Muchos hemos sido
bautizados cuando éramos unos
recién nacidos. ¿Qué pueden
significar para nosotros las palabras
de Isaías que citó el Señor en
Nazaret? ¿Y esa llamada a vivir en
libertad, sin someternos, de la que
habla san Pablo?

Si solo se tratara de poder
elegir

Al hablar de libertad, a menudo
pensamos en una simple condición,
una cualidad de nuestras acciones:



actúo con libertad cuando puedo
hacer lo que quiero, sin que nadie
me obligue o me coarte. Es la
experiencia de libertad que tenemos
cuando podemos elegir por nosotros
mismos. Ante una pregunta como,
por ejemplo: «¿Comerá tarta de
chocolate o fruta?», parece más libre
quien puede elegir cualquiera de los
dos y elige lo que prefiere, por el
motivo que considera más oportuno.
Una persona diabética, en cambio, se
ve obligada a pedir fruta. En este
sentido preciso, es más libre quien
puede elegir más: quien tiene más
alternativas y menos elementos que
la determinen en una dirección. Por
eso tener dinero da una gran
sensación de libertad: se abren
muchas oportunidades que están
vedadas a quien carece de él.
También la ausencia de compromisos
da una gran sensación de libertad,
pues aparentemente no hay nada
que dicte o restrinja las propias
decisiones.



Desde luego, la ausencia de
coerciones forma parte de la
condición de libertad, pero no la
agota. De hecho, algunos de los
modelos de libertad que recorren la
historia han vivido entre rejas. El
ejemplo de Thomas More en la Torre
de Londres es paradigmático. Desde
el punto de vista de la capacidad de
elección, no era libre en absoluto; y
sin embargo… Lo mismo vale para
personajes más recientes, o para los
primeros mártires. Toda forma de
persecución es un intento de acabar
con la libertad, pero no hay modo
meramente externo de lograrlo. Por
eso, dice Jesús: «No tengáis miedo a
los que matan el cuerpo, pero no
pueden matar el alma» (Mt 10,28). La
libertad no es simplemente una
condición, sino la capacidad de
decidir —o de tomar partido por un
tipo de conducta— en lo más íntimo
de nuestro ser, más allá de lo que
dicten las circunstancias en que nos
movemos.



Por otra parte, la libertad que
experimentamos en nuestras
elecciones puntuales suele tener un
alcance más bien reducido. Cuando
pensamos en personas que han
pasado a la historia por el modo en
que han vivido su libertad, no es eso
lo que suele destacar. Podemos
repasar mentalmente el nombre de
tres o cuatro personas —conocidas
por todo el mundo o simplemente
cercanas a nosotros— que tengamos
por modelos de libertad. ¿Qué
destaca en su vida? ¿Qué las
convierte en modelos para nosotros?
Seguramente no las admiramos
porque hayan podido elegir siempre
qué comida preferían, o porque, para
poder cambiar de pareja cuando se
les antojara, nunca se llegaran a
casar. Se trata más bien de personas
que se han liberado de todo lo que
pudiera atarles, para entregarse
plenamente a algo (una causa
valiosa) o a alguien; para dar la vida
entera. Y son ejemplos de libertad



justamente porque llevan esa
entrega hasta el final. Si Thomas
More hubiera jurado fidelidad a
Enrique VIII contra su conciencia,
aunque lo hubiera hecho libremente,
no habría pasado a la historia del
mismo modo en que lo ha hecho. Si
san Pablo, en lugar de esforzarse por
dar a conocer a Cristo hasta dar la
vida por él, hubiera decidido dejar su
llamada y volver a establecerse como
tejedor de tiendas, aunque lo hubiera
hecho libremente, no nos parecería
un modelo de libertad. De ahí que,
para entender a fondo la libertad, sea
necesario ir más allá de la simple
capacidad de elegir.

Un tesoro por el que dar la
vida

El Evangelio nos habla de una
experiencia de libertad que consiste
precisamente en renunciar a toda
posibilidad de elección: «El reino de
los cielos se parece a un tesoro



escondido en el campo: el que lo
encuentra, lo vuelve a esconder y,
lleno de alegría, va a vender todo lo
que tiene y compra el campo. El
reino de los cielos se parece también
a un comerciante de perlas finas, que
al encontrar una de gran valor se va
a vender todo lo que tiene y la
compra» (Mt 13,44-46). Los
personajes de estas breves parábolas
lo dejan todo por algo que lo merece.
Renuncian a elegir, se comprometen
plenamente con algo, y no les parece
que estén tirando su libertad, sino
haciendo con ella lo mejor que
pueden hacer. En realidad, esta es la
experiencia de cualquier enamorado.
No le importa no poder salir con
otras personas: lo ha dado todo por
aquella a la que ama; solo desea
amarla y enamorarla más cada día. Y
no le parece que así esté tirando su
libertad: al contrario, entiende que
no puede hacer nada mejor con su
libertad que amar a esa persona, ese
tesoro, esa perla valiosísima.



Ya solo esta consideración permite
darse cuenta de que la libertad de
elección, aun siendo una dimensión
de la libertad, se ordena a otra más
profunda: la que consiste en poder
amar algo (o a alguien). Esta otra
dimensión se podría denominar 
libertad de adhesión. Es la libertad
que ponemos por obra al amar, y que
permite comprender que «la libertad
y la entrega no se contradicen; se
sostienen mutuamente»[2]. Al dar la
vida entera, no se pierde libertad,
sino que se vive con mayor
intensidad: «en la entrega voluntaria,
en cada instante de esa dedicación, la
libertad renueva el amor, y
renovarse es ser continuamente
joven, generoso, capaz de grandes
ideales y de grandes sacrificios»[3].
Cuando, tras una jornada intensa,
solo nos queda un rato libre al final
del día y, dándonos cuenta de que no
hemos dedicado un tiempo todavía a
la oración, decidimos hacer eso en
vez de descansar viendo las noticias,



estamos empleando nuestra libertad
en un sentido que sostiene nuestra
entrega; la clave que resuelve ese
dilema sin plantearnos conflictos
está, de nuevo, en el amor.
Asimismo, la madre de familia, al
atender, por amor, a un hijo enfermo
que cambia sus planes, lo hace
libérrimamente, y esa entrega le da
una alegría que no obtendría
haciendo lo que le apetecía o le
convenía más en ese momento.

Pero aún podemos dar un paso más.
Cuando abrazamos algo (o a alguien)
con nuestra vida entera, ese amor
nos va configurando, nos va
haciendo ser cada vez más «nosotros
mismos»: una persona única, con
nombre y apellidos. Por ejemplo,
Teresa de Calcuta. Imaginemos por
un momento que le hubieran
ofrecido un chalet para pasar
apaciblemente sus últimos años de
vida, y una ONG para ocuparse de los
pobres a los que ella atendía. ¿Qué



habría respondido? La libertad con
la que vivía su vida no consistía en
poder dejarlo todo e irse a descansar
tranquilamente, sino precisamente
en abrazar un bien —a Cristo,
presente en los más pobres— con su
vida entera y en despojarse, a su vez,
de todo aquello que entorpeciera ese
ideal.

En realidad, fácilmente podríamos
encontrar ejemplos similares en la
vida de otras muchas santas y santos.
Lo que les movía en todo caso era el
deseo de ser fieles al Amor al que
habían entregado todo; responder a
la llamada que los había enviado en
medio del mundo, con una misión
que iba dando forma a su vida.
Podemos recordar, por ejemplo, lo
que nuestro Padre escribía en 1932:
«Dos caminos se presentan: que yo
estudie, gane una cátedra y me haga
sabio. Todo esto me gustaría y lo veo
factible. Segundo: que sacrifique mi
ambición, y aun el noble deseo de



saber, conformándome con ser
discreto, no ignorante. Mi camino es
el segundo: Dios me quiere santo, y
me quiere para su Obra»[4]. Esto es lo
que se puede denominar libertad
interior: la fuente que explica que
mis acciones no responden ni al
capricho de un momento, ni a
mandatos externos, ni siquiera al frío
valor objetivo de las cosas, sino a ese
tesoro escondido por el que lo he
dado todo: el Amor que ha venido a
buscarme y me llama a seguirle.
Desde esa llamada, mucho mejor que
desde una serie de obligaciones
externas, se entienden las locuras de
los santos.

Lógicamente, obrar con libertad
interior no significa que no haya
cosas que nos cuesten. En el plano de
nuestra vida ordinaria, el Padre ha
recordado con frecuencia algo que
san Josemaría solía decir: «no es
lícito pensar que solo es posible
hacer con alegría el trabajo que nos



gusta»[5]. Glosando esta frase, ha
escrito: «Se puede hacer con alegría
—y no de mala gana— lo que cuesta,
lo que no gusta, si se hace por y con
amor y, por tanto, libremente»[6]. Se
hace con plena libertad, porque se
comprende que responde al amor
que llevamos en el corazón. En otras
palabras, quizá hoy no tengo muchas
ganas, quizá no acabo de entender
por qué tengo que hacer
precisamente esto… pero lo hago
porque sé que forma parte del amor
que he abrazado con mi vida, y en
esa misma medida soy capaz de
amarlo. Cuando actúo de ese modo,
no lo hago de manera automática o
simplemente porque «hay que
hacerlo», sino «por y con amor», con
voluntariedad actual. Con el tiempo,
lo que ahora hago a contrapelo,
movido por el amor a quien he
entregado mi vida, adquirirá su
sentido más hondo. «Percibir la
propia vocación como un don de Dios
—y no como un simple entramado de



obligaciones—, incluso cuando
suframos, es también una
manifestación de libertad de
espíritu»[7].

La libertad como respuesta

En su concepción de la libertad, una
parte importante de la cultura actual
no logra, tantas veces, ver más allá
de la capacidad de elegir en cada
instante sin coerción ni
determinación ninguna: parece que,
si eso se pone en cuestión, la libertad
se esfuma. Sin embargo, es un hecho
que escoger una cosa significa
muchas veces renunciar a otras; que
querer no significa necesariamente
poder, y que lo que nos parece un
proyecto firme puede naufragar
fácilmente. La antropología cristiana
propone una relación mucho más
armónica y serena con la libertad,
desde el momento en que la
comprende como un don y una 
llamada. Hemos sido «llamados a la



libertad» (Ga 5,13); y no a una
libertad amorfa o sin sentido, sino a
«la gloriosa libertad de los hijos de
Dios» (Rm 8,21). La verdad de
nuestra filiación divina es la que nos
hace libres (cfr. Jn 8,31-32). Por eso,
nuestra libertad no es una actividad
espontánea, que brota sin saber de
dónde ni hacia dónde. Nuestra
libertad es, en su dimensión más
honda, una respuesta al Amor que
nos precede. De ahí que san
Josemaría pudiera describir la vida
interior, en lo que tiene de lucha,
como un obrar «porque nos da la
gana (…) corresponder a la gracia del
Señor»[8]. Libremente abrazamos a
quien «nos amó primero» (cfr. 1Jn
4,19), y procuramos, con todas
nuestras fuerzas, corresponder a ese
amor. Y esto, que puede parecer algo
abstracto, tiene en realidad algunas
consecuencias muy concretas. Por
ejemplo, ante las distintas elecciones
que realizamos cada día, podríamos
preguntarnos: «esto voy a hacer, ¿a



dónde me lleva?, ¿está en la línea del
amor de Dios, de mi condición de
hijo?».

Por otra parte, cuando vivimos la
libertad como respuesta descubrimos
que no hay motor más potente en
nuestra vida que mantener viva la
memoria del Amor que nos llama.
También en el plano humano es así:
no hay fuerza mayor, para cualquier
persona, que la conciencia de ser
amado. Como la enamorada que sabe
que su amado cuenta con ella: «¡La
voz de mi amado! Ya está aquí, ya
viene saltando por los montes,
brincando por los cerros (...). Vedle.
Está detrás de nuestra tapia. Mira
por las ventanas, atisba por las
celosías. (...) ¡Levántate, ven, amada
mía, hermosa mía, vente! Que ya
pasó el invierno, las lluvias ya
cesaron, se fueron» (Ct 2,8-11). Quien
se sabe amado así por Dios, llamado
a encender el mundo entero en su
Amor, está dispuesto a lo que haga



falta. Todo le parece poco en
comparación con lo que ha recibido;
se dirá, como algo evidente: «¡Qué
poco es una vida para ofrecerla a
Dios!»[9]. Darnos cuenta de que «Dios
nos espera en cada persona (cfr. Mt
25,40), y que quiere hacerse presente
en sus vidas también a través de
nosotros, nos lleva a procurar dar a
manos llenas lo que hemos recibido.
Y en nuestras vidas, hijas e hijos
míos, hemos recibido y recibimos
mucho amor. Darlo a Dios y a los
demás es el acto más propio de la
libertad»[10].

No hay temor ni mandato externo
que pueda mover un corazón como
lo hace la fuerza de la libertad que se
identifica con su Amor, hasta los
detalles más pequeños. San Pablo lo
decía con la convicción de quien lo
ha vivido a fondo: «Ni muerte, ni
vida, ni ángeles, ni principados, ni
presente, ni futuro, ni potencias, ni
altura, ni profundidad, ni ninguna



otra criatura podrá separarnos del
amor de Dios manifestado en Cristo
Jesús, nuestro Señor» (Rm 8,38-39).
Lógicamente, para que el Amor de
Dios tenga esa fuerza en nosotros,
necesitamos cultivar una profunda
intimidad con él, en primer lugar en
la oración. Ahí, contemplando al
Señor aprendemos el camino de la
libertad, y ahí también abrimos
nuestro corazón a la acción
transformadora del Espíritu Santo.

Que la verdadera libertad toma
forma de respuesta, de un gran «sí»,
tiene que ver también con parte de la
herencia que, en lo humano, san
Josemaría quiso dejar a sus hijos: el
buen humor[11]. No se trata
simplemente de un rasgo de
personalidad, sino de una auténtica
fortaleza —virtus— de la libertad. Si
la vida de los cristianos se
fundamentara en una decisión ética,
en la lucha por realizar una idea, casi
todos terminarían en alguna forma



de cansancio, de desánimo o de
frustración. No todos, porque hay
temperamentos más fuertes, que se
sienten incluso estimulados al verse
obligados a nadar contracorriente,
pero sí casi todos. Sin embargo, la
situación es muy distinta si la vida
cristiana tiene su origen en el
encuentro con una Persona que ha
venido a buscarnos[12]. Este origen es
el mismo que nos sostiene mientras
buscamos la meta con todas nuestras
fuerzas, por pocas que nos parezcan:
«No es que ya lo haya conseguido o
que ya sea perfecto: yo lo persigo, a
ver si lo alcanzo como yo he sido
alcanzado por Cristo» (Flp 3,12). Es él
quien nos alcanzó, él quien se fijó en
nosotros, él quien ha creído en
nosotros. Por eso, si palpamos
nuestra pequeñez, nuestra miseria, el
barro —humus— del que estamos
hechos, nuestra respuesta será tan
humilde como llena de humor:
responderemos desde una mirada
que, «más allá del simple carácter



natural, permite ver el lado positivo
―y, si es el caso, divertido― de las
cosas y de las situaciones»[13]. Claro
que somos de barro; si en algún
momento hemos intentado levantar
el vuelo no es porque hayamos
perdido eso de vista, sino porque hay
Alguien que nos conoce mejor que
nosotros mismos y que nos invita a
dar ese paso.

Es muy hermoso —y tiene su gracia
— el diálogo que entabla con el Señor
el profeta Jeremías (Jr 1,5-8). Pocos
profetas sufrieron tanto como él por
hacer presente la palabra de Dios en
medio de su pueblo. La iniciativa
había sido de Dios: «Antes de
formarte en el vientre, te elegí; antes
de que salieras del seno materno, te
consagré: te constituí profeta de las
naciones». Jeremías, por su parte, no
parece percibir más que su propia
inadecuación: «Yo repuse: —¡Ay,
Señor, Dios mío! Mira que no sé
hablar, que solo soy un niño». Pero



Dios no se da por vencido: «No digas
que eres un niño, pues irás adonde
yo te envíe y dirás lo que yo te
ordene». ¿Cómo podrá ir adelante el
profeta?, ¿cuál será su seguridad? ¿El
mandato que ha recibido? Mucho
más que eso: «—No les tengas miedo,
que yo estoy contigo para librarte». A
veces, el peor enemigo de nuestra
libertad somos nosotros mismos,
sobre todo cuando perdemos de vista
el auténtico fundamento de nuestra
existencia.

A fin de cuentas, lo sorprendente no
es que seamos débiles y caigamos,
sino que, siéndolo, sigamos
levantándonos de nuevo; que siga
habiendo lugar, en nuestro corazón,
para soñar los sueños de Dios. Él
cuenta con nuestra libertad y con
nuestro barro. Es cuestión de mirarle
más a él, y menos a nuestra
incapacidad. La intimidad con Dios,
la confianza en él: de ahí surgen la
fuerza y la levedad que hacen falta



para vivir en medio del mundo como
hijos de Dios. «Un escritor dijo que
los ángeles pueden volar porque no
se toman demasiado en serio. Y
nosotros quizá podríamos volar un
poco más, si no nos diéramos tanta
importancia»[14].

[1] Cfr. J.M. Casciaro, «El Espíritu
Santo en los evangelios sinópticos»,
en P. Rodríguez et al. (eds.), El
Espíritu Santo y la Iglesia, Eunsa,
Pamplona 1999, 65.

[2] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
31.

[3] Ibídem.

[4] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
678, cit. en Camino, edición crítico-
histórica.

[5] San Josemaría, Carta 13, n. 106.



[6] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-
I-2018, n. 6.

[7] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-
I-2018, n. 7.

[8] San Josemaría, Carta 2, n. 45.

[9] San Josemaría, Camino, n. 420.

[10] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-
I-2018, n. 4.

[11] Cfr. San Josemaría, Carta 24, n. 22.

[12] Cfr. Benedicto XVI, Enc. Deus
caritas est, n. 1.

[13] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-
I-2018, n. 6.

[14] Benedicto XVI, Entrevista en
Castelgandolfo, 5-VIII-2006.

Lucas Buch – Carlos Ayxelà



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-pe/article/muy-

humanos-muy-divinos-xviii-libertad-
interior-alegria/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-pe/article/muy-humanos-muy-divinos-xviii-libertad-interior-alegria/
https://opusdei.org/es-pe/article/muy-humanos-muy-divinos-xviii-libertad-interior-alegria/
https://opusdei.org/es-pe/article/muy-humanos-muy-divinos-xviii-libertad-interior-alegria/
https://opusdei.org/es-pe/article/muy-humanos-muy-divinos-xviii-libertad-interior-alegria/

	Muy humanos, muy divinos (XVIII): Libertad interior, o la alegría de ser quien eres
	Si solo se tratara de poder elegir
	Un tesoro por el que dar la vida


