
opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (VI): Hasta
ponerlo por obra

Pararse a pensar, escoger el
camino, pasar a la acción. Tres
momentos esenciales que dan
forma a la prudencia, la virtud
necesaria para hacer el bien en
el único lugar real: aquí y
ahora.

01/09/2021

En un óleo sobre tabla que se
conserva en Berlín, Rembrandt
retrató en 1627 a un anciano sentado



ante una mesa, en medio de la
penumbra. En torno a él se
amontonan monedas de oro y títulos
de propiedad. Entre los objetos
figura también un reloj, premonición
de que sus horas están contadas. El
anciano lleva unas lentes para suplir
su poca visión, e ilumina la mesa y
sus posesiones con una vela, que
cubre con su mano derecha: una luz
incierta, como un hilo de vida, que
pronto se extinguirá.

Así se imaginaba este gran artista la
parábola que Jesús contó en una
ocasión ante una muchedumbre de
miles de personas: «Las tierras de
cierto hombre rico dieron mucho
fruto. Y se puso a pensar para sus
adentros: “¿Qué puedo hacer, ya que
no tengo donde guardar mi
cosecha?”. Y se dijo: “Esto haré: voy a
destruir mis graneros, y construiré
otros mayores, y allí guardaré todo
mi trigo y mis bienes. Entonces diré a
mi alma: ‘Alma, ya tienes muchos



bienes almacenados para muchos
años. Descansa, come, bebe, pásalo
bien’”. Pero Dios le dijo: “Insensato,
esta misma noche te van a reclamar
el alma; lo que has preparado, ¿para
quién será?”. Así ocurre al que
atesora para sí y no es rico ante
Dios» (Lc 12,16-21).

Dios mismo califica a este rico de
«insensato» o imprudente. «El
hombre que todos conocían como
inteligente y afortunado es un idiota
a los ojos de Dios: “insensato”, le
dice. Frente a lo verdaderamente
auténtico, aparece con todos sus
cálculos extrañamente necio y corto
de vista, porque en esos cálculos se
había olvidado de lo auténtico: que
su alma deseaba algo más que bienes
y alegrías, y que algún día se iba a
encontrar frente a Dios»[1]. Este
hombre no se daba cuenta de que el
sentido de su vida se resumía en el

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Rembrandt_-_The_Parable_of_the_Rich_Fool.jpg


amor a Dios y al prójimo. Por eso,
cuando tuvo la oportunidad de hacer
algo por los demás, no logró pensar
más allá de sí mismo. En el fondo,
ignoraba «cómo son y están
verdaderamente las cosas»; no podía
obrar bien, porque «el bien es lo que
está conforme a la realidad»[2]. Por
eso es insensato. Por eso es
imprudente.

Las falsas prudencias

La prudencia es la virtud que
conecta nuestro obrar con la
realidad: prudente es el hombre a
quien las cosas le parecen como
realmente son. Desde la base de esta
conexión con la realidad, esta virtud
lleva a elegir los medios adecuados
para conseguir un fin bueno, y a
ponerlos por obra. Es decir, la
prudencia no da por bueno cualquier
fin. Por eso, decía san Josemaría,
«hemos de preguntarnos siempre:
prudencia, ¿para qué?»[3]. Y



respondemos: para amar a Dios y a
los demás. Como escribió san
Agustín, «la prudencia es el amor que
sabe discernir lo útil para ir a Dios,
de lo que puede alejar de él»[4].

La prudencia necesita estar
acompañada de la fe y de la caridad
para no degenerar en una de sus
caricaturas. Existen, en efecto, dos
falsas prudencias. De una parte, está
la simple «prudencia de la
carne» (Rm 8,6), la de quien pone su
único punto de mira en los placeres y
en los bienes sensibles, y busca solo
su disfrute y posesión, sin atender a
otros fines más importantes[5]. «La
llama razón y la emplea únicamente
para ser más bestia que todas las
bestias»[6], dice al respecto
Mefistófeles, en una famosa obra de
Goethe. De otra parte, tenemos la
«astucia»: la habilidad para dar con
los medios que permiten obtener un
fin perverso. Este fin malo no ha de
ser necesariamente uno sensible,



como si el placer fuera algo malo en
sí; puede consistir, por ejemplo, en
una búsqueda egoísta de la propia
seguridad, sin tener en cuenta las
necesidades de los demás[7], como
sucede en el caso del rico de nuestra
parábola.

La verdadera prudencia, afirma el
Catecismo de la Iglesia Católica,
«dispone la razón práctica a
discernir en toda circunstancia
nuestro verdadero bien y a elegir los
medios rectos para realizarlo»[8]. Ese
verdadero bien no se limita al de la
sensibilidad, sino que abarca a la
persona en su integridad; es el bien
que surge de la verdad de las cosas
mismas, y no solo de mis deseos.
Consiste en dar a cada uno lo suyo,
en perseverar en el camino que nos
hará más felices –la santidad, el
amor, la fidelidad– a pesar de las
dificultades que encontremos; es el
gozo de los placeres sensibles en



armonía con la verdad de nuestro
ser.

Esta definición de la prudencia habla
de un discernimiento y de una
elección. Para lo primero –«discernir
el verdadero bien»– necesitamos
afinar nuestra voluntad y nuestro
corazón, de manera que amen y
deseen el bien verdadero. Esto se
consigue con las demás virtudes,
especialmente con la justicia, pero
también con la fortaleza y la
templanza. Las virtudes morales, en
efecto, indican el bien a la prudencia:
solo con ellas puede orientarse hacia
los fines buenos y «elegir los medios
rectos» para realizarlos. Pero, al
mismo tiempo, en la definición de
cualquier acto virtuoso entra la
prudencia como medida, pues es ella
la que conecta la acción con la
realidad y decide, aquí y ahora, el
término medio, el más excelente,
entre dos extremos viciosos. Es decir,
la prudencia es tanto un requisito



para el crecimiento de las demás
virtudes morales, como un resultado
de ellas. Es como un círculo virtuoso.
Y por eso es tan importante la
educación y el ambiente en el que
vivimos: allí aprendemos a amar y a
saborear el verdadero bien, no por
medio de razonamientos, sino
mediante la identificación con
quienes amamos.

Deliberación: pararse a pensar

Al estudiar detenidamente la
prudencia, santo Tomás de Aquino
distingue en ella tres actos:
deliberación, decisión e imperio. Los
dos primeros se dan solamente en
nuestra razón; el tercero, en cambio,
nos lleva a la acción[9]. Estos tres
actos se pueden identificar
claramente en otro relato de Jesús: la
parábola de las vírgenes necias y
prudentes, en donde el Señor
compara el reino de los cielos con



una parte de la celebración del
matrimonio judío (cfr. Mt 25,1-13).

La ceremonia que aparece en la
parábola consistía en conducir a la
esposa, con ciertas formalidades,
hasta la casa del esposo. A última
hora del día, normalmente al
atardecer de un miércoles, los
invitados se entretenían en la casa de
la mujer. El esposo llegaba un poco
antes de la medianoche, con sus
amigos más cercanos, para
encontrarse con la esposa. Iluminado
por las llamas de las candelas, era
recibido por los invitados. Era
costumbre que, también allí, diez
mujeres esperaran al esposo con
lámparas sostenidas por bastones, en
recuerdo de las solemnidades
públicas judías. Son las diez vírgenes
de las que dice Jesús que «tomaron
sus lámparas» y «salieron a recibir al
esposo». Toda la comitiva se tenía
que trasladar entonces, acompañada
por la luz de estas lámparas, hasta la



casa paterna del esposo, donde
tendría lugar el matrimonio.

Sin embargo, no todas ellas estaban
igualmente preparadas para
intervenir. En realidad, «cinco de
ellas eran necias y cinco prudentes.
Las necias, al tomar sus lámparas, no
llevaron consigo aceite; las
prudentes, en cambio, junto con las
lámparas llevaron aceite en las
alcuzas». Estas últimas fueron
previsoras: recordaron que en estos
casos el esposo no llegaba hasta
cerca de medianoche; calcularon que
sus lámparas no durarían tanto
tiempo encendidas (deliberación);
optaron por llevar alcuzas con aceite
de reserva, a pesar de la
incomodidad que suponía cargar con
ellas (decisión); y finalmente así lo
hicieron (imperio). En cambio, las
necias, aunque quizás oyeron cómo
las prudentes comentaban el
problema, e incluso las vieron ir a
por las alcuzas, no quisieron



complicarse la vida; se dejaron llevar
por la precipitación y las prisas para
llegar cuanto antes a la casa de la
novia; se vieron atraídas por los
juegos y las risas, y no pensaron
mucho más. Da la impresión de que
las vírgenes necias de la parábola
fueron imprudentes quizá sobre todo
por falta de deliberación, se dejaron
llevar por cierto atolondramiento.

Al final, ocurrió lo que era previsible:
«Como tardaba en venir el esposo, les
entró sueño a todas y se durmieron.
A medianoche se oyó una voz: «¡Ya
está aquí el esposo! ¡Salid a su
encuentro!». Se levantan entonces las
jóvenes y aderezan sus lámparas,
pero las necias descubren que las
suyas se apagan por falta de aceite.
Piden entonces a las prudentes que
les presten un poco, cosa que estas
no hacen, precisamente porque son
prudentes: «Mejor es que vayáis a
quienes lo venden y compréis, no sea
que no alcance para vosotras y



nosotras», responden. Pero mientras
van a comprar, llega el esposo, toma
a la esposa y se inicia la procesión
hacia su casa, acompañada
finalmente solo por las cinco
vírgenes prudentes, con sus
lámparas encendidas, y una multitud
que canta y baila. Una vez llegados a
la casa, la puerta se cierra e inicia el
banquete. Para cuando llegan las
cinco vírgenes necias ya es tarde.
Aunque imploran diciendo «¡Señor,
señor, ábrenos!», obtienen esta
durísima respuesta: «En verdad os
digo que no os conozco».

Podemos preguntarnos: ¿por qué
Jesús llama prudentes a unas y
necias a otras? La parábola
permitiría responder atendiendo a
las tres etapas de la acción prudente,
pero resalta en ella de manera
especial la primera: la deliberación.
Para actuar bien es preciso pararse a
pensar en la situación, con una
escucha atenta y fiel al ser de las



cosas; traer a la memoria casos
similares, para sacar experiencia;
dejarse aconsejar por los demás –por
los prudentes–, porque, como
también dice santo Tomás, «en las
cosas que atañen a la prudencia
nadie hay que se baste siempre a sí
mismo»[10]. Y, por último, es preciso
estar atento a las circunstancias
cambiantes, que pueden aconsejar
adaptar el plan y tomar una nueva
decisión para conseguir el bien
pretendido. Se trata, en definitiva, de
conocer la realidad, presupuesto
indispensable para realizar el bien.
No basta la «buena intención» o la
«buena voluntad»: se requiere andar
en la verdad, porque solo «la verdad
os hará libres» (Jn 8,31).

San Josemaría animaba a estudiar
detalladamente los asuntos antes de
tomar una decisión, escuchando a
todas las partes implicadas y
evitando la precipitación: «Lo
urgente puede esperar –decía– y lo



muy urgente debe esperar»[11]. Hacía
ver la necesidad de pedir consejo al
Espíritu Santo en la oración, porque
«la verdadera prudencia es la que
permanece atenta a las insinuaciones
de Dios»[12]. También sugería acudir a
otras personas que nos pueden
ayudar, como un director espiritual o
quienes comparten con nosotros la
responsabilidad de una decisión. En
este proceso de deliberación, la
humildad es fundamental para poder
abrirnos a la verdad, para
acercarnos lo mejor posible a la
realidad de las cosas.

Decisión: escoger el camino

Para ilustrar la decisión, segundo
momento de la prudencia, es
esclarecedor el relato de san Marcos
sobre las primeras horas de la
mañana del domingo de
Resurrección. María Magdalena y las
otras mujeres habían comprado
aromas para embalsamar el cuerpo



de Jesús y se habían puesto en
camino muy temprano, mientras se
decían unas a otras: «¿Quién nos
removerá la piedra de la entrada del
sepulcro?» (Mc 16,3). Aunque no han
conseguido dar con una solución
para todos los problemas que
enfrentarán, el amor a Jesús mueve a
estas mujeres a tomar la decisión
correcta, prudente: se deciden a
actuar con los datos que tienen. «Era
una losa enorme», comenta San
Josemaría. «Así sucede de ordinario.
Se ven enseguida las dificultades,
pero, si media el amor, no se repara
en esos obstáculos: hay audacia,
decisión, valentía: ¡lo que hay que
hacer, se hace! ¿Quién quitará
aquella piedra? Ellas solas no podían;
y, sin embargo, siguen adelante,
camino del sepulcro. Hijo mío, tú y
yo, ¿cómo andamos de vacilaciones?
¿Tenemos esta decisión santa, o
hemos de confesar que sentimos
vergüenza al contemplar la decisión,
la intrepidez, la audacia de estas



mujeres? Cuando llegaron al
sepulcro, “vieron que la piedra
estaba apartada” (Mc 16, 4). Esto
pasa siempre. Cuando nos decidimos
a poner por obra lo que hemos de
hacer, las dificultades se superan
fácilmente»[13].

La deliberación, aquel primer acto de
la prudencia, no puede proseguir
indefinidamente. En algún momento
tenemos que darla por terminada y
decidir. Porque la indecisión es otra
forma de imprudencia, que hace
estéril la deliberación previa: de
nada sirve discernir cuál es la línea
de actuación más virtuosa, si luego
no me decido por ella, ya sea porque
no me apetece, porque no me siento
de humor, por el «qué dirán», por
miedo a equivocarme o por
cualquier otra razón. De nada sirve
saber qué es lo mejor, si no me
decido a hacerlo. «¡Mañana!: alguna
vez es prudencia; muchas veces es el
adverbio de los vencidos»[14], decía



también san Josemaría. La persona
prudente no espera la certeza donde
no la puede haber; más bien,
«prefiere no acertar veinte veces,
antes que dejarse llevar de un
cómodo abstencionismo»[15]. No
decidir es muchas veces una
imprudencia, porque entonces otros,
o simplemente el tiempo, decidirán
por nosotros, quizá con menos
criterio para acertar. La persona
prudente no pretende tener todo
absolutamente controlado: reconoce
la propia limitación y confía en Dios,
porque eso es lo más real.

El ejemplo de Jesús es elocuente. En
el evangelio se nos muestra como
alguien que conoce la realidad, su
destino, su bien verdadero: espera
prudentemente la llegada de su
«hora». Por ejemplo, en Caná dice a
su madre: «todavía no ha llegado mi
hora» (Jn 2,4). Después, en dos
ocasiones, san Juan nos cuenta cómo
se abre paso entre la muchedumbre



«porque no había llegado su
hora» (Jn 7,30; 8,20). En algún
momento, incluso, vemos que no
coinciden sus deseos y sus
sentimientos (cfr. Mt 26,39), pero a
pesar de todo elige el bien. Aquel
«¡Levantaos, vamos!» (Mt 26,46),
antes de su prendimiento en
Getsemaní, es una elección prudente,
heroicamente prudente.

Imperio: pasar a la acción

Al final del Sermón de la Montaña,
Jesús da algunas advertencias, entre
las que se encuentra esta imagen
sobre la persona prudente: «Todo el
que oye estas palabras mías y las
pone en práctica, es como un hombre
prudente que edificó su casa sobre
roca (…). En cambio, el que oye estas
palabras mías y no las pone en
práctica es como un hombre necio
que edificó su casa sobre arena» (Mt
7,24-26). La distinción entre el
prudente y el necio se encuentra



aquí en la puesta en práctica de lo
aprendido. Porque no basta deliberar
y decidir: es necesario pasar a la
acción. En esto consiste el tercer y
último momento de la verdadera
prudencia, el imperio o ejecución, del
que dice santo Tomás que es el más
importante, porque de nada vale
conocer el camino si no se lo
recorre[16]. Se puede ser imprudente
no solo por precipitación o por
indecisión, sino también —es más
frecuente de lo que parece— por
detenerse ante los obstáculos o por la
negligencia al omitir lo que se debe
hacer, muchas veces por algo tan
sencillo como el simple olvido.

«Pensar despacio y obrar pronto»: así
aconsejaba una vez san Josemaría al
beato Álvaro del Portillo[17]. Con esta
máxima quería, de una parte,
prevenirle ante los errores a los que
lleva la precipitación, pero también
advertirle de la imprudencia de
dilatar sin necesidad la decisión y su



puesta en marcha. La audacia no es
imprudencia. Más aún, si es
verdadera audacia, es verdadera
prudencia. «Lo que hay que hacer, se
hace... Sin vacilar... Sin
miramientos... Sin esto, ni Cisneros
hubiera sido Cisneros; ni Teresa de
Ahumada, Santa Teresa...; ni Iñigo de
Loyola, San Ignacio... ¡Dios y
audacia!»[18].

Los retrasos innecesarios en la
ejecución de lo decidido pueden,
además, hacer daño a los demás:
particularmente si se tiene una tarea
de formación o de gobierno, como los
padres respecto a los hijos, o los jefes
respecto a los subordinados. Se
requiere fortaleza para superar los
miedos, la tentación de hacer lo más
cómodo o el apego excesivo a la
propia imagen. Lo refleja muy bien
una carta en la que santa Catalina de
Siena urgía al Papa Gregorio XI a
atajar los desmanes de algunos
eclesiásticos: «Esta clase de



indulgencia, que nace del amor
propio y del amor a los parientes, a
los amigos y a la paz terrena, es, en
realidad, la peor crueldad, porque si
una herida no se limpia con hierro
candente y el bisturí del cirujano
cuando es necesario, se infectará y, al
final, acarreará la muerte. Poner
ungüentos puede ser agradable para
el enfermo, pero no mejorará con
ellos»[19].

Naturalmente, la audacia de la
verdadera prudencia no está reñida
con la búsqueda del mejor momento
para la ejecución de lo que se ha
decidido, teniendo siempre en cuenta
la caridad, el bien de las personas. A
veces hay que saber esperar con
paciencia. Otras veces no convendrá
esperar, porque las consecuencias de
hacerlo serían peores, porque la
oportunidad no volverá a repetirse, o
por otros motivos. La persona
prudente es aquella que, aquí y
ahora, «aprecia con golpe seguro de



vista si determinada acción concreta
ha de ser el camino que realmente
conduzca a la obtención del fin
propuesto»[20]. Pero, en todo caso,
solo la ejecución de lo decidido, tras
prudente deliberación, realizará en
nosotros aquel profundo deseo de
Jesús (Mt 5,16): «Alumbre así vuestra
luz ante los hombres, para que vean
vuestras buenas obras y glorifiquen a
vuestro Padre, que está en los cielos».

José Brage

[1] J. Ratzinger, Mirar a Cristo, Edicep,
Valencia, 2005, pp. 20-22.

[2] J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid, 1976,
p. 16.

[3] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
85.



[4] San Agustín, De moribus Eccesiae, I,
15, 25.

[5] Santo Tomás de Aquino, Suma
Teológica, II-II, q. 47, a. 13, res.

[6] J. W. Goethe, Fausto, Prólogo en el
cielo.

[7] Santo Tomás de Aquino, Suma
Teológica, II-II, q. 47, a. 8, ad. 3.

[8] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1806. Las cursivas son propias.

[9] Suma Teológica, II-II, q. 47, a. 8, res.

[10] J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, p. 49.

[11] J. Echevarría, Memoria del Beato
Josemaría, Rialp, Madrid, 2000, p.
165.

[12] Amigos de Dios, n. 87.

[13] San Josemaría, Apuntes tomados
durante una meditación, 29-III-1959.



[14] San Josemaría, Camino, n. 251.

[15] Amigos de Dios, n. 88.

[16] Cfr. Suma Teológica, II-II, q. 47, a.
8, res.

[17] Carta a Álvaro del Portillo, 28-
II-1949, citada en Andrés Vázquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei,
tomo III, Rialp, Madrid, 2003, p. 153.

[18] Camino, n. 11.

[19] S. Undset, Santa Catalina de Siena,
Encuentro, Madrid, 1999, p. 172.

[20] J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, p. 51.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-pe/article/muy-

humanos-muy-divinos-vi-hasta-ponerlo-
por-obra/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/es-pe/article/muy-humanos-muy-divinos-vi-hasta-ponerlo-por-obra/
https://opusdei.org/es-pe/article/muy-humanos-muy-divinos-vi-hasta-ponerlo-por-obra/
https://opusdei.org/es-pe/article/muy-humanos-muy-divinos-vi-hasta-ponerlo-por-obra/
https://opusdei.org/es-pe/article/muy-humanos-muy-divinos-vi-hasta-ponerlo-por-obra/

	Muy humanos, muy divinos (VI): Hasta ponerlo por obra

