
opusdei.org

La ecología en los
textos del Magisterio

Ofrecemos una recopilación de
los principales textos sobre
ecología que la Iglesia ha
publicado tras el Concilio
Vaticano II. Ha sido realizada
por el profesor Antonio Porras,
de la Universidad Pontificia de
la Santa Cruz.

18/06/2015

Juan Pablo II

Mensaje para la XXIII Jornada
Mundial de la Paz 1990



Discurso al Congreso Internacional
sobre ambiente y salud

Mensaje para la XXXII Jornada
Mundial de la Paz 1999

Audiencia general, 17 de enero de
2001

Benedicto XVI

Mensaje para la Jornada Mundial de
la Paz 2007

Mensaje para la Jornada Mundial de
la Paz 2008

Mensaje para la Jornada Mundial de
la Paz 2010

Carta encíclica Caritas in veritate
(nn. 48-52)

Carta con motivo de la Expo de
Zaragoza, 10 de julio de 2008

Discurso a la Curia romana, 22 de
diciembre de 2008



Homilía, 3 de junio de 2006

Francisco

Audiencia general, 5 de junio de 2013

Consejo Pontificio de Justicia y Paz

Compendio de la Doctrina Social de
la Iglesia (nn. 451-487)

Juan Pablo II

Mensaje para la XXIII Jornada
Mundial de la Paz 1990

Paz con Dios Creador, paz con toda
la creación

Introducción

1. En nuestros días aumenta cada vez
más la convicción de que la paz
mundial está amenazada, además de
la carrera armamentista, por los
conflictos regionales y las injusticias
aún existentes en los pueblos y entre
las naciones, así como por la falta del



debido respeto a la naturaleza, la
explotación desordenada de sus
recursos y el deterioro progresivo de
la calidad de la vida. Esta situación
provoca una sensación de
inestabilidad e inseguridad que a su
vez favorece formas de egoísmo
colectivo, acaparamiento y
prevaricación.

Ante el extendido deterioro
ambiental la humanidad se da
cuenta de que no se puede seguir
usando los bienes de la tierra como
en el pasado. La opinión pública y los
responsables políticos están
preocupados por ello, y los
estudiosos de las más variadas
disciplinas examinan sus causas. Se
está formando así una conciencia
ecológica, que no debe ser
obstaculizada, sino más bien
favorecida, de manera que se
desarrolle y madure encontrando
una adecuada expresión en
programas e iniciativas concretas.



2. No pocos valores éticos, de
importancia fundamental para el
desarrollo de una sociedad pacífica,
tienen una relación directa con la
cuestión ambiental. La
interdependencia de los muchos
desafíos, que el mundo actual debe
afrontar, confirma la necesidad de
soluciones coordinadas, basadas en
una coherente visión moral del
mundo.

Para el cristiano tal visión se basa en
las convicciones religiosas sacadas de
la Revelación. Por eso, al comienzo
de este Mensaje, deseo recordar la
narración bíblica de la creación,
confiando que aquellos que no
comparten nuestras convicciones
religiosas puedan encontrar
igualmente elementos útiles para
una línea común de reflexión y de
acción.

I. «Y vio Dios que era bueno»



3. En las páginas del Génesis, en las
cuales se recoge la autorrevelación
de Dios a la humanidad (Gén 1-3), se
repiten como un estribillo las
palabras: «Y vio Dios que era bueno».
Pero cuando Dios, una vez creado el
cielo y el mar, la tierra y todo lo que
ella contiene, crea al hombre y a la
mujer, la expresión cambia
notablemente: «Vio Dios cuanto
había hecho, y todo era muy
bueno» (Gén 1, 31). Dios confió al
hombre y a la mujer todo el resto de
la creación, y entonces —como
leemos— pudo descansar «de toda la
obra creadora» (Gén 2, 3).

La llamada a Adán y Eva, para
participar en la ejecución del plan de
Dios sobre la creación, avivaba
aquellas capacidades y aquellos
dones que distinguen a la persona
humana de cualquier otra criatura y,
al mismo tiempo, establecía una
relación ordenada entre los hombres
y la creación entera. Creados a



imagen y semejanza de Dios, Adán y
Eva debían ejercer su dominio sobre
la tierra (Gén 1, 28) con sabiduría y
amor. Ellos, en cambio, con su
pecado destruyeron la armonía
existente, poniéndose
deliberadamente contra el designio
del Creador. Esto llevó no sólo a la
alienación del hombre mismo, a la
muerte y al fratricidio, sino también
a una especie de rebelión de la tierra
contra él (cfr. Gén 3, 17-19; 4, 12).
Toda la creación se vio sometida a la
caducidad, y desde entonces espera,
de modo misterioso, ser liberada
para entrar en la libertad gloriosa
con todos los hijos de Dios (cfr. Rom
8, 20-21).

4. Los cristianos profesan que en la
muerte y resurrección de Cristo se ha
realizado la obra de reconciliación
de la humanidad con el Padre, a
quien plugo «reconciliar por él y
para él todas las cosas, pacificando,
mediante la sangre de su cruz, lo que



hay en la tierra y en los cielos» (Col 1,
20). Así la creación ha sido renovada
(cfr. Ap 21, 5), y sobre ella, sometida
antes a la «servidumbre» de la
muerte y de la corrupción (cfr. Rom
8, 21), se ha derramado una nueva
vida, mientras nosotros
«esperamos... nuevos cielos y nueva
tierra, en los que habite la justicia» (2
Pe 3, 13) . De este modo el Padre nos
ha dado a «conocer el Misterio de su
voluntad según el benévolo designio
que en él se propuso de antemano,
para realizarlo en la plenitud de los
tiempos: hacer que todo tenga a
Cristo por Cabeza» (Ef 1, 9-10).

5. Estas reflexiones bíblicas iluminan
mejor la relación entre la actuación
humana y la integridad de la
creación. El hombre, cuando se aleja
del designio de Dios creador, provoca
un desorden que repercute
inevitablemente en el resto de la
creación. Si el hombre no está en paz
con Dios la tierra misma tampoco



está en paz: «Por eso, la tierra está en
duelo, y se marchita cuanto en ella
habita, con las bestias del campo y
las aves del cielo: y hasta los peces
del mar desaparecen» (Os 4, 3) .

La experiencia de este «sufrimiento»
de la tierra es común también a
aquellos que no comparten nuestra
fe en Dios. En efecto, a la vista de
todos están las crecientes
devastaciones causadas en la
naturaleza por el comportamiento de
hombres indiferentes a las
exigencias recónditas —y sin
embargo claramente perceptibles—
del orden y de la armonía que la
sostienen.

Y así, se pregunta con ansia si aún
puede ponerse remedio a los daños
provocados. Es evidente que una
solución adecuada no puede consistir
simplemente en una gestión mejor o
en un uso menos irracional de los
recursos de la tierra. Aun



reconociendo la utilidad práctica de
tales medios, parece necesario
remontarse hasta los orígenes y
afrontar en su conjunto la profunda
crisis moral, de la que el deterioro
ambiental es uno de los aspectos más
preocupantes.

II. La crisis ecológica: un problema
moral

6. Algunos elementos de la presente
crisis ecológica revelan de modo
evidente su carácter moral. Entre
ellos hay que incluir, en primer
lugar, la aplicación indiscriminada
de los adelantos científicos y
tecnológicos. Muchos
descubrimientos recientes han
producido innegables beneficios a la
humanidad; es más, ellos
manifiestan cuán noble es la
vocación del hombre a participar
responsablemente en la acción
creadora de Dios en el mundo. Sin
embargo, se ha constatado que la



aplicación de algunos
descubrimientos en el campo
industrial y agrícola produce, a largo
plazo, efectos negativos. Todo esto ha
demostrado crudamente cómo toda
intervención en una área del
ecosistema debe considerar sus
consecuencias en otras áreas y, en
general, en el bienestar de las
generaciones futuras.

La disminución gradual de la capa de
ozono y el consecuente «efecto
invernadero» han alcanzado ya
dimensiones críticas debido a la
creciente difusión de las industrias,
de las grandes concentraciones
urbanas y del consumo energético.
Los residuos industriales, los gases
producidos por la combustión de
carburantes fósiles, la deforestación
incontrolada, el uso de algunos tipos
de herbicidas, de refrigerantes y
propulsores; todo esto, como es bien
sabido, deteriora la atmósfera y el
medio ambiente. De ello se han



seguido múltiples cambios
metereológicos y atmosféricos cuyos
efectos van desde los daños a la salud
hasta el posible sumergimiento
futuro de las tierras bajas.

Mientras en algunos casos el daño es
ya quizás irreversible, en otros
muchos aún puede detenerse. Por
consiguiente, es un deber que toda la
comunidad humana —individuos,
Estados y Organizaciones
internacionales— asuma seriamente
sus responsabilidades.

7. Pero el signo más profundo y
grave de las implicaciones morales,
inherentes a la cuestión ecológica, es
la falta de respeto a la vida, como se
ve en muchos comportamientos
contaminantes.

Las razones de la producción
prevalecen a menudo sobre la
dignidad del trabajador, y los
intereses económicos se anteponen
al bien de cada persona, o incluso al



de poblaciones enteras. En estos
casos, la contaminación o la
destrucción del ambiente son fruto
de una visión reductiva y
antinatural, que configura a veces un
verdadero y propio desprecio del
hombre. Asimismo, los delicados
equilibrios ecológicos son alterados
por una destrucción incontrolada de
las especies animales y vegetales o
por una incauta explotación de los
recursos; y todo esto —conviene
recordarlo— aunque se haga en
nombre del progreso y del bienestar,
no redunda ciertamente en provecho
de la humanidad.

Finalmente, se han de mirar con
profunda inquietud las incalculables
posibilidades de la investigación
biológica. Tal vez no se ha llegado
aún a calcular las alteraciones
provocadas en la naturaleza por una
indiscriminada manipulación
genética y por el desarrollo
irreflexivo de nuevas especies de



plantas y formas de vida animal, por
no hablar de inaceptables
intervenciones sobre los orígenes de
la misma vida humana. A nadie
escapa cómo, en un sector tan
delicado, la indiferencia o el rechazo
de las normas éticas fundamentales
lleven al hombre al borde mismo de
la autodestrucción.

Es el respeto a la vida y, en primer
lugar, a la dignidad de la persona
humana la norma fundamental
inspiradora de un sano progreso
económico, industrial y científico.

Es evidente a todos la complejidad
del problema ecológico. Sin embargo,
hay algunos principios básicos que,
respetando la legítima autonomía y
la competencia específica de cuantos
están comprometidos en ello, pueden
orientar la investigación hacia
soluciones idóneas y duraderas. Se
trata de principios esenciales para
construir una sociedad pacífica, la



cual no puede ignorar el respeto a la
vida, ni el sentido de la integridad de
la creación.

III. En busca de una solución

8. La teología, la filosofía y la ciencia
concuerdan en la visión de un
universo armónico, o sea, un
verdadero «cosmos», dotado de una
integridad propia y de un equilibrio
interno y dinámico. Este orden debe
ser respetado: la humanidad está
llamada a explorarlo y a descubrirlo
con prudente cautela, así como a
hacer uso de él salvaguardando su
integridad.

Por otra parte, la tierra es
esencialmente una herencia común,
cuyos frutos deben ser para beneficio
de todos. «Dios ha destinado la tierra
y cuanto ella contiene para uso de
todo el género humano», ha
afirmado el Concilio Vaticano II
(Const. past. Gaudium et spes, 69).
Esto tiene implicaciones directas



para nuestro problema. Es injusto
que pocos privilegiados sigan
acumulando bienes superfluos,
despilfarrando los recursos
disponibles, cuando una gran
multitud de personas vive en
condiciones de miseria, en el más
bajo nivel de supervivencia. Y es la
misma dimensión dramática del
desequilibrio ecológico la que nos
enseña ahora cómo la avidez y el
egoísmo, individual y colectivo, son
contrarios al orden de la creación,
que implica también la mutua
interdependencia.

9. Los conceptos de orden del
universo y de herencia común ponen
de relieve la necesidad de un sistema
de gestión de los recursos de la
tierra, mejor coordinado a nivel
internacional. Las dimensiones de
los problemas ambientales
sobrepasan en muchos casos las
fronteras de cada Estado. Su
solución, pues, no puede hallarse



sólo a nivel nacional. Recientemente
se han dado algunos pasos
prometedores hacia esta deseada
acción internacional, pero los
instrumentos y los organismos
existentes son todavía inadecuados
para el desarrollo de un plan
coordinado de intervención.
Obstáculos políticos, formas de
nacionalismo exagerado e intereses
económicos —por mencionar sólo
algunos factores— frenan o incluso
impiden la cooperación
internacional y la adopción de
iniciativas eficaces a largo plazo.

La mencionada necesidad de una
acción concertada a nivel
internacional no comporta
ciertamente una disminución de la
responsabilidad de cada Estado.
Estos, en efecto, no sólo deben
aplicar las normas aprobadas junto
con las autoridades de otros Estados,
sino favorecer también internamente
un adecuado orden socio-económico,



atendiendo particularmente a los
sectores más vulnerables de la
sociedad. Corresponde a cada Estado,
en el ámbito del propio territorio, la
función de prevenir el deterioro de la
atmósfera y de la biosfera,
controlando atentamente, entre otras
cosas, los efectos de los nuevos
descubrimientos tecnológicos o
científicos, y ofreciendo a los propios
ciudadanos la garantía de no verse
expuestos a agentes contaminantes o
a residuos tóxicos. Hoy se habla cada
vez con mayor insistencia del
derecho a un ambiente seguro, como
un derecho que debería incluirse en
la Carta de derechos del hombre
puesta al día.

IV. Urgencia de una nueva
solidaridad

10. La crisis ecológica pone en
evidencia la urgente necesidad moral
de una nueva solidaridad,
especialmente en las relaciones entre



los Países en vías de desarrollo y los
Países altamente industrializados.
Los Estados deben mostrarse cada
vez más solidarios y
complementarios entre sí en
promover el desarrollo de un
ambiente natural y social pacífico y
saludable. No se puede pedir, por
ejemplo, a los Países recientemente
industrializados que apliquen a sus
incipientes industrias ciertas normas
ambientales restrictivas si los
Estados industrializados no se las
aplican primero a sí mismos. Por su
parte, los Países en vías de
industrialización no pueden
moralmente repetir los errores
cometidos por otros Países en el
pasado, continuando el deterioro del
ambiente con productos
contaminantes, deforestación
excesiva o explotación ilimitada de
los recursos que se agotan. En este
mismo contexto es urgente encontrar
una solución al problema del



tratamiento y eliminación de los
residuos tóxicos.

Sin embargo, ningún plan, ninguna
organización podrá llevar a cabo los
cambios apuntados si los
responsables de las Naciones de todo
el mundo no se convencen
firmemente de la absoluta necesidad
de esta nueva solidaridad que la
crisis ecológica requiere y que es
esencial para la paz. Esta exigencia
ofrecerá ocasiones propicias para
consolidar las relaciones pacíficas
entre los Estados.

11. Es preciso añadir también que no
se logrará el justo equilibrio
ecológico si no se afrontan
directamente las formas
estructurales de pobreza existentes
en el mundo. Por ejemplo, en
muchos Países la pobreza rural y la
distribución de la tierra han llevado
a una agricultura de mera
subsistencia así como al



empobrecimiento de los terrenos.
Cuando la tierra ya no produce,
muchos campesinos se mudan a
otras zonas —incrementando con
frecuencia el proceso de
deforestación incontrolada— o bien
se establecen en centros urbanos que
carecen de estructuras y servicios.
Además, algunos Países con una
fuerte deuda están destruyendo su
patrimonio natural ocasionando
irremediables desequilibrios
ecológicos, con tal de obtener nuevos
productos de exportación. No
obstante, frente a tales situaciones
sería un modo inaceptable de valorar
la responsabilidad acusar solamente
a los pobres por las consecuencias
ambientales negativas provocadas
por ellos. Es necesario más bien
ayudar a los pobres —a quienes la
tierra ha sido confiada como a todos
los demás— a superar su pobreza, y
esto exige una decidida reforma de
las estructuras y nuevos esquemas



en las relaciones entre los Estados y
los pueblos.

12. Pero existe otro peligro que nos
amenaza: la guerra. La ciencia
moderna tiene ya, por desgracia, la
capacidad de modificar el ambiente
con fines hostiles, y esta
manipulación podría tener a largo
plazo efectos imprevisibles y más
graves aún. A pesar de que
determinados acuerdos
internacionales prohíban la guerra
química, bacteriológica y biológica,
de hecho en los laboratorios se sigue
investigando para el desarrollo de
nuevas armas ofensivas, capaces de
alterar los equilibrios naturales.

Hoy cualquier forma de guerra a
escala mundial causaría daños
ecológicos incalculables. Pero incluso
las guerras locales o regionales, por
limitadas que sean, no sólo
destruyen las vidas humanas y las
estructuras de la sociedad, sino que



dañan la tierra, destruyendo las
cosechas y la vegetación,
envenenando los terrenos y las
aguas. Los supervivientes de estas
guerras se encuentran obligados a
iniciar una nueva vida en
condiciones naturales muy difíciles,
lo cual crea a su vez situaciones de
grave malestar social, con
consecuencias negativas incluso a
nivel ambiental.

13. La sociedad actual no hallará una
solución al problema ecológico si no
revisa seriamente su estilo de vida.
En muchas partes del mundo esta
misma sociedad se inclina al
hedonismo y al consumismo, pero
permanece indiferente a los daños
que éstos causan. Como ya he
señalado, la gravedad de la situación
ecológica demuestra cuan profunda
es la crisis moral del hombre. Si falta
el sentido del valor de la persona y
de la vida humana, aumenta el
desinterés por los demás y por la



tierra. La austeridad, la templanza, la
autodisciplina y el espíritu de
sacrificio deben conformar la vida de
cada día a fin de que la mayoría no
tenga que sufrir las consecuencias
negativas de la negligencia de unos
pocos.

Hay pues una urgente necesidad de
educar en la responsabilidad
ecológica: responsabilidad con
nosotros mismos y con los demás,
responsabilidad con el ambiente. Es
una educación que no puede basarse
simplemente en el sentimiento o en
una veleidad indefinida. Su fin no
debe ser ideológico ni político, y su
planteamiento no puede
fundamentarse en el rechazo del
mundo moderno o en el deseo vago
de un retorno al «paraíso perdido».
La verdadera educación de la
responsabilidad conlleva una
conversión auténtica en la manera
de pensar y en el comportamiento. A
este respecto, las Iglesias y las demás



Instituciones religiosas, los
Organismos gubernamentales, más
aún, todos los miembros de la
sociedad tienen un cometido preciso
a desarrollar. La primera educadora,
de todos modos, es la familia, en la
que el niño aprende a respetar al
prójimo y amar la naturaleza.

14. No se debe descuidar tampoco el
valor estético de la creación. El
contacto con la naturaleza es de por
sí profundamente regenerador, así
como la contemplación de su
esplendor da paz y serenidad. La
Biblia habla a menudo de la bondad
y de la belleza de la creación,
llamada a dar gloria a Dios (cfr., por
ejemplo, Gén 1, 4 ss.; Sal 8, 2; 104, 1
ss.; Sab 13, 3-5; Ecl 39, 16. 33; 43, 1. 9).
Quizás más difícil, pero no menos
intensa, puede ser la contemplación
de las obras del ingenio humano.
También las ciudades pueden tener
una belleza particular, que debe
impulsar a las personas a tutelar el



ambiente de su alrededor. Una
buena planificación urbana es un
aspecto importante de la protección
ambiental, y el respeto por las
características morfológicas de la
tierra es un requisito indispensable
para cada instalación ecológicamente
correcta. Por último, no debe
descuidarse la relación que hay entre
una adecuada educación estética y la
preservación de un ambiente sano.

V. La cuestión ecológica: una
responsabilidad de todos

15. Hoy la cuestión ecológica ha
tomado tales dimensiones que
implica la responsabilidad de todos.
Los verdaderos aspectos de la misma,
que he ilustrado, indican la
necesidad de esfuerzos concordados,
a fin de establecer los respectivos
deberes y los compromisos de cada
uno: de los pueblos, de los Estados y
de la Comunidad internacional. Esto
no sólo coincide con los esfuerzos



por construir la verdadera paz, sino
que objetivamente los confirma y los
afianza. Incluyendo la cuestión
ecológica en el más amplio contexto
de la causa de la paz en la sociedad
humana, uno se da cuenta mejor de
cuan importante es prestar atención
a lo que nos revelan la tierra y la
atmósfera: en el universo existe un
orden que debe respetarse; la
persona humana, dotada de la
posibilidad de libre elección, tiene
una grave responsabilidad en la
conservación de este orden, incluso
con miras al bienestar de las futuras
generaciones. La crisis ecológica —
repito una vez más— es un problema
moral.

Incluso los hombres y las mujeres
que no tienen particulares
convicciones religiosas, por el
sentido de sus propias
responsabilidades ante el bien
común, reconocen su deber de
contribuir al saneamiento del



ambiente. Con mayor razón aún, los
que creen en Dios creador, y, por
tanto, están convencidos de que en el
mundo existe un orden bien definido
y orientado a un fin, deben sentirse
llamados a interesarse por este
problema. Los cristianos, en
particular, descubren que su
cometido dentro de la creación, así
como sus deberes con la naturaleza y
el Creador forman parte de su fe.
Ellos, por tanto, son conscientes del
amplio campo de cooperación
ecuménica e interreligiosa que se
abre a sus ojos.

16. Al final de este Mensaje deseo
dirigirme directamente a mis
hermanos y hermanas de la Iglesia
católica para recordarles la
importante obligación de cuidar toda
la creación. El compromiso del
creyente por un ambiente sano nace
directamente de su fe en Dios
creador, de la valoración de los
efectos del pecado original y de los



pecados personales, así como de la
certeza de haber sido redimido por
Cristo. El respeto por la vida y por la
dignidad de la persona humana
incluye también el respeto y el
cuidado de la creación, que está
llamada a unirse al hombre para
glorificar a Dios (cfr. Sal 148 y 96).

San Francisco de Asís, al que he
proclamado Patrono celestial de los
ecologistas en 1979 (cfr. Cart. Apost. 
Inter sanctos: AAS 71 (1979), 1509 s.),
ofrece a los cristianos el ejemplo de
un respeto auténtico y pleno por la
integridad de la creación. Amigo de
los pobres, amado por las criaturas
de Dios, invitó a todos —animales,
plantas, fuerzas naturales, incluso al
hermano Sol y a la hermana Luna—
a honrar y alabar al Señor. El pobre
de Asís nos da testimonio de que
estando en paz con Dios podemos
dedicarnos mejor a construir la paz
con toda la creación, la cual es



inseparable de la paz entre los
pueblos.

Deseo que su inspiración nos ayude a
conservar siempre vivo el sentido de
la «fraternidad» con todas las cosas
—creadas buenas y bellas por Dios
Todopoderoso— y nos recuerde el
grave deber de respetarlas y
custodiarlas con particular cuidado,
en el ámbito de la más amplia y más
alta fraternidad humana.

Vaticano, 8 de diciembre de 1989.

Discurso al Congreso Internacional
sobre ambiente y salud

24 de marzo de 1997

Ilustres señores y señoras:

1. […]

La ecología, que nació como nombre
y como mensaje cultural hace más de
un siglo, ha conquistado
rápidamente la atención de los



estudiosos, suscitando un creciente
interés interdisciplinar por parte de
biólogos, médicos, economistas,
filósofos y políticos. Se trata del
estudio de la relación entre los
organismos vivos y su ambiente, en
particular entre el hombre y todo su
entorno. En efecto, tanto el ambiente
animado como el inanimado tienen
una influencia decisiva en la salud
del hombre, asunto sobre el que
estáis reflexionando en vuestro
congreso.

2. La relación entre el hombre y el
ambiente ha caracterizado las
diversas fases de la civilización
humana, desde la cultura primitiva:
en la fase agrícola, en la fase
industrial y en la fase tecnológica. La
época moderna ha experimentado la
creciente capacidad de intervención
transformadora del hombre.

El aspecto de conquista y explotación
de los recursos ha llegado a



predominar y a extenderse, y
amenaza hoy la misma capacidad de
acogida del ambiente: el ambiente
como «recurso» pone en peligro el
ambiente como «casa». A causa de
los poderosos medios de
transformación que brinda la
civilización tecnológica, a veces
parece que el equilibrio hombre-
ambiente ha alcanzado un punto
crítico.

3. En la antigüedad, el hombre
consideraba el ambiente donde vivía
con sentimientos ambivalentes y
cambiantes, unas veces de
admiración y veneración, y otras de
temor ante un mundo
aparentemente amenazador.

La Revelación bíblica ha aportado a
la concepción del cosmos el mensaje
iluminador y pacificador de la
creación, según el cual las realidades
mundanas son buenas porque Dios



las ha querido por su amor al
hombre.

Al mismo tiempo, la antropología
bíblica ha considerado al hombre,
creado a imagen y semejanza de
Dios, como criatura capaz de
trascender la realidad mundana en
virtud de su espiritualidad y, por
tanto, como custodio responsable del
ambiente en el que vive. Se lo ofrece
el Creador como casa y como
recurso.

4. Es evidente la consecuencia que se
sigue de esta doctrina: la relación
que el hombre tiene con Dios
determina la relación del hombre
con sus semejantes y con su
ambiente. Por eso, la cultura
cristiana ha reconocido siempre en
las criaturas que rodean al hombre
otros tantos dones de Dios que se han
de cultivar y custodiar con sentido de
gratitud hacia el Creador. En
particular, la espiritualidad



benedictina y la franciscana han
testimoniado esta especie de
parentesco del hombre con el medio
ambiente, alimentando en él una
actitud de respeto a toda realidad del
mundo que lo rodea.

En la edad moderna secularizada se
asiste al nacimiento de una doble
tentación: una concepción del saber
ya no entendido como sabiduría y
contemplación, sino como poder
sobre la naturaleza, que
consiguientemente se considera
objeto de conquista. La otra
tentación es la explotación
desenfrenada de los recursos, bajo el
impulso de la búsqueda ilimitada de
beneficios, según la mentalidad
propia de las sociedades modernas
de tipo capitalista. Así, el ambiente se
ha convertido con frecuencia en una
presa, en beneficio de algunos
fuertes grupos industriales y en
perjuicio de la humanidad en su
conjunto, con el consiguiente daño



para el equilibrio del ecosistema, de
la salud de los habitantes y de las
generaciones futuras.

5. Hoy asistimos, a menudo, al
despliegue de posiciones opuestas y
exasperadas: por una parte,
basándose en que los recursos
ambientales pueden agotarse o llegar
a ser insuficientes, se pide la
represión de la natalidad,
especialmente respecto a los pueblos
pobres y en vías de desarrollo. Por
otra, en nombre de una concepción
inspirada en el ecocentrismo y el
biocentrismo, se propone eliminar la
diferencia ontológica y axiológica
entre el hombre y los demás seres
vivos, considerando la biosfera como
una unidad biótica de valor
indiferenciado. Así, se elimina la
responsabilidad superior del hombre
en favor de una consideración
igualitaria de la «dignidad» de todos
los seres vivos.



Pero el equilibrio del ecosistema y la
defensa de la salubridad del
ambiente necesitan, precisamente, la
responsabilidad del hombre, una
responsabilidad que debe estar
abierta a las nuevas formas de
solidaridad. Se necesita una
solidaridad abierta y comprensiva
con todos los hombres y todos los
pueblos, una solidaridad fundada en
el respeto a la vida y en la promoción
de recursos suficientes para los más
pobres y para las generaciones
futuras.

La humanidad de hoy, si logra
conjugar las nuevas capacidades
científicas con una fuerte dimensión
ética, ciertamente será capaz de
promover el ambiente como casa y
como recurso, en favor del hombre y
de todos los hombres; de eliminar los
factores de contaminación; y de
asegurar condiciones adecuadas de
higiene y salud tanto para pequeños



grupos como para grandes
asentamientos humanos.

La tecnología que contamina,
también puede descontaminar; la
producción que acumula, también
puede distribuir equitativamente, a
condición de que prevalezca la ética
del respeto a la vida, a la dignidad
del hombre y a los derechos de las
generaciones humanas presentes y
futuras.

6. Todo esto necesita puntos firmes
de referencia e inspiración: la
conciencia clara de la creación como
obra de la sabiduría providente de
Dios, y la conciencia de la dignidad y
responsabilidad del hombre en el
designio de la creación.

Mirando el rostro de Dios, el hombre
puede iluminar la faz de la tierra y
asegurar, con su compromiso ético,
la hospitalidad ambiental para el
hombre de hoy y del futuro.



En el Mensaje para la Jornada
mundial de la paz de 1990 recordé
que «el signo más profundo y grave
de las implicaciones morales,
inherentes a la cuestión ecológica, es
la falta de respeto a la vida, como se
ve en muchos comportamientos
contaminantes» (n. 7).

La defensa de la vida y la
consiguiente promoción de la salud,
especialmente de las poblaciones
más pobres y en vías de desarrollo,
será, al mismo tiempo, la medida y el
criterio de fondo del horizonte
ecológico a nivel regional y mundial.

Que el Señor os ilumine y asista en
vuestro compromiso en favor de la
conservación de la salubridad del
ambiente. A su bondad de Padre, rico
en amor a cada una de sus criaturas,
encomiendo vuestros esfuerzos y, en
su nombre, os bendigo a todos.

Mensaje para la XXXII Jornada
Mundial de la Paz 1999



El secreto de la paz verdadera
reside en el respeto de los
derechos humanos

1. En la primera Encíclica, Redemptor
hominis, que dirigí hace casi veinte
años a todos los hombres y mujeres
de buena voluntad, ya puse de
relieve la importancia del respeto de
los derechos humanos. La paz florece
cuando se observan íntegramente
estos derechos, mientras que la
guerra nace de su transgresión y se
convierte, a su vez, en causa de
ulteriores violaciones aún más
graves de los mismos [Cf. Carta enc. 
Redemptor hominis, 17].

A las puertas de un nuevo año, el
último antes del Gran Jubileo,
quisiera detenerme una vez más
sobre este tema de capital
importancia con todos vosotros,
hombres y mujeres de todas las
partes del mundo, con vosotros,
responsables políticos y guías



religiosos de los pueblos, con
vosotros, que amáis la paz y queréis
consolidarla en el mundo.

Esta es la convicción que, con vistas a
la Jornada Mundial de la Paz, deseo
compartir con vosotros: cuando la
promoción de la dignidad de la
persona es el principio conductor
que nos inspira, cuando la búsqueda
del bien común es el compromiso
predominante, entonces es cuando se
ponen fundamentos sólidos y
duraderos a la edificación de la paz.
Por el contrario, si se ignoran o
desprecian los derechos humanos, o
la búsqueda de intereses particulares
prevalece injustamente sobre el bien
común, se siembran inevitablemente
los gérmenes de la inestabilidad, la
rebelión y la violencia.

Respeto de la dignidad humana
patrimonio de la humanidad

2. La dignidad de la persona humana
es un valor transcendente,



reconocido siempre como tal por
cuantos buscan sinceramente la
verdad. En realidad, la historia
entera de la humanidad se debe
interpretar a la luz de esta
convicción. Toda persona, creada a
imagen y semejanza de Dios (cf. Gn 1,
26-28), y por tanto radicalmente
orientada a su Creador, está en
relación constante con los que tienen
su misma dignidad. Por eso, allí
donde los derechos y deberes se
corresponden y refuerzan
mutuamente, la promoción del bien
del individuo se armoniza con el
servicio al bien común.

La historia contemporánea ha puesto
de relieve de manera trágica el
peligro que comporta el olvido de la
verdad sobre la persona humana.
Están a la vista los frutos de
ideologías como el marxismo, el
nazismo y el fascismo, así como
también los mitos de la superioridad
racial, del nacionalismo y del



particularismo étnico. No menos
perniciosos, aunque no siempre tan
vistosos, son los efectos del
consumismo materialista, en el cual
la exaltación del individuo y la
satisfacción egocéntrica de las
aspiraciones personales se
convierten en el objetivo último de la
vida. En esta perspectiva, las
repercusiones negativas sobre los
demás son consideradas del todo
irrelevantes. Es preciso reafirmar,
sin embargo, que ninguna ofensa a la
dignidad humana puede ser
ignorada, cualquiera que sea su
origen, su modalidad o el lugar en
que sucede.

Universalidad e indivisibilidad de
los derechos humanos

3. En 1998 se ha cumplido el 50°
aniversario de la adopción de la
«Declaración Universal de los
Derechos Humanos». Ésta fue
deliberadamente vinculada a Carta



de las Naciones Unidas, con la que
comparte una misma inspiración. La
Declaración tiene como premisa
básica la afirmación de que el
reconocimiento de la dignidad innata
de todos los miembros de la familia
humana, así como la igualdad e
inalienabilidad de sus derechos, es el
fundamento de la libertad, de la
justicia y de la paz en el mundo
[Declaración Universal de los
Derechos Humanos, Preámbulo,
primer párrafo]. Todos los
documentos internacionales
sucesivos sobre los Derechos
Humanos reiteran esta verdad,
reconociendo y afirmando que
derivan de la dignidad y del valor
inherentes a la persona humana
[Declaración de Viena (25 de junio de
1993), Preámbulo, 2].

La Declaración Universal es muy
clara: reconoce los derechos que
proclama, no los otorga; en efecto,
éstos son inherentes a la persona



humana y a su dignidad. De aquí se
desprende que nadie puede privar
legítimamente de estos derechos a
uno sólo de sus semejantes, sea quien
sea, porque sería ir contra su propia
naturaleza. Todos los seres humanos,
sin excepción, son iguales en
dignidad. Por la misma razón, tales
derechos se refieren a todas las fases
de la vida y en cualquier contexto
político, social, económico o cultural.
Son un conjunto unitario, orientado
decididamente a la promoción de
cada uno de los aspectos del bien de
la persona y de la sociedad.

Los derechos humanos son
agrupados tradicionalmente en dos
grandes categorías que incluyen, por
una parte, los derechos civiles y
políticos y, por otra, los económicos,
sociales y culturales. Ambas
categorías están garantizadas, si bien
en grado diverso, por acuerdos
internacionales; en efecto, los
derechos humanos están



estrechamente entrelazados unos
con otros, siendo expresión de
aspectos diversos del único sujeto,
que es la persona. La promoción
integral de todas las categorías de los
derechos humanos es la verdadera
garantía del pleno respeto por cada
uno de los derechos.

La defensa de la universalidad y de
la indivisibilidad de los derechos
humanos es esencial para la
construcción de una sociedad
pacífica y para el desarrollo integral
de individuos, pueblos y naciones. La
afirmación de esta universalidad e
indivisibilidad no excluye, en efecto,
diferencias legítimas de índole
cultural y política en la actuación de
cada uno de los derechos, siempre
que, en cualquier caso, se respeten
los términos fijados por la
Declaración Universal para toda la
humanidad.



Teniendo muy presentes estos
presupuestos fundamentales,
quisiera ahora resaltar algunos
derechos específicos, que hoy
parecen estar particularmente
expuestos a violaciones más o menos
manifiestas.

El derecho a la vida

4. Entre ellos, el primero es el
fundamental derecho a la vida. La
vida humana es sagrada e inviolable
desde su concepción hasta su
término natural. «No matar» es el
mandamiento divino que señala el
límite extremo, que nunca es lícito
traspasar. «La eliminación directa y
voluntaria de un ser humano
inocente es siempre gravemente
inmoral» [Carta enc. Evangelium
vitae, 57].

El derecho a la vida es inviolable.
Esto implica una opción positiva, una
opción por la vida. El desarrollo de
una cultura orientada en este sentido



se extiende a todas las circunstancias
de la existencia y asegura la
promoción de la dignidad humana
en cualquier situación. Una auténtica
cultura de la vida, al mismo tiempo
que garantiza el derecho a venir al
mundo a quien aún no ha nacido,
protege también a los recién nacidos,
particularmente a las niñas, del
crimen del infanticidio. Asegura
igualmente a los minusválidos el
desarrollo de sus posibilidades y la
debida atención a los enfermos y
ancianos. Un reto que suscita
profundas inquietudes proviene de
los recientes descubrimientos en el
campo de la ingeniería genética. Para
que la investigación científica en
dicho ámbito esté al servicio de la
persona, es preciso que esté
acompañada en cada fase por una
atenta reflexión ética, que inspire
adecuadas normas jurídicas para
salvaguardar la integridad de la vida
humana. Jamás la vida puede ser
degradada a objeto.



Optar por la vida comporta el
rechazo de toda forma de violencia.
La violencia de la pobreza y del
hambre, que aflige a tantos seres
humanos; la de los conflictos
armados; la de la difusión criminal
de las drogas y el tráfico de armas; la
de los daños insensatos al ambiente
natural [Cf. ibíd., 10]. El derecho a la
vida debe ser promovido y tutelado
en cualquier circunstancia con
oportunas garantías legales y
políticas, puesto que ninguna ofensa
contra el derecho a la vida, contra la
dignidad de cada persona, es
irrelevante.

La libertad religiosa, centro de los
derechos humanos

5. La religión expresa las
aspiraciones más profundas de la
persona humana, determina su
visión del mundo y orienta su
relación con los demás. En el fondo,
ofrece la respuesta a la cuestión



sobre el verdadero sentido de la
existencia, tanto en el ámbito
personal como social. La libertad
religiosa, por tanto, es como el
corazón mismo de los derechos
humanos. Es inviolable hasta el
punto de exigir que se reconozca a la
persona incluso la libertad de
cambiar de religión, si así lo pide su
conciencia. En efecto, cada uno debe
seguir la propia conciencia en
cualquier circunstancia y no puede
ser obligado a obrar en contra de ella
[Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl. 
Dignitatis humanae, 3]. Precisamente
por eso, nadie puede ser obligado a
aceptar por la fuerza una
determinada religión, sean cuales
fueran las circunstancias o los
motivos.

La Declaración Universal de los
Derechos Humanos reconoce que el
derecho a la libertad religiosa
incluye el derecho a manifestar las
propias creencias, tanto



individualmente como con otros, en
público o en privado [Cf. art. 18]. A
pesar de ello, existen aún hoy lugares
en los que el derecho a reunirse por
motivos de culto, o no es reconocido
o está limitado a los miembros de
una sola religión. Esta grave
violación de uno de los derechos
fundamentales de la persona es
causa de enormes sufrimientos para
los creyentes. Cuando un Estado
concede un estatuto especial a una
religión, esto no puede hacerse en
detrimento de las otras. Sin embargo,
es notorio que hay naciones en las
que individuos, familias y grupos
enteros siguen siendo discriminados
y marginados a causa de su credo
religioso.

Tampoco se debe pasar por alto otro
problema indirectamente
relacionado con la libertad religiosa.
A veces se crean entre comunidades
o pueblos de diferentes convicciones
y culturas religiosas tensiones



crecientes que, por la pasión
suscitada, terminan por
transformarse en conflictos
violentos. El recurso a la violencia en
nombre del propio credo religioso es
una deformación de las enseñanzas
mismas de las principales religiones.
Como han repetido tantas veces
diversos exponentes religiosos,
también yo reitero que el uso de la
violencia no puede tener nunca una
fundada justificación religiosa, y
tampoco promueve el auge del
auténtico sentimiento religioso.

El derecho a participar

6. Cada ciudadano tiene el derecho a
participar en la vida de la propia
comunidad. Esta es una convicción
generalmente compartida hoy en día.
No obstante, este derecho se
desvanece cuando el proceso
democrático pierde su eficacia a
causa del favoritismo y los
fenómenos de corrupción, los cuales



no solamente impiden la legítima
participación en la gestión del poder,
sino que obstaculizan el acceso
mismo a un disfrute equitativo de los
bienes y servicios comunes. Incluso
las elecciones pueden ser
manipuladas con el fin de asegurar
la victoria de ciertos partidos o
personas. Se trata de una ofensa a la
democracia que comporta
consecuencias muy serias, puesto
que los ciudadanos, además del
derecho, tienen también la
responsabilidad de participar;
cuando se les impide esto, pierden la
esperanza de poder intervenir
eficazmente y se abandonan a una
actitud de indiferencia pasiva. De
este modo, se hace prácticamente
imposible el desarrollo de un sano
sistema democrático.

Recientemente se han adoptado
diversas medidas para asegurar
elecciones legítimas en Estados que
intentan pasar con dificultad de una



forma de totalitarismo a un régimen
democrático. Sin embargo, aún
siendo útiles y eficaces en situaciones
de emergencia, tales iniciativas no
eximen del esfuerzo que comporta la
creación en los ciudadanos de una
plataforma de convicciones
compartidas, con las cuales se evite
definitivamente la manipulación del
proceso democrático.

En el ámbito de la comunidad
internacional, las naciones y los
pueblos tienen derecho a participar
en las decisiones que con frecuencia
modifican profundamente su modo
de vivir. El carácter técnico de ciertos
problemas económicos provoca la
tendencia a limitar su discusión a
círculos restringidos, con el
consiguiente peligro de
concentración del poder político y
financiero en un número limitado de
gobiernos o grupos de interés. La
búsqueda del bien común nacional e
internacional exige poner en



práctica, también en el campo
económico, el derecho de todos a
participar en las decisiones que les
conciernen.

Una forma particularmente grave
de discriminación

7. Una de las formas más dramáticas
de discriminación consiste en negar
a grupos étnicos y minorías
nacionales el derecho fundamental a
existir como tales. Esto ocurre
cuando se intenta su supresión o
deportación, o también cuando se
pretende debilitar su identidad
étnica hasta hacerlos irreconocibles.
¿Se puede permanecer en silencio
ante crímenes tan graves contra la
humanidad? Ningún esfuerzo ha de
ser considerado excesivo cuando se
trata de poner término a semejantes
aberraciones, indignas de la persona
humana.

Un signo positivo de la creciente
voluntad de los Estados de reconocer



la propia responsabilidad en la
protección de las víctimas de tales
crímenes y en el compromiso por
prevenirlos, es la reciente iniciativa
de una Conferencia Diplomática de
las Naciones Unidas, que, con una
deliberación específica, ha aprobado
los Estatutos de una Corte Penal
Internacional, destinada a
determinar las culpas y castigar a los
responsables de los crímenes de
genocidio, crímenes contra la
humanidad, crímenes de guerra y de
agresión. Esta nueva institución, si se
constituye sobre buenas bases
jurídicas, podría contribuir
progresivamente a asegurar a escala
mundial una tutela eficaz de los
derechos humanos.

Derecho a la propia realización

8. Todo ser humano posee
capacidades innatas que han de ser
desarrolladas. De ello depende la
plena realización de su personalidad



y también su conveniente inserción
en el contexto social del propio
ambiente. Por eso es necesario, ante
todo, proveer a la educación
apropiada de quienes comienzan la
aventura de la vida, pues de ello
depende su éxito futuro.

Desde este punto de vista, ¿cómo no
preocuparse al ver que, en algunas
de las regiones más pobres del
mundo, las oportunidades de
formación, especialmente por lo que
se refiere a la instrucción primaria,
están en realidad disminuyendo?
Esto se debe a veces a la situación
económica del país, que no permite
retribuir convenientemente a los
profesores. En otros casos, parece
haber dinero disponible para
proyectos de prestigio o para la
educación secundaria, pero no para
la primaria. Cuando se limitan las
oportunidades formativas,
especialmente para las niñas, se
predisponen estructuras de



discriminación que pueden influir
sobre el desarrollo integral de la
sociedad. El mundo acabaría por
estar dividido según un nuevo
criterio: por una parte, Estados e
individuos dotados de tecnologías
avanzadas y, por otra, países y
personas con conocimientos y
aptitudes muy limitadas. Como es
fácil intuir, esto no haría más que
reforzar las ya notables
desigualdades económicas existentes
no sólo entre los Estados, sino incluso
dentro de ellos. La educación y la
formación profesional deben estar
en primera línea, tanto en los planes
de los países en vías de desarrollo
como en los programas de
renovación urbana y rural de los
pueblos económicamente más
avanzados.

Otro derecho fundamental, de cuya
realización depende la consecución
de un digno nivel de vida, es el
derecho al trabajo ¿Cómo se pueden



adquirir si no los alimentos, los
vestidos, la casa, la asistencia médica
y tantas otras necesidades de la vida?
Sin embargo, la falta de trabajo
representa hoy un grave problema:
es incontable el número de personas
que en muchas partes del mundo
están afectadas por el desolador
fenómeno del desempleo. Es
necesario y urgente que todos,
especialmente los que tienen en sus
manos los hilos del poder político o
económico, hagan todo lo posible
para poner remedio a una situación
tan penosa. Aún siendo necesarias,
no es posible limitarse a las
intervenciones de emergencia en
caso de desempleo, enfermedad o
circunstancias semejantes que no
dependen de la voluntad de cada
sujeto [Cf. Declaración Universal de
los Derechos Humanos, art. 25, 1],
sino que se ha de trabajar para que
los desocupados puedan asumir la
responsabilidad de su propia
existencia, emancipándose de un



régimen de asistencialismo
humillante.

Progreso global en solidaridad

9. La rápida carrera hacia la
globalización de los sistemas
económicos y financieros, a su vez,
hace más clara la urgencia de
establecer quién debe garantizar el
bien común y global, y la realización
de los derechos económicos y
sociales. El libre mercado de por sí
no puede hacerlo, ya que, en
realidad, existen muchas
necesidades humanas que no tienen
salida en el mercado. «Por encima de
la lógica de los intercambios a base
de los parámetros y de sus formas
justas, existe algo que es debido al
hombre porque es hombre, en virtud
de su eminente dignidad» [Carta enc.
Centesimus annus, 34].

Los efectos de las recientes crisis
económicas y financieras han
repercutido gravemente sobre



muchas personas, reducidas a
condiciones de extrema pobreza.
Muchas de ellas sólo desde hacía
poco tiempo habían alcanzado una
situación que justificaba su
esperanza alentadora de cara al
futuro. Sin ninguna responsabilidad
por su parte, tales esperanzas se han
visto cruelmente truncadas, con
consecuencias trágicas para ellos y
para sus hijos. Y ¿cómo ignorar los
efectos de las fluctuaciones de los
mercados financieros? Es urgente
una nueva visión de progreso global
en la solidaridad, que prevea un
desarrollo integral y sostenible de la
sociedad, permitiendo a cada uno de
sus miembros llevar a cabo sus
potencialidades.

En este contexto, dirijo una llamada
apremiante a los que tienen la
responsabilidad a escala mundial de
las relaciones económicas, para que
se interesen por la solución del
problema acuciante de la deuda



internacional de las naciones más
pobres. A este respecto, instituciones
financieras internacionales han
tomado una iniciativa concreta digna
de aprecio. Dirijo mi llamada a todos
los que están interesados en este
problema, especialmente a las
naciones más ricas, para que den el
apoyo necesario que asegure el pleno
éxito de esta iniciativa. Es preciso un
esfuerzo rápido y vigoroso que
consienta al mayor número posible
de países, de cara al año 2000, salir
de una situación ya insostenible. El
diálogo entre las instituciones
competentes, si está animado por
una voluntad de entendimiento,
conducirá —estoy seguro de ello— a
una solución satisfactoria y
definitiva. De ese modo, será posible
un desarrollo duradero para las
naciones más desfavorecidas, y el
milenio que tenemos delante será
también para ellas un tiempo de
esperanza renovada.



Responsabilidad respecto al medio
ambiente

10. Con la promoción de la dignidad
humana se relaciona el derecho a un
medio ambiente sano, ya que éste
pone de relieve el dinamismo de las
relaciones entre el individuo y la
sociedad. Un conjunto de normas
internacionales, regionales y
nacionales sobre el medio ambiente
está dando forma jurídica
gradualmente a este derecho. Sin
embargo, por sí solas, las medidas
jurídicas no son suficientes. El
peligro de daños graves a la tierra y
al mar, al clima, a la flora y a la
fauna, exige un cambio profundo en
el estilo de vida típico de la moderna
sociedad de consumo,
particularmente en los países más
ricos. No se debe infravalorar otro
riesgo, aunque sea menos drástico:
empujados por la necesidad, los que
viven míseramente en las áreas
rurales pueden llegar a explotar por



encima de sus límites la poca tierra
de que disponen. Por eso, se debe
favorecer una formación específica
que les enseñe cómo armonizar el
cultivo de la tierra con el respeto por
el medio ambiente.

El presente y el futuro del mundo
dependen de la salvaguardia de la
creación, porque hay una constante
interacción entre la persona humana
y la naturaleza. El poner el bien del
ser humano en el centro de la
atención por el medio ambiente es,
en realidad, el modo más seguro para
salvaguardar la creación; de ese
modo, en efecto, se estimula la
responsabilidad de cada uno en
relación con los recursos naturales y
su uso racional.

El derecho a la paz

11. La promoción del derecho a la
paz asegura en cierto modo el
respeto de todos los otros derechos
porque favorece la construcción de



una sociedad en cuyo seno las
relaciones de fuerza se sustituyen
por relaciones de colaboración con
vistas al bien común. La situación
actual prueba sobradamente el
fracaso del recurso a la violencia
como medio para resolver los
problemas políticos y sociales. La
guerra destruye, no edifica; debilita
las bases morales de la sociedad y
crea ulteriores divisiones y tensiones
persistentes. No obstante, las noticias
continúan hablando de guerras y
conflictos armados con un sinfín de
víctimas. ¡Cuántas veces mis
Predecesores y yo mismo hemos
implorado el fin de estos horrores!
Continuaré haciéndolo hasta que se
comprenda que la guerra es el
fracaso de todo auténtico
humanismo [Cf. Catecismo de la
Iglesia Católica, nn. 2307-2317].

Gracias a Dios, son muchos los pasos
que se han dado en algunas regiones
hacia la consolidación de la paz. Se



debe reconocer el gran mérito de
aquellos políticos decididos que
tienen el valor de continuar las
negociaciones incluso cuando la
situación parece hacerlas imposibles.
Pero, a la vez, ¿cómo no denunciar
las masacres que continúan en otras
partes, con la deportación de pueblos
enteros de sus tierras y la
destrucción de casas y cultivos? Ante
las víctimas ya incontables, me dirijo
a los responsables de las naciones y a
los hombres de buena voluntad para
que acudan en auxilio de los que
están implicados en atroces
conflictos, especialmente en África,
tal vez inspirados por intereses
económicos externos, y les ayuden a
poner fin a los mismos. Un paso
concreto en este sentido es
seguramente la abolición del tráfico
de armas hacia los países en guerra y
el apoyo a los responsables de esos
pueblos en la búsqueda de la vía del
diálogo. ¡Ésta es la vía digna del
hombre, ésta es la vía de la paz!



Mi pensamiento se dirige con
aflicción a quienes viven y crecen en
un ambiente de guerra, a quienes no
han conocido otra cosa que conflictos
y violencias. Los que sobrevivan
llevarán para el resto de sus vidas las
heridas de tan terrible experiencia. Y
¿qué decir de los niños soldado? ¿Se
puede aceptar en algún caso que se
arruinen así estas vidas apenas
estrenadas? Adiestrados para matar,
y a menudo empujados a hacerlo,
estos niños tendrán graves
problemas en su posterior inserción
en la sociedad civil. Si se interrumpe
su educación y se daña su capacidad
de trabajo, ¡qué consecuencias para
su futuro! Los niños tienen necesidad
de paz; tienen derecho a ella.

Al recuerdo de estos niños quisiera
unir el de los muchachos víctimas de
las minas antipersonales y de otros
medios de guerra. A pesar de los
esfuerzos ya realizados para limpiar
los campos minados, se asiste ahora



a una paradoja increíble e
inhumana: desobedeciendo a la
voluntad claramente expresada por
los gobiernos y los pueblos de poner
definitivamente fin al uso de un
arma tan perversa, se han seguido
colocando otras minas en lugares ya
limpiados.

Gérmenes de guerra se difunden
también por la proliferación masiva
e incontrolada de armas ligeras que,
al parecer, circulan libremente de un
área de conflicto a otra, sembrando
violencia a lo largo de su recorrido.
Corresponde a los gobiernos adoptar
medidas apropiadas para el control
de la producción, la venta, la
importación y la exportación de estos
instrumentos de muerte. Sólo de ese
modo es posible afrontar
eficazmente en su conjunto el
problema del considerable tráfico
ilícito de armas.



Una cultura de los derechos
humanos, responsabilidad de
todos

12. No es posible ahora extendernos
sobre este punto. Quisiera destacar,
sin embargo, que ningún derecho
humano está seguro si no nos
comprometemos a tutelarlos todos.
Cuando se acepta sin reaccionar la
violación de uno cualquiera de los
derechos humanos fundamentales,
todos los demás están en peligro. Es
indispensable, por lo tanto, un
planteamiento global del tema de los
derechos humanos y un compromiso
serio en su defensa. Sólo cuando una
cultura de los derechos humanos,
respetuosa con las diversas
tradiciones, se convierte en parte
integrante del patrimonio moral de
la humanidad, se puede mirar con
serena confianza al futuro.

En efecto, ¿cómo podría existir la
guerra, si cada derecho humano



fuera respetado? El respeto integral
de los derechos humanos es el
camino más seguro para estrechar
relaciones sólidas entre los Estados.
La cultura de los derechos humanos
no puede ser sino cultura de paz.
Toda violación de los mismos
contiene en sí el germen de un
posible conflicto. Ya mi venerado
Predecesor, el Siervo de Dios Pío XII,
al final de la segunda Guerra
mundial, hacía la pregunta: «Cuando
un pueblo es expulsado por la fuerza,
¿quién tendría el valor de prometer
seguridad al resto del mundo en el
contexto de una paz
duradera?» [Discurso a una Comisión
del Congreso de los Estados Unidos
de América (21 de agosto de 1945)].

Para promover una cultura de los
derechos humanos que repercuta en
las conciencias, es necesaria la
colaboración de todas las fuerzas
sociales. Quisiera referirme
específicamente al papel de los



medios de comunicación social, tan
importantes en la formación de la
opinión pública y, en consecuencia,
en la orientación de los
comportamientos de los ciudadanos.
Al mismo tiempo que es innegable su
responsabilidad en aquellas
violaciones de los derechos humanos
que tienen su origen en la exaltación
de la violencia eventualmente
fomentada en ellos, es justo
reconocerles el mérito de las nobles
iniciativas de diálogo y solidaridad
que han madurado gracias a los
mensajes difundidos en los mismos
medios en favor de la comprensión
recíproca y de la paz.

Tiempo de opciones, tiempo de
esperanza

13. El nuevo milenio está ya a las
puertas y su cercanía ha alimentado
en los corazones de muchos la
esperanza de un mundo más justo y
solidario. Es una aspiración que



puede, más aún, debe ser llevada a
término.

En esta perspectiva me dirijo ahora
en particular a todos vosotros,
queridos hermanos y hermanas en
Cristo, que en las distintas partes del
mundo tomáis el Evangelio como
norma de vida: ¡haceos heraldos de
la dignidad del hombre! La fe nos
enseña que toda persona ha sido
creada a imagen y semejanza de
Dios. Ante el rechazo del hombre, el
amor del Padre celestial permanece
fiel; su amor no tiene fronteras. Él ha
enviado a su Hijo Jesús para redimir
a cada persona, restituyéndole su
plena dignidad [Cf. Carta enc. 
Redemptor hominis, 13-14]. Ante tal
actitud, ¿cómo podríamos excluir a
alguno de nuestra atención? Al
contrario, debemos reconocer a
Cristo en los más pobres y
marginados, a los que la Eucaristía,
comunión con el cuerpo y la sangre
de Cristo ofrecidos por nosotros, nos



compromete a servir [Cf. Catecismo
de la Iglesia Católica, n. 1397]. Como
indica claramente la parábola del
rico, que quedará siempre sin
nombre, y del pobre llamado Lázaro,
«en el fuerte contraste entre ricos
insensibles y pobres necesitados de
todo, Dios está de parte de estos
últimos» [Ángelus del 27 de
septiembre de 1998, 1]. También
nosotros debemos ponernos de esta
parte.

El tercero y último año de
preparación al Jubileo está marcado
por una peregrinación espiritual
hacia el Padre: cada uno está
invitado a un camino de auténtica
conversión, que comporta el
abandono del mal y la positiva
elección del bien. Ya en el umbral del
Año 2000, es deber nuestro tutelar
con renovado empeño la dignidad de
los pobres y de los marginados y
reconocer concretamente los
derechos de los que no tienen



derechos. Elevemos juntos la voz por
ellos, viviendo en plenitud la misión
que Cristo ha confiado a sus
discípulos. Es éste el espíritu del
Jubileo ya inminente [Cf. Carta ap. 
Tertio millennio adveniente, 49-51].

Jesús nos ha enseñado a llamar a
Dios con el nombre de Padre, Abbá,
revelándonos así la profundidad de
nuestra relación con él. Su amor por
cada persona y por toda la
humanidad es infinito y eterno. Son
elocuentes a este propósito las
palabras de Dios en el libro del
profeta Isaías:

«¿Acaso olvida una mujer a su niño
de pecho, sin compadecerse del hijo
de sus entrañas? Pues aunque ésas
llegasen a olvidar, yo no te olvido.
Míralo, en las palmas de mis manos
te tengo tatuada» (49, 15-16).

¡Aceptemos la invitación a compartir
este amor! En él está el secreto del
respeto de los derechos de cada



mujer y de cada hombre. El alba del
nuevo milenio nos encontrará así
mejor dispuestos para construir
juntos la paz.

Vaticano, 8 de diciembre de 1998.

Audiencia general, 17 de enero de
2001

El compromiso por evitar la
catástrofe ecológica

1. En el himno de alabanza que
acabamos de proclamar (Sal 148,
1-5), el Salmista convoca a todas las
criaturas, llamándolas por su
nombre. En las alturas se asoman
ángeles, sol, luna, estrellas y cielos;
en la tierra se mueven veintidós
criaturas, tantas cuantas son las
letras del alfabeto hebreo, para
indicar plenitud y totalidad. El fiel es
como "el pastor del ser", es decir,
aquel que conduce a Dios todos los



seres, invitándolos a entonar un
"aleluya" de alabanza. El salmo nos
introduce en una especie de templo
cósmico que tiene por ábside los
cielos y por naves las regiones del
mundo, y en cuyo interior canta a
Dios el coro de las criaturas. Esta
visión podría ser, por un lado, la
representación de un paraíso
perdido y, por otro, la del paraíso
prometido. Por eso el horizonte de
un universo paradisíaco, que el
Génesis coloca en el origen mismo
del mundo (c. 2), Isaías (c. 11) y el
Apocalipsis (cc. 21-22) lo sitúan al
final de la historia. Se ve así que la
armonía del hombre con su
semejante, con la creación y con Dios
es el proyecto que el Creador
persigue. Dicho proyecto ha sido y es
alterado continuamente por el
pecado humano, que se inspira en un
plan alternativo, representado en el
libro mismo del Génesis (cc. 3-11), en
el que se describe la consolidación de
una progresiva tensión conflictiva



con Dios, con el semejante e incluso
con la naturaleza.

2. El contraste entre los dos proyectos
emerge nítidamente en la vocación a
la que la humanidad está llamada,
según la Biblia, y en las
consecuencias provocadas por su
infidelidad a esa llamada. La criatura
humana recibe una misión de
gobierno sobre la creación para
hacer brillar todas sus
potencialidades. Es una delegación
que el Rey divino le atribuye en los
orígenes mismos de la creación,
cuando el hombre y la mujer, que
son "imagen de Dios" (Gn 1, 27),
reciben la orden de ser fecundos,
multiplicarse, llenar la tierra,
someterla y dominar los peces del
mar, las aves del cielo y todo cuanto
vive y se mueve sobre la tierra (cf.
Gn 1, 28). San Gregorio de Nisa, uno
de los tres grandes Padres
capadocios, comentaba: "Dios creó al
hombre de modo tal que pudiera



desempeñar su función de rey de la
tierra (...). El hombre fue creado a
imagen de Aquel que gobierna el
universo. Todo demuestra que, desde
el principio, su naturaleza está
marcada por la realeza (...). Él es la
imagen viva que participa con su
dignidad en la perfección del modelo
divino" (De hominis opificio, 4: PG 44,
136).

3. Sin embargo el señorío del hombre
no es "absoluto, sino ministerial,
reflejo real del señorío único e
infinito de Dios. Por eso, el hombre
debe vivirlo con sabiduría y amor,
participando de la sabiduría y del
amor inconmensurables de
Dios" (Evangelium vitae, 52). En el
lenguaje bíblico "dar el nombre" a las
criaturas (cf. Gn 2, 19-20) es el signo
de esta misión de conocimiento y de
transformación de la realidad
creada. Es la misión no de un dueño
absoluto e incensurable, sino de un
administrador del reino de Dios,



llamado a continuar la obra del
Creador, una obra de vida y de paz.
Su tarea, definida en el libro de la
Sabiduría, es la de gobernar "el
mundo con santidad y justicia" (Sb 9,
3). Por desgracia, si la mirada recorre
las regiones de nuestro planeta,
enseguida nos damos cuenta de que
la humanidad ha defraudado las
expectativas divinas. Sobre todo en
nuestro tiempo, el hombre ha
devastado sin vacilación llanuras y
valles boscosos, ha contaminado las
aguas, ha deformado el hábitat de la
tierra, ha hecho irrespirable el aire,
ha alterado los sistemas hidro-
geológicos y atmosféricos, ha
desertizado espacios verdes, ha
realizado formas de industrialización
salvaje, humillando -con una imagen
de Dante Alighieri (Paraíso, XXII,
151)- el "jardín" que es la tierra,
nuestra morada.

4. Es preciso, pues, estimular y
sostener la "conversión ecológica",



que en estos últimos decenios ha
hecho a la humanidad más sensible
respecto a la catástrofe hacia la cual
se estaba encaminando. El hombre
no es ya "ministro" del Creador. Pero,
autónomo déspota, está
comprendiendo que debe finalmente
detenerse ante el abismo. "También
se debe considerar positivamente
una mayor atención a la calidad de
vida y a la ecología, que se registra
sobre todo en las sociedades más
desarrolladas, en las que las
expectativas de las personas no se
centran tanto en los problemas de la
supervivencia cuanto más bien en la
búsqueda de una mejora global de
las condiciones de vida" (Evangelium
vitae, 27). Por consiguiente, no está
en juego sólo una ecología "física",
atenta a tutelar el hábitat de los
diversos seres vivos, sino también
una ecología "humana", que haga
más digna la existencia de las
criaturas, protegiendo el bien radical
de la vida en todas sus



manifestaciones y preparando a las
futuras generaciones un ambiente
que se acerque más al proyecto del
Creador.

5. Los hombres y mujeres, en esta
nueva armonía con la naturaleza y
consigo mismos, vuelven a pasear
por el jardín de la creación, tratando
de hacer que los bienes de la tierra
estén disponibles para todos y no
sólo para algunos privilegiados,
precisamente como sugería el jubileo
bíblico (cf. Lv 25, 8-13. 23). En medio
de estas maravillas descubrimos la
voz del Creador, transmitida por el
cielo y la tierra, por el día y la noche:
un lenguaje "sin palabras de las que
se oiga el sonido", capaz de cruzar
todas las fronteras (cf. Sal 19, 2-5). El
libro de la Sabiduría, evocado por
san Pablo, celebra esta presencia de
Dios en el universo recordando que
"de la grandeza y hermosura de las
criaturas se llega, por analogía, a
contemplar a su Autor" (Sb 13, 5; cf.



Rm 1, 20). Es lo que canta también la
tradición judía de los Chassidim:
"Dondequiera que yo vaya, Tú!
¡Dondequiera que yo esté, Tú...,
dondequiera me vuelva, en cualquier
parte que admire, sólo Tú, de nuevo
Tú, siempre Tú" (M. Buber, I racconti
dei Chassidim, Milán 1979, p. 256).

Benedicto XVI

Mensaje para la Jornada Mundial
de la Paz 2007

LA PERSONA HUMANA, CORAZÓN
DE LA PAZ

1. Al comienzo del nuevo año, quiero
hacer llegar a los gobernantes y a los
responsables de las naciones, así
como a todos los hombres y mujeres
de buena voluntad, mis deseos de
paz. Los dirijo en particular a todos
los que están probados por el dolor y
el sufrimiento, a los que viven bajo la



amenaza de la violencia y la fuerza
de las armas o que, agraviados en su
dignidad, esperan en su rescate
humano y social. Los dirijo a los
niños, que con su inocencia
enriquecen de bondad y esperanza a
la humanidad y, con su dolor, nos
impulsan a todos trabajar por la
justicia y la paz.

Pensando precisamente en los niños,
especialmente en los que tienen su
futuro comprometido por la
explotación y la maldad de adultos
sin escrúpulos, he querido que, con
ocasión del Día Mundial de la Paz, la
atención de todos se centre en el
tema: La persona humana, corazón de
la paz. En efecto, estoy convencido de
que respetando a la persona se
promueve la paz, y que
construyendo la paz se ponen las
bases para un auténtico humanismo
integral. Así es como se prepara un
futuro sereno para las nuevas
generaciones.



La persona humana y la paz: don y
tarea

2. La Sagrada Escritura dice: «Dios
creó el hombre a su imagen; a
imagen de Dios lo creó; hombre y
mujer los creó» (Gn 1,27).Por haber
sido hecho a imagen de Dios, el ser
humano tiene la dignidad de persona;
no es solamente algo, sino alguien,
capaz de conocerse, de poseerse, de
entregarse libremente y de entrar en
comunión con otras personas. Al
mismo tiempo, por la gracia, está
llamado a una alianza con su
Creador, a ofrecerle una respuesta de
fe y amor que nadie más puede dar
en su lugar [Cf. Catecismo de la
Iglesia Católica, 357]. En esta
perspectiva admirable, se comprende
la tarea que se ha confiado al ser
humano de madurar en su capacidad
de amor y de hacer progresar el
mundo, renovándolo en la justicia y
en la paz. San Agustín enseña con
una elocuente síntesis: «Dios, que nos



ha creado sin nosotros, no ha
querido salvarnos sin
nosotros» [Sermo 169, 11, 13: PL 38,
923]. Por tanto, es preciso que todos
los seres humanos cultivenla
conciencia de los dos aspectos, del don
y de la tarea.

3. Tambiénla paz es al mismo tiempo
un don y una tarea. Si bien es verdad
que la paz entre los individuos y los
pueblos, la capacidad de vivir unos
con otros, estableciendo relaciones
de justicia y solidaridad, supone un
compromiso permanente, también es
verdad, y lo es más aún, quela paz es
un don de Dios. En efecto, la paz es
una característica del obrar divino,
que se manifiesta tanto en la
creación de un universo ordenado y
armonioso como en la redención de
la humanidad, que necesita ser
rescatada del desorden del pecado.
Creación y Redención muestran,
pues, la clave de lectura que
introduce a la comprensión del



sentido de nuestra existencia sobre la
tierra. Mi venerado predecesor Juan
Pablo II, dirigiéndose a la Asamblea
General de las Naciones Unidas el 5
de octubre de 1995, dijo que nosotros
«no vivimos en un mundo irracional
o sin sentido [...], hay una lógica
moral que ilumina la existencia
humana y hace posible el diálogo
entre los hombres y entre los
pueblos» [n. 3.]. La “gramática”
trascendente, es decir, el conjunto de
reglas de actuación individual y de
relación entre las personas en
justicia y solidaridad, está inscrita en
las conciencias, en las que se refleja
el sabio proyecto de Dios. Como he
querido reafirmar recientemente,
«creemos que en el origen está el
Verbo eterno, la Razón y no la
Irracionalidad» [Homilía en la
explanada de Isling de Ratisbona (12
septiembre 2006)]. Por tanto, la paz
es también una tarea que a cada uno
exige una respuesta personal
coherente con el plan divino. El



criterio en el que debe inspirarse
dicha respuesta no puede ser otro
queel respeto de la “gramática”
escrita en el corazón del hombre por
su divino Creador.

En esta perspectiva, las normas del
derecho natural no han de
considerarse como directrices que se
imponen desde fuera, como si
coartaran la libertad del hombre. Por
el contrario, deben ser acogidas
como una llamada a llevar a cabo
fielmente el proyecto divino
universal inscrito en la naturaleza
del ser humano. Guiados por estas
normas, los pueblos —en sus
respectivas culturas— pueden
acercarse así al misterio más grande,
que es el misterio de Dios. Por tanto,
el reconocimiento y el respeto de la
ley natural son también hoy la gran
base para el diálogo entre los
creyentes de las diversas religiones,
así como entre los creyentes e
incluso los no creyentes. Éste es un



gran punto de encuentro y, por tanto,
un presupuesto fundamental para
una paz auténtica.

El derecho a la vida y a la libertad
religiosa

4. El deber de respetar la dignidad de
cada ser humano, en el cual se refleja
la imagen del Creador, comporta
como consecuencia queno se puede
disponer libremente de la persona.
Quien tiene mayor poder político,
tecnológico o económico, no puede
aprovecharlo para violar los
derechos de los otros menos
afortunados. En efecto, la paz se basa
en el respeto de todos. Consciente de
ello, la Iglesia se hace pregonera de
los derechos fundamentales de cada
persona. En particular, reivindica el
respeto de lavida y lalibertad
religiosa de todos. El respeto del
derecho a la vida en todas sus fases
establece un punto firme de
importancia decisiva:la vida es un



don que el sujeto no tiene a su entera
disposición. Igualmente, la
afirmación del derecho a la libertad
religiosa pone de manifiesto
larelación del ser humano con un
Principio trascendente, que lo sustrae
a la arbitrariedad del hombre mismo.
El derecho a la vida y a la libre
expresión de la propia fe en Dios no
están sometidos al poder del hombre.
La paz necesita que se establezca un 
límite claro entre lo que es y no es
disponible: así se evitarán
intromisiones inaceptables en ese
patrimonio de valores que es propio
del hombre como tal.

5. Por lo que se refiereal derecho a la
vida, es preciso denunciar el estrago
que se hace de ella en nuestra
sociedad: además de las víctimas de
los conflictos armados, del
terrorismo y de diversas formas de
violencia, hay muertes silenciosas
provocadas por el hambre, el aborto,
la experimentación sobre los



embriones y la eutanasia. ¿Cómo no
ver en todo esto un atentado a la
paz? El aborto y la experimentación
sobre los embriones son una
negación directa de la actitud de
acogida del otro, indispensable para
establecer relaciones de paz
duraderas. Respecto ala libre
expresión de la propia fe, hay un
síntoma preocupante de falta de paz
en el mundo, que se manifiesta en las
dificultades que tanto los cristianos
como los seguidores de otras
religiones encuentran a menudo
para profesar pública y libremente
sus propias convicciones religiosas.

Hablando en particular de los
cristianos, debo notar con dolor que
a veces no sólo se ven impedidos,
sino que en algunos Estados son
incluso perseguidos, y recientemente
se han debido constatar también
trágicos episodios de feroz violencia.
Hay regímenes que imponen a todos
una única religión, mientras que



otros regímenes indiferentes
alimentan no tanto una persecución
violenta, sino un escarnio cultural
sistemático respecto a las creencias
religiosas. En todo caso, no se respeta
un derecho humano fundamental,
con graves repercusiones para la
convivencia pacífica. Esto promueve
necesariamenteuna mentalidad y una
cultura negativa para la paz.

La igualdad de naturaleza de todas
las personas

6. En el origen de frecuentes
tensiones que amenazan la paz se
encuentran seguramentemuchas
desigualdades injustas que,
trágicamente, hay todavía en el
mundo. Entre ellas son
particularmente insidiosas, por un
lado,las desigualdades en el acceso a
bienes esenciales como la comida, el
agua, la casa o la salud; por otro,
laspersistentes desigualdades entre



hombre y mujer en el ejercicio de los
derechos humanos fundamentales.

Un elemento de importancia
primordial para la construcción de la
paz es el reconocimiento de
laigualdad esencial entre las personas
humanas, que nace de su misma
dignidad trascendente. En este
sentido, la igualdad es, pues, un bien
de todos, inscrito en esa “gramática”
natural que se desprende del
proyecto divino de la creación; un
bien que no se puede desatender ni
despreciar sin provocar graves
consecuencias que ponen en peligro
la paz. Las gravísimas carencias que
sufren muchas poblaciones,
especialmente del Continente
africano, están en el origen de
reivindicaciones violentas y son por
tanto una tremenda herida infligida
a la paz.

7. La insuficiente consideración de
lacondición femenina provoca



también factores de inestabilidad en
el orden social. Pienso en la
explotación de mujeres tratadas
como objetos y en tantas formas de
falta de respeto a su dignidad; pienso
igualmente —en un contexto diverso
— en las concepciones
antropológicas persistentes en
algunas culturas, que todavía
asignan a la mujer un papel de gran
sumisión al arbitrio del hombre, con
consecuencias ofensivas a su
dignidad de persona y al ejercicio de
las libertades fundamentales
mismas. No se puede caer en la
ilusión de que la paz está asegurada
mientras no se superen también
estas formas de discriminación, que
laceran la dignidad personal inscrita
por el Creador en cada ser humano
[Cf. Congr. para la Doctrina de la Fe, 
Carta a los obispos de la Iglesia
católica sobre la colaboración del
hombre y de la mujer en la Iglesia y en
el mundo (31 mayo 2004), 15-16].



La ecología de la paz

8. Juan Pablo II, en su Carta
encíclicaCentesimus annus, escribe:
«No sólo la tierra ha sido dada por
Dios al hombre, el cual debe usarla
respetando la intención originaria de
que es un bien, según la cual le ha
sido dada; incluso el hombre es para
sí mismo un don de Dios y, por tanto,
debe respetar la estructura natural y
moral de la que ha sido dotado» [n.
38]. Respondiendo a este don que el
Creador le ha confiado, el hombre,
junto con sus semejantes, puede dar
vida a un mundo de paz. Así, pues,
además de la ecología de la
naturaleza hay una ecología que
podemos llamar «humana», y que a
su vez requiere una «ecología
social». Esto comporta que la
humanidad, si tiene verdadero
interés por la paz, debe tener
siempre presente la interrelación
entre la ecología natural, es decir el
respeto por la naturaleza, y la



ecología humana. La experiencia
demuestra quetoda actitud
irrespetuosa con el medio ambiente
conlleva daños a la convivencia
humana, y viceversa. Cada vez se ve
más claramente un nexo inseparable
entre la paz con la creación y la paz
entre los hombres. Una y otra
presuponen la paz con Dios. La
poética oración de San Francisco
conocida como el “Cántico del
Hermano Sol”, es un admirable
ejemplo, siempre actual, de esta
multiforme ecología de la paz.

9. El problema cada día más grave
del abastecimiento energético nos
ayuda a comprender la fuerte
relación entre una y otra ecología. En
estos años, nuevas naciones han
entrado con pujanza en la
producción industrial,
incrementando las necesidades
energéticas. Eso está provocando una
competitividad ante los recursos
disponibles sin parangón con



situaciones precedentes. Mientras
tanto, en algunas regiones del
planeta se viven aún condiciones de
gran atraso, en las que el desarrollo
está prácticamente bloqueado,
motivado también por la subida de
los precios de la energía. ¿Qué será
de esas poblaciones? ¿Qué género de
desarrollo, o de no desarrollo, les
impondrá la escasez de
abastecimiento energético? ¿Qué
injusticias y antagonismos provocará
la carrera a las fuentes de energía? Y
¿cómo reaccionarán los excluidos de
esta competición? Son preguntas que
evidencian cómo el respeto por la
naturaleza está vinculado
estrechamente con la necesidad de
establecer entre los hombres y las
naciones relaciones atentas a la
dignidad de la persona y capaces de
satisfacer sus auténticas necesidades.
La destrucción del ambiente, su uso
impropio o egoísta y el
acaparamiento violento de los
recursos de la tierra, generan



fricciones, conflictos y guerras,
precisamente porque son fruto de un
concepto inhumano de desarrollo. En
efecto, un desarrollo que se limitara
al aspecto técnico y económico,
descuidando la dimensión moral y
religiosa, no sería un desarrollo
humano integral y, al ser unilateral,
terminaría fomentando la capacidad
destructiva del hombre.

Concepciones restrictivas del
hombre

10. Es apremiante, pues, incluso en el
marco de las dificultades y tensiones
internacionales actuales, el esfuerzo
por abrir paso auna ecología humana
que favorezca el crecimiento del
«árbol de la paz». Para acometer una
empresa como ésta, es preciso
dejarse guiar por una visión de la
persona no viciada por prejuicios
ideológicos y culturales, o intereses
políticos y económicos, que inciten al
odio y a la violencia. Es comprensible



que la visión del hombre varíe en las
diversas culturas. Lo que no es
admisible es que se
promuevanconcepciones
antropológicas que conlleven el
germen de la contraposición y la
violencia. Son igualmente
inaceptables lasconcepciones de Dios
que impulsen a la intolerancia ante
nuestros semejantes y el recurso a la
violencia contra ellos. Éste es un
punto que se ha de reafirmar con
claridad: nunca es aceptable una
guerraen nombre de Dios. Cuando
una cierta concepción de Dios da
origen a hechos criminales, es señal
de que dicha concepción se ha
convertido ya en ideología.

11. Pero hoy la paz peligra no sólo
por el conflicto entre las
concepciones restrictivas del
hombre, o sea, entre las ideologías.
Peligra también por laindiferencia
ante lo que constituye la verdadera
naturaleza del hombre. En efecto, son



muchos en nuestros tiempos los que
niegan la existencia de una
naturaleza humana específica,
haciendo así posible las más
extravagantes interpretaciones de las
dimensiones constitutivas esenciales
del ser humano. También en esto se
necesita claridad: una consideración
“débil” de la persona, que dé pie a
cualquier concepción, incluso
excéntrica, sólo en apariencia
favorece la paz. En realidad, impide
el diálogo auténtico y abre las
puertas a la intervención de
imposiciones autoritarias,
terminando así por dejar indefensa a
la persona misma y, en consecuencia,
presa fácil de la opresión y la
violencia.

Derechos humanos y
Organizaciones internacionales

12. Una paz estable y verdadera
presupone el respeto de los derechos
del hombre. Pero si éstos se basan en



una concepción débil de la persona,
¿cómo evitar que se debiliten
también ellos mismos? Se pone así de
manifiesto la profunda insuficiencia
deuna concepción relativista de la
persona cuando se trata de justificar
y defender sus derechos. La aporía es
patente en este caso: los derechos se
proponen como absolutos, pero el
fundamento que se aduce para ello
es sólo relativo. ¿Por qué
sorprenderse cuando, ante las
exigencias “incómodas” que impone
uno u otro derecho, alguien se
atreviera a negarlo o decidera
relegarlo? Sólo si están arraigados en
bases objetivas de la naturaleza que
el Creador ha dado al hombre, los
derechos que se le han atribuido
pueden ser afirmados sin temor de
ser desmentidos. Por lo demás, es
patente que los derechos del hombre
implican a su vez deberes. A este
respecto, bien decía el mahatma
Gandhi: «El Ganges de los derechos
desciende del Himalaya de los



deberes». Únicamente aclarando
estos presupuestos de fondo, los
derechos humanos, sometidos hoy a
continuos ataques, pueden ser
defendidos adecuadamente. Sin esta
aclaración, se termina por usar la
expresión misma de «derechos
humanos», sobrentendiendo sujetos
muy diversos entre sí: para algunos,
será la persona humana
caracterizada por una dignidad
permanente y por derechos siempre
válidos, para todos y en cualquier
lugar; para otros, una persona con
dignidad versátil y con derechos
siempre negociables, tanto en los
contenidos como en el tiempo y en el
espacio.

13. Los Organismos internacionales
se refieren continuamente a la tutela
de los derechos humanos y, en
particular, lo hace la Organización de
las Naciones Unidas que, con la
Declaración Universal de 1948, se ha
propuesto como tarea fundamental



la promoción de los derechos del
hombre. Se considera dicha
Declaración como una forma
decompromiso moral asumido por la
humanidad entera. Esto manifiesta
una profunda verdad sobre todo si se
entienden los derechos descritos en
la Declaración no simplemente como
fundados en la decisión de la
asamblea que los ha aprobado, sino
en la naturaleza misma del hombre y
en su dignidad inalienable de
persona creada por Dios. Por tanto,
es importante que los Organismos
internacionales no pierdan de vista
el fundamento natural de los
derechos del hombre. Eso los
pondría a salvo del riesgo, por
desgracia siempre al acecho, de ir
cayendo hacia una interpretación
meramente positivista de los
mismos. Si esto ocurriera, los
Organismos internacionales
perderían la autoridad necesaria
para desempeñar el papel de
defensores de los derechos



fundamentales de la persona y de los
pueblos, que es la justificación
principal de su propia existencia y
actuación.

Derecho internacional
humanitario y derecho interno de
los Estados

14. A partir de la convicción de que
existen derechos humanos
inalienables vinculados a la
naturaleza común de los hombres, se
ha elaborado un derecho
internacional humanitario, a cuya
observancia se han comprometido
los Estados, incluso en caso de
guerra. Lamentablemente, y dejando
aparte el pasado, este derecho no ha
sido aplicado coherentemente en
algunas situaciones bélicas recientes.
Así ha ocurrido, por ejemplo, en el
conflicto que hace meses ha tenido
como escenario el Sur del Líbano, en
el que se ha desatendido en buena
parte la obligación de proteger y



ayudar a las víctimas inocentes, y de
no implicar a la población civil. El
doloroso caso del Líbano y la nueva
configuración de los conflictos, sobre
todo desde que la amenaza terrorista
ha actuado con formas inéditas de
violencia, exigen que la comunidad
internacional corrobore el derecho
internacional humanitario y lo
aplique en todas las situaciones
actuales de conflicto armado,
incluidas las que no están previstas
por el derecho internacional vigente.
Además, la plaga del terrorismo
reclama una reflexión profunda
sobre los límites éticos implicados en
el uso de los instrumentos modernos
de la seguridad nacional. En efecto,
cada vez más frecuentemente los
conflictos no son declarados, sobre
todo cuando los desencadenan
grupos terroristas decididos a
alcanzar por cualquier medio sus
objetivos. Ante los hechos
sobrecogedores de estos últimos
años, los Estados deben percibir la



necesidad de establecer reglas más
claras, capaces de contrastar
eficazmente la dramática
desorientación que se está dando. La
guerra es siempre un fracaso para la
comunidad internacional y una gran
pérdida para la humanidad. Y
cuando, a pesar de todo, se llega a
ella, hay que salvaguardar al menos
los principios esenciales de
humanidad y los valores que
fundamentan toda convivencia civil,
estableciendo normas de
comportamiento que limiten lo más
posible sus daños y ayuden a aliviar
el sufrimiento de los civiles y de
todas las víctimas de los conflictos [A
este respecto, el Catecismo de la
Iglesia Católica ha impartido unos
criterios muy severos y precisos: cf.
nn. 2307-2317].

15. Otro elemento que suscita gran
inquietud es la voluntad,
manifestada recientemente por
algunos Estados, de poseer armas



nucleares. Esto ha acentuado
ulteriormente el clima difuso de
incertidumbre y de temor ante una
posible catástrofe atómica. Es algo
que hace pensar de nuevo en los
tiempos pasados, en las ansias
abrumadoras del período de la
llamada “guerra fría”. Se esperaba
que, después de ella, el peligro
atómico habría pasado
definitivamente y que la humanidad
podría por fin dar un suspiro de
sosiego duradero. A este respecto,
qué actual parece la exhortación del
Concilio Ecuménico Vaticano II:
«Toda acción bélica que tiende
indiscriminadamente a la
destrucción de ciudades enteras o de
amplias regiones con sus habitantes
es un crimen contra Dios y contra el
hombre mismo que hay que
condenar con firmeza y sin
vacilaciones» [Const. past.Gaudium et
spes, 80]. Lamentablemente, en el
horizonte de la humanidad siguen
formándose nubes amenazadoras. La



vía para asegurar un futuro de paz
para todos consiste no sólo en los
acuerdos internacionales para la no
proliferación de armas nucleares, sino
también en el compromiso de
intentar con determinación su
disminución y desmantelamiento
definitivo. Ninguna tentativa puede
dejarse de lado para lograr estos
objetivos mediante la negociación.
¡Está en juego la suerte de toda la
familia humana!

La Iglesia, tutela de la
trascendencia de la persona
humana

16. Deseo, por fin, dirigir un
llamamiento apremiante al Pueblo
de Dios, para que todo cristiano se
sienta comprometido a ser un
trabajador incansable en favor de la
paz y un valiente defensor de la
dignidad de la persona humana y de
sus derechos inalienables. El
cristiano, dando gracias a Dios por



haberlo llamado a pertenecer a su
Iglesia, que es «signo y salvaguardia
de la trascendencia de la persona
humana» [Ibíd., 76] en el mundo, no
se cansará de implorarle el bien
fundamental de la paz, tan
importante en la vida de cada uno.
Sentirá también la satisfacción de
servir con generosa dedicación a la
causa de la paz, ayudando a los
hermanos, especialmente a aquéllos
que, además de sufrir privaciones y
pobreza, carecen también de este
precioso bien. Jesús nos ha revelado
que «Dios es amor» (1 Jn 4,8), y que la
vocación más grande de cada
persona es el amor. En Cristo
podemos encontrar las razones
supremas para hacernos firmes
defensores de la dignidad humana y
audaces constructores de la paz.

17. Así pues, que nunca falte la
aportación de todo creyente a la
promoción de un verdadero
humanismo integral, según las



enseñanzas de las Cartas
encíclicasPopulorum progressio
ySollicitudo rei socialis, de las que
nos preparamos a celebrar este año
precisamente el 40 y el 20
aniversario. Al comienzo del año
2007, al que nos asomamos —aun
entre peligros y problemas— con el
corazón lleno de esperanza, confío
mi constante oración por toda la
humanidad a la Reina de la Paz,
Madre de Jesucristo, «nuestra
paz» (Ef 2,14). Que María nos enseñe
en su Hijo el camino de la paz, e
ilumine nuestros ojos para que sepan
reconocer su Rostro en el rostro de
cada persona humana, corazón de la
paz.

Vaticano, 8 de diciembre de 2006.

Mensaje para la Jornada Mundial
de la Paz 2008

FAMILIA HUMANA, COMUNIDAD
DE PAZ



1. Al comenzar el nuevo año deseo
hacer llegar a los hombres y mujeres
de todo el mundo mis fervientes
deseos de paz, junto con un caluroso
mensaje de esperanza. Lo hago
proponiendo a la reflexión común el
tema que he enunciado al principio
de este mensaje, y que considero
muy importante: Familia humana,
comunidad de paz. De hecho, la
primera forma de comunión entre
las personas es la que el amor suscita
entre un hombre y una mujer
decididos a unirse establemente para
construir juntos una nueva familia.
Pero también los pueblos de la tierra
están llamados a establecer entre sí
relaciones de solidaridad y
colaboración, como corresponde a
los miembros de la única familia
humana: «Todos los pueblos —dice el
Concilio Vaticano II— forman una
única comunidad y tienen un mismo
origen, puesto que Dios hizo habitar
a todo el género humano sobre la
entera faz de la tierra (cf. Hch 17,26);



también tienen un único fin último,
Dios» [Decl. Nostra aetate, 1].

Familia, sociedad y paz

2. La familia natural, en cuanto
comunión íntima de vida y amor,
fundada en el matrimonio entre un
hombre y una mujer [Conc. Vat. II,
Const. past. Gaudium et spes, 48], es
el «lugar primario de
“humanización” de la persona y de la
sociedad» [Juan Pablo II, Exhort. ap. 
Christifideles laici, 40], la «cuna de la
vida y del amor» [Ibíd.]. Con razón,
pues, se ha calificado a la familia
como la primera sociedad natural,
«una institución divina, fundamento
de la vida de las personas y prototipo
de toda organización social» [Cons.
Pont. Justicia y Paz, Compendio de la
doctrina social de la Iglesia, 211].

3. En efecto, en una vida familiar
«sana» se experimentan algunos
elementos esenciales de la paz: la
justicia y el amor entre hermanos y



hermanas, la función de la autoridad
manifestada por los padres, el
servicio afectuoso a los miembros
más débiles, porque son pequeños,
ancianos o están enfermos, la ayuda
mutua en las necesidades de la vida,
la disponibilidad para acoger al otro
y, si fuera necesario, para
perdonarlo. Por eso, la familia es la
primera e insustituible educadora de
la paz. No ha de sorprender, pues,
que se considere particularmente
intolerable la violencia cometida
dentro de la familia. Por tanto,
cuando se afirma que la familia es
«la célula primera y vital de la
sociedad» [Conc. Vat. II, Decr. 
Apostolicam actuositatem, 11], se dice
algo esencial. La familia es también
fundamento de la sociedad porque
permite tener experiencias
determinantes de paz. Por
consiguiente, la comunidad humana
no puede prescindir del servicio que
presta la familia. El ser humano en
formación, ¿dónde podría aprender



a gustar mejor el «sabor» genuino de
la paz sino en el «nido» que le
prepara la naturaleza? El lenguaje
familiar es un lenguaje de paz; a él es
necesario recurrir siempre para no
perder el uso del vocabulario de la
paz. En la inflación de lenguajes, la
sociedad no puede perder la
referencia a esa «gramática» que
todo niño aprende de los gestos y
miradas de mamá y papá, antes
incluso que de sus palabras.

4. La familia, al tener el deber de
educar a sus miembros, es titular de
unos derechos específicos. La misma
Declaración universal de los
derechos humanos, que constituye
una conquista de civilización jurídica
de valor realmente universal, afirma
que «la familia es el núcleo natural y
fundamental de la sociedad y tiene
derecho a ser protegida por la
sociedad y el Estado» [Art. 16/ 3]. Por
su parte, la Santa Sede ha querido
reconocer una especial dignidad



jurídica a la familia publicando la
Carta de los derechos de la familia.
En el Preámbulo se dice: «Los
derechos de la persona, aunque
expresados como derechos del
individuo, tienen una dimensión
fundamentalmente social que halla
su expresión innata y vital en la
familia» [[Cons. Pont. para la Familia,
Carta de los derechos de la familia, 24
noviembre 1983, Preámbulo, A]. Los
derechos enunciados en la Carta
manifiestan y explicitan la ley
natural, inscrita en el corazón del ser
humano y que la razón le manifiesta.
La negación o restricción de los
derechos de la familia, al oscurecer
la verdad sobre el hombre, amenaza
los fundamentos mismos de la paz.

5. Por tanto, quien obstaculiza la
institución familiar, aunque sea
inconscientemente, hace que la paz
de toda la comunidad, nacional e
internacional, sea frágil, porque
debilita lo que, de hecho, es la



principal «agencia» de paz. Éste es
un punto que merece una reflexión
especial: todo lo que contribuye a
debilitar la familia fundada en el
matrimonio de un hombre y una
mujer, lo que directa o
indirectamente dificulta su
disponibilidad para la acogida
responsable de una nueva vida, lo
que se opone a su derecho de ser la
primera responsable de la educación
de los hijos, es un impedimento
objetivo para el camino de la paz. La
familia tiene necesidad de una casa,
del trabajo y del debido
reconocimiento de la actividad
doméstica de los padres; de escuela
para los hijos, de asistencia sanitaria
básica para todos. Cuando la
sociedad y la política no se esfuerzan
en ayudar a la familia en estos
campos, se privan de un recurso
esencial para el servicio de la paz.
Concretamente, los medios de
comunicación social, por las
potencialidades educativas de que



disponen, tienen una
responsabilidad especial en la
promoción del respeto por la familia,
en ilustrar sus esperanzas y
derechos, en resaltar su belleza.

La humanidad es una gran familia

6. La comunidad social, para vivir en
paz, está llamada a inspirarse
también en los valores sobre los que
se rige la comunidad familiar. Esto es
válido tanto para las comunidades
locales como nacionales; más aún, es
válido para la comunidad misma de
los pueblos, para la familia humana,
que vive en esa casa común que es la
tierra. Sin embargo, en esta
perspectiva no se ha de olvidar que
la familia nace del «sí» responsable y
definitivo de un hombre y de una
mujer, y vive del «sí» consciente de
los hijos que poco a poco van
formando parte de ella. Para
prosperar, la comunidad familiar
necesita el consenso generoso de



todos sus miembros. Es preciso que
esta toma de conciencia llegue a ser
también una convicción compartida
por cuantos están llamados a formar
la común familia humana. Hay que
saber decir el propio «sí» a esta
vocación que Dios ha inscrito en
nuestra misma naturaleza. No
vivimos unos al lado de otros por
casualidad; todos estamos
recorriendo un mismo camino como
hombres y, por tanto, como
hermanos y hermanas. Por eso es
esencial que cada uno se esfuerce en
vivir la propia vida con una actitud
responsable ante Dios, reconociendo
en Él la fuente de la propia existencia
y la de los demás. Sobre la base de
este principio supremo se puede
percibir el valor incondicionado de
todo ser humano y, así, poner las
premisas para la construcción de una
humanidad pacificada. Sin este
fundamento trascendente, la
sociedad es sólo una agrupación de
ciudadanos, y no una comunidad de



hermanos y hermanas, llamados a
formar una gran familia.

Familia, comunidad humana y
medio ambiente

7. La familia necesita una casa a su
medida, un ambiente donde vivir sus
propias relaciones. Para la familia
humana, esta casa es la tierra, el
ambiente que Dios Creador nos ha
dado para que lo habitemos con
creatividad y responsabilidad.
Hemos de cuidar el medio ambiente:
éste ha sido confiado al hombre para
que lo cuide y lo cultive con libertad
responsable, teniendo siempre como
criterio orientador el bien de todos.
Obviamente, el valor del ser humano
está por encima de toda la creación.
Respetar el medio ambiente no
quiere decir que la naturaleza
material o animal sea más
importante que el hombre. Quiere
decir más bien que no se la considera
de manera egoísta, a plena



disposición de los propios intereses,
porque las generaciones futuras
tienen también el derecho a obtener
beneficio de la creación, ejerciendo
en ella la misma libertad responsable
que reivindicamos para nosotros. Y
tampoco se ha de olvidar a los
pobres, excluidos en muchos casos
del destino universal de los bienes de
la creación. Hoy la humanidad teme
por el futuro equilibrio ecológico.
Sería bueno que las valoraciones a
este respecto se hicieran con
prudencia, en diálogo entre expertos
y entendidos, sin apremios
ideológicos hacia conclusiones
apresuradas y, sobre todo,
concordando juntos un modelo de
desarrollo sostenible, que asegure el
bienestar de todos respetando el
equilibrio ecológico. Si la tutela del
medio ambiente tiene sus costes,
éstos han de ser distribuidos con
justicia, teniendo en cuenta el
desarrollo de los diversos países y la
solidaridad con las futuras



generaciones. Prudencia no significa
eximirse de las propias
responsabilidades y posponer las
decisiones; significa más bien asumir
el compromiso de decidir juntos
después de haber ponderado
responsablemente la vía a seguir, con
el objetivo de fortalecer esa alianza
entre ser humano y medio ambiente
que ha de ser reflejo del amor
creador de Dios, del cual procedemos
y hacia el cual caminamos.

8. A este respecto, es fundamental
«sentir» la tierra como «nuestra casa
común» y, para ponerla al servicio de
todos, adoptar la vía del diálogo en
vez de tomar decisiones unilaterales.
Si fuera necesario, se pueden
aumentar los ámbitos institucionales
en el plano internacional para
afrontar juntos el gobierno de esta
«casa» nuestra; sin embargo, lo que
más cuenta es lograr que madure en
las conciencias la convicción de que
es necesario colaborar



responsablemente. Los problemas
que aparecen en el horizonte son
complejos y el tiempo apremia. Para
hacer frente a la situación de manera
eficaz es preciso actuar de común
acuerdo. Un ámbito en el que sería
particularmente necesario
intensificar el diálogo entre las
Naciones es el de la gestión de los
recursos energéticos del planeta. A
este respecto, se plantea una doble
urgencia para los países
tecnológicamente avanzados: por un
lado, hay que revisar los elevados
niveles de consumo debidos al
modelo actual de desarrollo y, por
otro, predisponer inversiones
adecuadas para diversificar las
fuentes de energía y mejorar la
eficiencia energética. Los países
emergentes tienen hambre de
energía, pero a veces este hambre se
sacia a costa de los países pobres
que, por la insuficiencia de sus
infraestructuras y tecnología, se ven
obligados a malvender los recursos



energéticos que tienen. A veces, su
misma libertad política queda en
entredicho con formas de
protectorado o, en todo caso, de
condicionamiento que se muestran
claramente humillantes.

Familia, comunidad humana y
economía

9. Una condición esencial para la paz
en cada familia es que se apoye sobre
el sólido fundamento de valores
espirituales y éticos compartidos.
Pero se ha de añadir que se tiene una
auténtica experiencia de paz en la
familia cuando a nadie le falta lo
necesario, y el patrimonio familiar —
fruto del trabajo de unos, del ahorro
de otros y de la colaboración activa
de todos— se administra
correctamente con solidaridad, sin
excesos ni despilfarro. Por tanto,
para la paz familiar se necesita, por
una parte, la apertura a un
patrimonio trascendente de valores,



pero al mismo tiempo no deja de
tener su importancia un sabio
cuidado tanto de los bienes
materiales como de las relaciones
personales. Cuando falta este
elemento se deteriora la confianza
mutua por las perspectivas inciertas
que amenazan el futuro del núcleo
familiar.

10. Una consideración parecida
puede hacerse respecto a esa otra
gran familia que es la humanidad en
su conjunto. También la familia
humana, hoy más unida por el
fenómeno de la globalización,
necesita además un fundamento de
valores compartidos, una economía
que responda realmente a las
exigencias de un bien común de
dimensiones planetarias. Desde este
punto de vista, la referencia a la
familia natural se revela también
singularmente sugestiva. Hay que
fomentar relaciones correctas y
sinceras entre los individuos y entre



los pueblos, que permitan a todos
colaborar en plan de igualdad y
justicia. Al mismo tiempo, es preciso
comprometerse en emplear
acertadamente los recursos y en
distribuir la riqueza con equidad. En
particular, las ayudas que se dan a
los países pobres han de responder a
criterios de una sana lógica
económica, evitando derroches que,
en definitiva, sirven sobre todo para
el mantenimiento de un costoso
aparato burocrático. Se ha de tener
también debidamente en cuenta la
exigencia moral de procurar que la
organización económica no responda
sólo a las leyes implacables de los
beneficios inmediatos, que pueden
resultar inhumanas.

Familia, comunidad humana y ley
moral

11. Una familia vive en paz cuando
todos sus miembros se ajustan a una
norma común: esto es lo que impide



el individualismo egoísta y lo que
mantiene unidos a todos,
favoreciendo su coexistencia
armoniosa y la laboriosidad
orgánica. Este criterio, de por sí
obvio, vale también para las
comunidades más amplias: desde las
locales a la nacionales, e incluso a la
comunidad internacional. Para
alcanzar la paz se necesita una ley
común, que ayude a la libertad a ser
realmente ella misma, en lugar de
ciega arbitrariedad, y que proteja al
débil del abuso del más fuerte. En la
familia de los pueblos se dan muchos
comportamientos arbitrarios, tanto
dentro de cada Estado como en las
relaciones de los Estados entre sí.
Tampoco faltan tantas situaciones en
las que el débil tiene que doblegarse,
no a las exigencias de la justicia, sino
a la fuerza bruta de quien tiene más
recursos que él. Hay que reiterarlo:
la fuerza ha de estar moderada por la
ley, y esto tiene que ocurrir también



en las relaciones entre Estados
soberanos.

12. La Iglesia se ha pronunciado
muchas veces sobre la naturaleza y
la función de la ley: la norma jurídica
que regula las relaciones de las
personas entre sí, encauzando los
comportamientos externos y
previendo también sanciones para
los transgresores, tiene como criterio
la norma moral basada en la
naturaleza de las cosas. Por lo demás,
la razón humana es capaz de
discernirla al menos en sus
exigencias fundamentales, llegando
así hasta la Razón creadora de Dios
que es el origen de todas las cosas.
Esta norma moral debe regular las
opciones de la conciencia y guiar
todo el comportamiento del ser
humano. ¿Existen normas jurídicas
para las relaciones entre las
Naciones que componen la familia
humana? Y si existen, ¿son eficaces?
La respuesta es sí; las normas



existen, pero para lograr que sean
verdaderamente eficaces es preciso
remontarse a la norma moral natural
como base de la norma jurídica, de lo
contrario ésta queda a merced de
consensos frágiles y provisionales.

13. El conocimiento de la norma
moral natural no es imposible para el
hombre que entra en sí mismo y,
situándose frente a su propio
destino, se interroga sobre la lógica
interna de las inclinaciones más
profundas que hay en su ser. Aunque
sea con perplejidades e
incertidumbres, puede llegar a
descubrir, al menos en sus líneas
esenciales, esta ley moral común que,
por encima de las diferencias
culturales, permite que los seres
humanos se entiendan entre ellos
sobre los aspectos más importantes
del bien y del mal, de lo que es justo
o injusto. Es indispensable
remontarse hasta esta ley
fundamental empleando en esta



búsqueda nuestras mejores energías
intelectuales, sin dejarnos desanimar
por los equívocos o las
tergiversaciones. De hecho, los
valores contenidos en la ley natural
están presentes, aunque de manera
fragmentada y no siempre coherente,
en los acuerdos internacionales, en
las formas de autoridad reconocidas
universalmente, en los principios del
derecho humanitario recogido en las
legislaciones de cada Estado o en los
estatutos de los Organismos
internacionales. La humanidad no
está «sin ley». Sin embargo, es
urgente continuar el diálogo sobre
estos temas, favoreciendo también la
convergencia de las legislaciones de
cada Estado hacia el reconocimiento
de los derechos humanos
fundamentales. El crecimiento de la
cultura jurídica en el mundo
depende además del esfuerzo por
dar siempre consistencia a las
normas internacionales con un
contenido profundamente humano,



evitando rebajarlas a meros
procedimientos que se pueden eludir
fácilmente por motivos egoístas o
ideológicos.

Superación de los conflictos y
desarme

14. La humanidad sufre hoy,
lamentablemente, grandes divisiones
y fuertes conflictos que arrojan
densas nubes sobre su futuro. Vastas
regiones del planeta están envueltas
en tensiones crecientes, mientras que
el peligro de que aumenten los países
con armas nucleares suscita en toda
persona responsable una fundada
preocupación. En el Continente
africano, a pesar de que numerosos
países han progresado en el camino
de la libertad y de la democracia,
quedan todavía muchas guerras
civiles. El Medio Oriente sigue siendo
aún escenario de conflictos y
atentados, que influyen también en
Naciones y regiones limítrofes, con el



riesgo de quedar atrapadas en la
espiral de la violencia. En un plano
más general, se debe hacer notar,
con pesar, un aumento del número
de Estados implicados en la carrera
de armamentos: incluso Naciones en
vías de desarrollo destinan una parte
importante de su escaso producto
interior para comprar armas. Las
responsabilidades en este funesto
comercio son muchas: están, por un
lado, los países del mundo
industrialmente desarrollado que
obtienen importantes beneficios por
la venta de armas y, por otro, están
también las oligarquías dominantes
en tantos países pobres que quieren
reforzar su situación mediante la
compra de armas cada vez más
sofisticadas. En tiempos tan difíciles,
es verdaderamente necesaria una
movilización de todas las personas
de buena voluntad para llegar a
acuerdos concretos con vistas a una
eficaz desmilitarización, sobre todo
en el campo de las armas nucleares.



En esta fase en la que el proceso de
no proliferación nuclear está
estancado, siento el deber de
exhortar a las Autoridades a que
reanuden las negociaciones con una
determinación más firme de cara al
desmantelamiento progresivo y
concordado de las armas nucleares
existentes. Soy consciente de que al
renovar esta llamada me hago
intérprete del deseo de cuantos
comparten la preocupación por el
futuro de la humanidad.

15. Hace ahora sesenta años, la
Organización de las Naciones Unidas
hacía pública de modo solemne la
Declaración universal de los
derechos humanos (1948-2008). Con
aquel documento la familia humana
reaccionaba ante los horrores de la
Segunda Guerra Mundial,
reconociendo la propia unidad
basada en la igual dignidad de todos
los hombres y poniendo en el centro
de la convivencia humana el respeto



de los derechos fundamentales de los
individuos y de los pueblos: fue un
paso decisivo en el camino difícil y
laborioso hacia la concordia y la paz.
Una mención especial merece
también la celebración del 25
aniversario de la adopción por parte
de la Santa Sede de la Carta de los
derechos de la familia (1983-2008),
así como el 40 aniversario de la
celebración de la primera Jornada
Mundial de la Paz (1968-2008). La
celebración de esta Jornada, fruto de
una intuición providencial del Papa
Pablo VI, y retomada con gran
convicción por mi amado y venerado
predecesor, el Papa Juan Pablo II, ha
ofrecido a la Iglesia a lo largo de los
años la oportunidad de desarrollar, a
través de los Mensajes publicados
con ese motivo, una doctrina
orientadora en favor de este bien
humano fundamental. Precisamente
a la luz de estas significativas
efemérides, invito a todos los
hombres y mujeres a que tomen una



conciencia más clara sobre la común
pertenencia a la única familia
humana y a comprometerse para que
la convivencia en la tierra refleje
cada vez más esta convicción, de la
cual depende la instauración de una
paz verdadera y duradera. Invito
también a los creyentes a implorar a
Dios sin cesar el gran don de la paz.
Los cristianos, por su parte, saben
que pueden confiar en la intercesión
de la que, siendo la Madre del Hijo de
Dios que se hizo carne para la
salvación de toda la humanidad, es
Madre de todos.

Deseo a todos un feliz Año nuevo.

Vaticano, 8 de diciembre de 2007.

Mensaje para la Jornada Mundial
de la Paz 2010

SI QUIERES PROMOVER LA PAZ,
PROTEGE LA CREACIÓN



1. Con ocasión del comienzo del Año
Nuevo, quisiera dirigir mis más
fervientes deseos de paz a todas las
comunidades cristianas, a los
responsables de las Naciones, a los
hombres y mujeres de buena
voluntad de todo el mundo. El tema
que he elegido para esta XLIII
Jornada Mundial de la Paz es: Si
quieres promover la paz, protege la
creación. El respeto a lo que ha sido
creado tiene gran importancia,
puesto que «la creación es el
comienzo y el fundamento de todas
las obras de Dios» [Catecismo de la
Iglesia Católica, 198], y su
salvaguardia se ha hecho hoy
esencial para la convivencia pacífica
de la humanidad. En efecto, aunque
es cierto que, a causa de la crueldad
del hombre con el hombre, hay
muchas amenazas a la paz y al
auténtico desarrollo humano integral
—guerras, conflictos internacionales
y regionales, atentados terroristas y
violaciones de los derechos humanos



—, no son menos preocupantes los
peligros causados por el descuido, e
incluso por el abuso que se hace de la
tierra y de los bienes naturales que
Dios nos ha dado. Por este motivo, es
indispensable que la humanidad
renueve y refuerce «esa alianza
entre ser humano y medio ambiente
que ha de ser reflejo del amor
creador de Dios, del cual procedemos
y hacia el cual caminamos» [Mensaje
para la Jornada Mundial de la Paz
2008, 7].

2. En la Encíclica Caritas in veritate
he subrayado que el desarrollo
humano integral está estrechamente
relacionado con los deberes que se
derivan de la relación del hombre
con el entorno natural, considerado
como un don de Dios para todos,
cuyo uso comporta una
responsabilidad común respecto a
toda la humanidad, especialmente a
los pobres y a las generaciones
futuras. He señalado, además, que



cuando se considera a la naturaleza,
y al ser humano en primer lugar,
simplemente como fruto del azar o
del determinismo evolutivo, se corre
el riesgo de que disminuya en las
personas la conciencia de la
responsabilidad [Cf. n. 48]. En
cambio, valorar la creación como un
don de Dios a la humanidad nos
ayuda a comprender la vocación y el
valor del hombre. En efecto,
podemos proclamar llenos de
asombro con el Salmista: «Cuando
contemplo el cielo, obra de tus dedos,
la luna y las estrellas que has creado,
¿qué es el hombre, para que te
acuerdes de él, el ser humano, para
darle poder?» (Sal 8,4-5). Contemplar
la belleza de la creación es un
estímulo para reconocer el amor del
Creador, ese amor que «mueve el sol
y las demás estrellas» [Dante
Alighieri, Divina Comedia, Paraíso,
XXXIII,145].



3. Hace veinte años, al dedicar el
Mensaje de la Jornada Mundial de la
Paz al tema Paz con Dios creador, paz
con toda la creación, el Papa Juan
Pablo II llamó la atención sobre la
relación que nosotros, como
criaturas de Dios, tenemos con el
universo que nos circunda. «En
nuestros días aumenta cada vez más
la convicción —escribía— de que la
paz mundial está amenazada,
también [...] por la falta del debido
respeto a la naturaleza», añadiendo
que la conciencia ecológica «no debe
ser obstaculizada, sino más bien
favorecida, de manera que se
desarrolle y madure encontrando
una adecuada expresión en
programas e iniciativas
concretas» [Mensaje para la Jornada
Mundial de la Paz 1990, 1]. También
otros Predecesores míos habían
hecho referencia anteriormente a la
relación entre el hombre y el medio
ambiente. Pablo VI, por ejemplo, con
ocasión del octogésimo aniversario



de la Encíclica Rerum Novarum de
León XIII, en 1971, señaló que
«debido a una explotación
inconsiderada de la naturaleza, [el
hombre] corre el riesgo de destruirla
y de ser a su vez víctima de esta
degradación». Y añadió también que,
en este caso, «no sólo el ambiente
físico constituye una amenaza
permanente: contaminaciones y
desechos, nuevas enfermedades,
poder destructor absoluto; es el
propio consorcio humano el que el
hombre no domina ya, creando de
esta manera para el mañana un
ambiente que podría resultarle
intolerable. Problema social de
envergadura que incumbe a la
familia humana toda entera» [Carta
ap. Octogesima adveniens, 21].

4. Sin entrar en la cuestión de
soluciones técnicas específicas, la
Iglesia, «experta en humanidad», se
preocupa de llamar la atención con
energía sobre la relación entre el



Creador, el ser humano y la creación.
En 1990, Juan Pablo II habló de
«crisis ecológica» y, destacando que
ésta tiene un carácter
predominantemente ético, hizo notar
«la urgente necesidad moral de una
nueva solidaridad» [Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 1990, 10].
Este llamamiento se hace hoy todavía
más apremiante ante las crecientes
manifestaciones de una crisis, que
sería irresponsable no tomar en seria
consideración. ¿Cómo permanecer
indiferentes ante los problemas que
se derivan de fenómenos como el
cambio climático, la desertificación,
el deterioro y la pérdida de
productividad de amplias zonas
agrícolas, la contaminación de los
ríos y de las capas acuíferas, la
pérdida de la biodiversidad, el
aumento de sucesos naturales
extremos, la deforestación de las
áreas ecuatoriales y tropicales?
¿Cómo descuidar el creciente
fenómeno de los llamados «prófugos



ambientales», personas que deben
abandonar el ambiente en que viven
—y con frecuencia también sus
bienes— a causa de su deterioro,
para afrontar los peligros y las
incógnitas de un desplazamiento
forzado? ¿Cómo no reaccionar ante
los conflictos actuales, y ante otros
potenciales, relacionados con el
acceso a los recursos naturales?
Todas éstas son cuestiones que
tienen una repercusión profunda en
el ejercicio de los derechos humanos
como, por ejemplo, el derecho a la
vida, a la alimentación, a la salud y al
desarrollo.

5. No obstante, se ha de tener en
cuenta que no se puede valorar la
crisis ecológica separándola de las
cuestiones ligadas a ella, ya que está
estrechamente vinculada al concepto
mismo de desarrollo y a la visión del
hombre y su relación con sus
semejantes y la creación. Por tanto,
resulta sensato hacer una revisión



profunda y con visión de futuro del
modelo de desarrollo, reflexionando
además sobre el sentido de la
economía y su finalidad, para
corregir sus disfunciones y
distorsiones. Lo exige el estado de
salud ecológica del planeta; lo
requiere también, y sobre todo, la
crisis cultural y moral del hombre,
cuyos síntomas son patentes desde
hace tiempo en todas las partes del
mundo [Cf. Carta enc. Caritas in
veritate, 32]. La humanidad necesita
una profunda renovación cultural;
necesita redescubrir esos valores que
constituyen el fundamento sólido
sobre el cual construir un futuro
mejor para todos. Las situaciones de
crisis por las que está actualmente
atravesando —ya sean de carácter
económico, alimentario, ambiental o
social— son también, en el fondo,
crisis morales relacionadas entre sí.
Éstas obligan a replantear el camino
común de los hombres. Obligan, en
particular, a un modo de vivir



caracterizado por la sobriedad y la
solidaridad, con nuevas reglas y
formas de compromiso, apoyándose
con confianza y valentía en las
experiencias positivas que ya se han
realizado y rechazando con decisión
las negativas. Sólo de este modo la
crisis actual se convierte en ocasión
de discernimiento y de nuevas
proyecciones.

6. ¿Acaso no es cierto que en el
origen de lo que, en sentido cósmico,
llamamos «naturaleza», hay «un
designio de amor y de verdad»? El
mundo «no es producto de una
necesidad cualquiera, de un destino
ciego o del azar [...]. Procede de la
voluntad libre de Dios que ha
querido hacer participar a las
criaturas de su ser, de su sabiduría y
de su bondad» [Catecismo de la
Iglesia Católica, 295]. El Libro del
Génesis nos remite en sus primeras
páginas al proyecto sapiente del
cosmos, fruto del pensamiento de



Dios, en cuya cima se sitúan el
hombre y la mujer, creados a imagen
y semejanza del Creador para «llenar
la tierra» y «dominarla» como
«administradores» de Dios mismo (cf.
Gn 1,28). La armonía entre el
Creador, la humanidad y la creación
que describe la Sagrada Escritura, se
ha roto por el pecado de Adán y Eva,
del hombre y la mujer, que
pretendieron ponerse en el lugar de
Dios, negándose a reconocerse
criaturas suyas. La consecuencia es
que se ha distorsionado también el
encargo de «dominar» la tierra, de
«cultivarla y guardarla», y así surgió
un conflicto entre ellos y el resto de
la creación (cf. Gn 3,17-19). El ser
humano se ha dejado dominar por el
egoísmo, perdiendo el sentido del
mandato de Dios, y en su relación
con la creación se ha comportado
como explotador, queriendo ejercer
sobre ella un dominio absoluto. Pero
el verdadero sentido del mandato
original de Dios, perfectamente claro



en el Libro del Génesis, no consistía
en una simple concesión de
autoridad, sino más bien en una
llamada a la responsabilidad. Por lo
demás, la sabiduría de los antiguos
reconocía que la naturaleza no está a
nuestra disposición como si fuera un
«montón de desechos esparcidos al
azar» [Heráclito de Éfeso (535 a.C. ca.
– 475 a.C. ca.), Fragmento 22B124, en
H. Diels-W. Kranz, Die Fragmente der
Vorsokratiker, Weidmann, Berlín
19526], mientras que la Revelación
bíblica nos ha hecho comprender
que la naturaleza es un don del
Creador, el cual ha inscrito en ella su
orden intrínseco para que el hombre
pueda descubrir en él las
orientaciones necesarias para
«cultivarla y guardarla» (cf. Gn 2,15)
[Cf. Carta enc. Caritas in veritate, 48].
Todo lo que existe pertenece a Dios,
que lo ha confiado a los hombres,
pero no para que dispongan
arbitrariamente de ello. Por el
contrario, cuando el hombre, en vez



de desempeñar su papel de
colaborador de Dios, lo suplanta,
termina provocando la rebelión de la
naturaleza, «más bien tiranizada que
gobernada por él» [Juan Pablo II,
Carta enc. Centesimus annus, 37]. Así,
pues, el hombre tiene el deber de
ejercer un gobierno responsable
sobre la creación, protegiéndola y
cultivándola [Cf. Carta enc. Caritas in
veritate, 50].

7. Se ha de constatar por desgracia
que numerosas personas, en muchos
países y regiones del planeta, sufren
crecientes dificultades a causa de la
negligencia o el rechazo por parte de
tantos a ejercer un gobierno
responsable respecto al medio
ambiente. El Concilio Ecuménico
Vaticano II ha recordado que «Dios
ha destinado la tierra y todo cuanto
ella contiene para uso de todos los
hombres y pueblos» [Const. past. 
Gaudium et spes, 69]. Por tanto, la
herencia de la creación pertenece a



la humanidad entera. En cambio, el
ritmo actual de explotación pone en
serio peligro la disponibilidad de
algunos recursos naturales, no sólo
para la presente generación, sino
sobre todo para las futuras [Cf. Juan
Pablo II, Carta enc. Sollicitudo rei
socialis, 34]. Así, pues, se puede
comprobar fácilmente que el
deterioro ambiental es
frecuentemente el resultado de la
falta de proyectos políticos de altas
miras o de la búsqueda de intereses
económicos miopes, que se
transforman lamentablemente en
una seria amenaza para la creación.
Para contrarrestar este fenómeno,
teniendo en cuenta que «toda
decisión económica tiene
consecuencias de carácter
moral» [Carta enc. Caritas in veritate,
37], es también necesario que la
actividad económica respete más el
medio ambiente. Cuando se utilizan
los recursos naturales, hay que
preocuparse de su salvaguardia,



previendo también sus costes —en
términos ambientales y sociales—,
que han de ser considerados como
un capítulo esencial del costo de la
misma actividad económica.
Compete a la comunidad
internacional y a los gobiernos
nacionales dar las indicaciones
oportunas para contrarrestar de
manera eficaz una utilización del
medio ambiente que lo perjudique.
Para proteger el ambiente, para
tutelar los recursos y el clima, es
preciso, por un lado, actuar
respetando unas normas bien
definidas incluso desde el punto de
vista jurídico y económico y, por otro,
tener en cuenta la solidaridad debida
a quienes habitan las regiones más
pobres de la tierra y a las futuras
generaciones.

8. En efecto, parece urgente lograr
una leal solidaridad
intergeneracional. Los costes que se
derivan de la utilización de los



recursos ambientales comunes no
pueden dejarse a cargo de las
generaciones futuras: «Herederos de
generaciones pasadas y
beneficiándonos del trabajo de
nuestros contemporáneos, estamos
obligados para con todos y no
podemos desinteresarnos de los que
vendrán a aumentar todavía más el
círculo de la familia humana. La
solidaridad universal, que es un
hecho y beneficio para todos, es
también un deber. Se trata de una
responsabilidad que las generaciones
presentes tienen respecto a las
futuras, una responsabilidad que
incumbe también a cada Estado y a
la Comunidad
internacional» [Pontificio Consejo
«Justicia y Paz», Compendio de la
Doctrina social de la Iglesia, 467; cf.
Pablo VI, Carta enc. Populorum
progressio, 17]. El uso de los recursos
naturales debería hacerse de modo
que las ventajas inmediatas no
tengan consecuencias negativas para



los seres vivientes, humanos o no, del
presente y del futuro; que la tutela de
la propiedad privada no entorpezca
el destino universal de los bienes [Cf.
Juan Pablo II, Carta enc. Centesimus
annus, 30-31.43]; que la intervención
del hombre no comprometa la
fecundidad de la tierra, para ahora y
para el mañana. Además de la leal
solidaridad intergeneracional, se ha
de reiterar la urgente necesidad
moral de una renovada solidaridad
intrageneracional, especialmente en
las relaciones entre países en vías de
desarrollo y aquellos altamente
industrializados: «la comunidad
internacional tiene el deber
imprescindible de encontrar los
modos institucionales para ordenar
el aprovechamiento de los recursos
no renovables, con la participación
también de los países pobres, y
planificar así conjuntamente el
futuro» [Carta enc. Caritas in veritate,
49]. La crisis ecológica muestra la
urgencia de una solidaridad que se



proyecte en el espacio y el tiempo. En
efecto, entre las causas de la crisis
ecológica actual, es importante
reconocer la responsabilidad
histórica de los países
industrializados. No obstante,
tampoco los países menos
industrializados, particularmente
aquellos emergentes, están eximidos
de la propia responsabilidad
respecto a la creación, porque el
deber de adoptar gradualmente
medidas y políticas ambientales
eficaces incumbe a todos. Esto podría
lograrse más fácilmente si no
hubiera tantos cálculos interesados
en la asistencia y la transferencia de
conocimientos y tecnologías más
limpias.

9. Es indudable que uno de los
principales problemas que ha de
afrontar la comunidad internacional
es el de los recursos energéticos,
buscando estrategias compartidas y
sostenibles para satisfacer las



necesidades de energía de esta
generación y de las futuras. Para ello,
es necesario que las sociedades
tecnológicamente avanzadas estén
dispuestas a favorecer
comportamientos caracterizados por
la sobriedad, disminuyendo el propio
consumo de energía y mejorando las
condiciones de su uso. Al mismo
tiempo, se ha de promover la
búsqueda y las aplicaciones de
energías con menor impacto
ambiental, así como la
«redistribución planetaria de los
recursos energéticos, de manera que
también los países que no los tienen
puedan acceder a ellos» [Ibíd.]. La
crisis ecológica, pues, brinda una
oportunidad histórica para elaborar
una respuesta colectiva orientada a
cambiar el modelo de desarrollo
global siguiendo una dirección más
respetuosa con la creación y de un
desarrollo humano integral,
inspirado en los valores propios de la
caridad en la verdad. Por tanto,



desearía que se adoptara un modelo
de desarrollo basado en el papel
central del ser humano, en la
promoción y participación en el bien
común, en la responsabilidad, en la
toma de conciencia de la necesidad
de cambiar el estilo de vida y en la
prudencia, virtud que indica lo que
se ha de hacer hoy, en previsión de lo
que puede ocurrir mañana [Cf. Santo
Tomás de Aquino, S. Th., II-II, q. 49,
5].

10. Para llevar a la humanidad hacia
una gestión del medio ambiente y los
recursos del planeta que sea
sostenible en su conjunto, el hombre
está llamado a emplear su
inteligencia en el campo de la
investigación científica y tecnológica
y en la aplicación de los
descubrimientos que se derivan de
ella. La «nueva solidaridad»
propuesta por Juan Pablo II en el
Mensaje para la Jornada Mundial de
la Paz 1990 [Cf. n. 9], y la



«solidaridad global», que he
mencionado en el Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 2009
[Cf .n. 8], son actitudes esenciales
para orientar el compromiso de
tutelar la creación, mediante un
sistema de gestión de los recursos de
la tierra mejor coordinado en el
ámbito internacional, sobre todo en
un momento en el que va
apareciendo cada vez de manera más
clara la estrecha interrelación que
hay entre la lucha contra el deterioro
ambiental y la promoción del
desarrollo humano integral. Se trata
de una dinámica imprescindible, en
cuanto «el desarrollo integral del
hombre no puede darse sin el
desarrollo solidario de la
humanidad» [Pablo VI, Carta enc. 
Populorum progressio, 43]. Hoy son
muchas las oportunidades científicas
y las potenciales vías innovadoras,
gracias a las cuales se pueden
obtener soluciones satisfactorias y
armoniosas para la relación entre el



hombre y el medio ambiente. Por
ejemplo, es preciso favorecer la
investigación orientada a determinar
el modo más eficaz para aprovechar
la gran potencialidad de la energía
solar. También merece atención la
cuestión, que se ha hecho planetaria,
del agua y el sistema hidrogeológico
global, cuyo ciclo tiene una
importancia de primer orden para la
vida en la tierra, y cuya estabilidad
puede verse amenazada gravemente
por los cambios climáticos. Se han de
explorar, además, estrategias
apropiadas de desarrollo rural
centradas en los pequeños
agricultores y sus familias, así como
es preciso preparar políticas idóneas
para la gestión de los bosques, para
el tratamiento de los desperdicios y
para la valorización de las sinergias
que se dan entre los intentos de
contrarrestar los cambios climáticos
y la lucha contra la pobreza. Hacen
falta políticas nacionales ambiciosas,
completadas por un necesario



compromiso internacional que
aporte beneficios importantes, sobre
todo a medio y largo plazo. En
definitiva, es necesario superar la
lógica del mero consumo para
promover formas de producción
agrícola e industrial que respeten el
orden de la creación y satisfagan las
necesidades primarias de todos. La
cuestión ecológica no se ha de
afrontar sólo por las perspectivas
escalofriantes que se perfilan en el
horizonte a causa del deterioro
ambiental; el motivo ha de ser sobre
todo la búsqueda de una auténtica
solidaridad de alcance mundial,
inspirada en los valores de la
caridad, la justicia y el bien común.
Por otro lado, como ya he tenido
ocasión de recordar, «la técnica
nunca es sólo técnica. Manifiesta
quién es el hombre y cuáles son sus
aspiraciones de desarrollo, expresa
la tensión del ánimo humano hacia
la superación gradual de ciertos
condicionamientos materiales. La



técnica, por lo tanto, se inserta en el
mandato de cultivar y guardar la
tierra (cf. Gn 2,15), que Dios ha
confiado al hombre, y se orienta a
reforzar esa alianza entre ser
humano y medio ambiente que debe
reflejar el amor creador de
Dios» [Carta enc. Caritas in veritate,
69].

11. Cada vez se ve con mayor
claridad que el tema del deterioro
ambiental cuestiona los
comportamientos de cada uno de
nosotros, los estilos de vida y los
modelos de consumo y producción
actualmente dominantes, con
frecuencia insostenibles desde el
punto de vista social, ambiental e
incluso económico. Ha llegado el
momento en que resulta
indispensable un cambio de
mentalidad efectivo, que lleve a
todos a adoptar nuevos estilos de
vida, «a tenor de los cuales, la
búsqueda de la verdad, de la belleza



y del bien, así como la comunión con
los demás hombres para un
desarrollo común, sean los elementos
que determinen las opciones del
consumo, de los ahorros y de las
inversiones» [Juan Pablo II, Carta
enc. Centesimus annus, 36]. Se ha de
educar cada vez más para construir
la paz a partir de opciones de gran
calado en el ámbito personal,
familiar, comunitario y político.
Todos somos responsables de la
protección y el cuidado de la
creación. Esta responsabilidad no
tiene fronteras. Según el principio de
subsidiaridad, es importante que
todos se comprometan en el ámbito
que les corresponda, trabajando para
superar el predominio de los
intereses particulares. Un papel de
sensibilización y formación
corresponde particularmente a los
diversos sujetos de la sociedad civil y
las Organizaciones no gubernativas,
que se mueven con generosidad y
determinación en favor de una



responsabilidad ecológica, que
debería estar cada vez más
enraizada en el respeto de la
«ecología humana». Además, se ha de
requerir la responsabilidad de los
medios de comunicación social en
este campo, con el fin de proponer
modelos positivos en los que
inspirarse. Por tanto, ocuparse del
medio ambiente exige una visión
amplia y global del mundo; un
esfuerzo común y responsable para
pasar de una lógica centrada en el
interés nacionalista egoísta a una
perspectiva que abarque siempre las
necesidades de todos los pueblos. No
se puede permanecer indiferentes
ante lo que ocurre en nuestro
entorno, porque la degradación de
cualquier parte del planeta afectaría
a todos. Las relaciones entre las
personas, los grupos sociales y los
Estados, al igual que los lazos entre el
hombre y el medio ambiente, están
llamadas a asumir el estilo del
respeto y de la «caridad en la



verdad». En este contexto tan amplio,
es deseable más que nunca que los
esfuerzos de la comunidad
internacional por lograr un desarme
progresivo y un mundo sin armas
nucleares, que sólo con su mera
existencia amenazan la vida del
planeta, así como por un proceso de
desarrollo integral de la humanidad
de hoy y del mañana, sean de verdad
eficaces y correspondidos
adecuadamente.

12. La Iglesia tiene una
responsabilidad respecto a la
creación y se siente en el deber de
ejercerla también en el ámbito
público, para defender la tierra, el
agua y el aire, dones de Dios Creador
para todos, y sobre todo para
proteger al hombre frente al peligro
de la destrucción de sí mismo. En
efecto, la degradación de la
naturaleza está estrechamente
relacionada con la cultura que
modela la convivencia humana, por



lo que «cuando se respeta la
“ecología humana” en la sociedad,
también la ecología ambiental se
beneficia» [Carta enc. Caritas in
veritate, 51]. No se puede pedir a los
jóvenes que respeten el medio
ambiente, si no se les ayuda en la
familia y en la sociedad a respetarse
a sí mismos: el libro de la naturaleza
es único, tanto en lo que concierne al
ambiente como a la ética personal,
familiar y social [Cf. ibíd., 15. 51]. Los
deberes respecto al ambiente se
derivan de los deberes para con la
persona, considerada en sí misma y
en su relación con los demás. Por
eso, aliento de buen grado la
educación de una responsabilidad
ecológica que, como he dicho en la
Encíclica Caritas in veritate,
salvaguarde una auténtica «ecología
humana» y, por tanto, afirme con
renovada convicción la
inviolabilidad de la vida humana en
cada una de sus fases, y en cualquier
condición en que se encuentre, la



dignidad de la persona y la
insustituible misión de la familia, en
la cual se educa en el amor al
prójimo y el respeto por la
naturaleza [Cf. ibíd., 28. 51. 61; Juan
Pablo II, Carta enc. Centesimus annus,
38.39]. Es preciso salvaguardar el
patrimonio humano de la sociedad.
Este patrimonio de valores tiene su
origen y está inscrito en la ley moral
natural, que fundamenta el respeto
de la persona humana y de la
creación.

13. Tampoco se ha de olvidar el
hecho, sumamente elocuente, de que
muchos encuentran tranquilidad y
paz, se sienten renovados y
fortalecidos, al estar en contacto con
la belleza y la armonía de la
naturaleza. Así, pues, hay una cierta
forma de reciprocidad: al cuidar la
creación, vemos que Dios, a través de
ella, cuida de nosotros. Por otro lado,
una correcta concepción de la
relación del hombre con el medio



ambiente no lleva a absolutizar la
naturaleza ni a considerarla más
importante que la persona misma. El
Magisterio de la Iglesia manifiesta
reservas ante una concepción del
mundo que nos rodea inspirada en el
ecocentrismo y el biocentrismo,
porque dicha concepción elimina la
diferencia ontológica y axiológica
entre la persona humana y los otros
seres vivientes. De este modo, se
anula en la práctica la identidad y el
papel superior del hombre,
favoreciendo una visión igualitarista
de la «dignidad» de todos los seres
vivientes. Se abre así paso a un
nuevo panteísmo con acentos
neopaganos, que hace derivar la
salvación del hombre
exclusivamente de la naturaleza,
entendida en sentido puramente
naturalista. La Iglesia invita en
cambio a plantear la cuestión de
manera equilibrada, respetando la
«gramática» que el Creador ha
inscrito en su obra, confiando al



hombre el papel de guardián y
administrador responsable de la
creación, papel del que ciertamente
no debe abusar, pero del cual
tampoco puede abdicar. En efecto,
también la posición contraria de
absolutizar la técnica y el poder
humano termina por atentar
gravemente, no sólo contra la
naturaleza, sino también contra la
misma dignidad humana [Cf. Carta
enc. Caritas in veritate, 70].

14. Si quieres promover la paz,
protege la creación. La búsqueda de
la paz por parte de todos los hombres
de buena voluntad se verá facilitada
sin duda por el reconocimiento
común de la relación inseparable
que existe entre Dios, los seres
humanos y toda la creación. Los
cristianos ofrecen su propia
aportación, iluminados por la divina
Revelación y siguiendo la Tradición
de la Iglesia. Consideran el cosmos y
sus maravillas a la luz de la obra



creadora del Padre y de la redención
de Cristo, que, con su muerte y
resurrección, ha reconciliado con
Dios «todos los seres: los del cielo y
los de la tierra» (Col 1,20). Cristo,
crucificado y resucitado, ha
entregado a la humanidad su
Espíritu santificador, que guía el
camino de la historia, en espera del
día en que, con la vuelta gloriosa del
Señor, serán inaugurados «un cielo
nuevo y una tierra nueva» (2 P 3,13),
en los que habitarán por siempre la
justicia y la paz. Por tanto, proteger
el entorno natural para construir un
mundo de paz es un deber de cada
persona. He aquí un desafío urgente
que se ha de afrontar de modo
unánime con un renovado empeño;
he aquí una oportunidad
providencial para legar a las nuevas
generaciones la perspectiva de un
futuro mejor para todos. Que los
responsables de las naciones sean
conscientes de ello, así como los que,
en todos los ámbitos, se interesan por



el destino de la humanidad: la
salvaguardia de la creación y la
consecución de la paz son realidades
íntimamente relacionadas entre sí.
Por eso, invito a todos los creyentes a
elevar una ferviente oración a Dios,
Creador todopoderoso y Padre de
misericordia, para que en el corazón
de cada hombre y de cada mujer
resuene, se acoja y se viva el
apremiante llamamiento: Si quieres
promover la paz, protege la creación.

Vaticano, 8 de diciembre de 2009

Carta encíclica Caritas in veritate
(nn. 48-52)

48. El tema del desarrollo está
también muy unido hoy a los deberes
que nacen de la relación del hombre
con el ambiente natural. Éste es un
don de Dios para todos, y su uso
representa para nosotros una
responsabilidad para con los pobres,
las generaciones futuras y toda la
humanidad. Cuando se considera la



naturaleza, y en primer lugar al ser
humano, fruto del azar o del
determinismo evolutivo, disminuye
el sentido de la responsabilidad en
las conciencias. El creyente reconoce
en la naturaleza el maravilloso
resultado de la intervención
creadora de Dios, que el hombre
puede utilizar responsablemente
para satisfacer sus legítimas
necesidades —materiales e
inmateriales— respetando el
equilibrio inherente a la creación
misma. Si se desvanece esta visión,
se acaba por considerar la naturaleza
como un tabú intocable o, al
contrario, por abusar de ella. Ambas
posturas no son conformes con la
visión cristiana de la naturaleza,
fruto de la creación de Dios.

La naturaleza es expresión de un
proyecto de amor y de verdad. Ella
nos precede y nos ha sido dada por
Dios como ámbito de vida. Nos habla
del Creador (cf. Rm 1,20) y de su



amor a la humanidad. Está destinada
a encontrar la «plenitud» en Cristo al
final de los tiempos (cf. Ef 1,9-10; Col
1,19-20). También ella, por tanto, es
una «vocación» [Cf. Juan Pablo II, 
Mensaje para la Jornada Mundial de
la Paz 1990, 6]. La naturaleza está a
nuestra disposición no como un
«montón de desechos esparcidos al
azar» [Heráclito de Éfeso (Éfeso 535
a.C. ca. — 475 a.C. ca.), Fragmento
22B124, en: H. Diels — W. Kranz, Die
Fragmente der Vorsokratiker,
Weidmann, Berlín 19526], sino como
un don del Creador que ha diseñado
sus estructuras intrínsecas para que
el hombre descubra las orientaciones
que se deben seguir para «guardarla
y cultivarla» (cf. Gn 2,15). Pero se ha
de subrayar que es contrario al
verdadero desarrollo considerar la
naturaleza como más importante que
la persona humana misma. Esta
postura conduce a actitudes
neopaganas o de nuevo panteísmo: la
salvación del hombre no puede venir



únicamente de la naturaleza,
entendida en sentido puramente
naturalista. Por otra parte, también
es necesario refutar la posición
contraria, que mira a su completa
tecnificación, porque el ambiente
natural no es sólo materia disponible
a nuestro gusto, sino obra admirable
del Creador y que lleva en sí una
«gramática» que indica finalidad y
criterios para un uso inteligente, no
instrumental y arbitrario. Hoy,
muchos perjuicios al desarrollo
provienen en realidad de estas
maneras de pensar distorsionadas.
Reducir completamente la
naturaleza a un conjunto de simples
datos fácticos acaba siendo fuente de
violencia para con el ambiente,
provocando además conductas que
no respetan la naturaleza del
hombre mismo. Ésta, en cuanto se
compone no sólo de materia, sino
también de espíritu, y por tanto rica
de significados y fines trascendentes,
tiene un carácter normativo incluso



para la cultura. El hombre interpreta
y modela el ambiente natural
mediante la cultura, la cual es
orientada a su vez por la libertad
responsable, atenta a los dictámenes
de la ley moral. Por tanto, los
proyectos para un desarrollo
humano integral no pueden ignorar
a las generaciones sucesivas, sino
que han de caracterizarse por la
solidaridad y la justicia
intergeneracional, teniendo en
cuenta múltiples aspectos, como el
ecológico, el jurídico, el económico, el
político y el cultural [Cf. Consejo
Pontificio de Justicia y Paz, 
Compendio de la doctrina social de la
Iglesia, nn. 451-487].

49. Hoy, las cuestiones relacionadas
con el cuidado y salvaguardia del
ambiente han de tener debidamente
en cuenta los problemas energéticos.
En efecto, el acaparamiento por
parte de algunos estados, grupos de
poder y empresas de recursos



energéticos no renovables, es un
grave obstáculo para el desarrollo de
los países pobres. Éstos no tienen
medios económicos ni para acceder a
las fuentes energéticas no renovables
ya existentes ni para financiar la
búsqueda de fuentes nuevas y
alternativas. La acumulación de
recursos naturales, que en muchos
casos se encuentran precisamente en
países pobres, causa explotación y
conflictos frecuentes entre las
naciones y en su interior. Dichos
conflictos se producen con
frecuencia precisamente en el
territorio de esos países, con graves
consecuencias de muertes,
destrucción y mayor degradación
aún. La comunidad internacional
tiene el deber imprescindible de
encontrar los modos institucionales
para ordenar el aprovechamiento de
los recursos no renovables, con la
participación también de los países
pobres, y planificar así
conjuntamente el futuro.



En este sentido, hay también una
urgente necesidad moral de una
renovada solidaridad, especialmente
en las relaciones entre países en vías
de desarrollo y países altamente
industrializados [Cf. Juan Pablo II, 
Mensaje para la Jornada Mundial de
la Paz 1990, 10]. Las sociedades
tecnológicamente avanzadas pueden
y deben disminuir el propio gasto
energético, bien porque las
actividades manufactureras
evolucionan, bien porque entre sus
ciudadanos se difunde una mayor
sensibilidad ecológica. Además, se
debe añadir que hoy se puede
mejorar la eficacia energética y al
mismo tiempo progresar en la
búsqueda de energías alternativas.
Pero es también necesaria una
redistribución planetaria de los
recursos energéticos, de manera que
también los países que no los tienen
puedan acceder a ellos. Su destino no
puede dejarse en manos del primero
que llega o depender de la lógica del



más fuerte. Se trata de problemas
relevantes que, para ser afrontados
de manera adecuada, requieren por
parte de todos una responsable toma
de conciencia de las consecuencias
que afectarán a las nuevas
generaciones, y sobre todo a los
numerosos jóvenes que viven en los
pueblos pobres, los cuales «reclaman
tener su parte activa en la
construcción de un mundo
mejor» [Pablo VI, Carta enc. 
Populorum progressio, 65].

50. Esta responsabilidad es global,
porque no concierne sólo a la
energía, sino a toda la creación, para
no dejarla a las nuevas generaciones
empobrecida en sus recursos. Es
lícito que el hombre gobierne
responsablemente la naturaleza para
custodiarla, hacerla productiva y
cultivarla también con métodos
nuevos y tecnologías avanzadas, de
modo que pueda acoger y alimentar
dignamente a la población que la



habita. En nuestra tierra hay lugar
para todos: en ella toda la familia
humana debe encontrar los recursos
necesarios para vivir dignamente,
con la ayuda de la naturaleza misma,
don de Dios a sus hijos, con el tesón
del propio trabajo y de la propia
inventiva. Pero debemos considerar
un deber muy grave el dejar la tierra
a las nuevas generaciones en un
estado en el que puedan habitarla
dignamente y seguir cultivándola.
Eso comporta «el compromiso de
decidir juntos después de haber
ponderado responsablemente la vía
a seguir, con el objetivo de fortalecer
esa alianza entre ser humano y
medio ambiente que ha de ser reflejo
del amor creador de Dios, del cual
procedemos y hacia el cual
caminamos» [Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 2008, 7]. Es
de desear que la comunidad
internacional y cada gobierno sepan
contrarrestar eficazmente los modos
de utilizar el ambiente que le sean



nocivos. Y también las autoridades
competentes han de hacer los
esfuerzos necesarios para que los
costes económicos y sociales que se
derivan del uso de los recursos
ambientales comunes se reconozcan
de manera transparente y sean
sufragados totalmente por aquellos
que se benefician, y no por otros o
por las futuras generaciones. La
protección del entorno, de los
recursos y del clima requiere que
todos los responsables
internacionales actúen
conjuntamente y demuestren
prontitud para obrar de buena fe, en
el respeto de la ley y la solidaridad
con las regiones más débiles del
planeta [Cf. Discurso a los miembros
de la Asamblea General de la
Organización de las Naciones Unidas
(18 abril 2008)]. Una de las mayores
tareas de la economía es
precisamente el uso más eficaz de los
recursos, no el abuso, teniendo
siempre presente que el concepto de



eficiencia no es axiológicamente
neutral.

51. El modo en que el hombre trata el
ambiente influye en la manera en
que se trata a sí mismo, y viceversa.
Esto exige que la sociedad actual
revise seriamente su estilo de vida
que, en muchas partes del mundo,
tiende al hedonismo y al
consumismo, despreocupándose de
los daños que de ello se derivan [Cf.
Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 1990, 13].
Es necesario un cambio efectivo de
mentalidad que nos lleve a adoptar
nuevos estilos de vida, «a tenor de los
cuales la búsqueda de la verdad, de
la belleza y del bien, así como la
comunión con los demás hombres
para un crecimiento común sean los
elementos que determinen las
opciones del consumo, de los ahorros
y de las inversiones» [Id., Carta enc. 
Centesimus annus, 36]. Cualquier
menoscabo de la solidaridad y del



civismo produce daños ambientales,
así como la degradación ambiental, a
su vez, provoca insatisfacción en las
relaciones sociales. La naturaleza,
especialmente en nuestra época, está
tan integrada en la dinámica social y
cultural que prácticamente ya no
constituye una variable
independiente. La desertización y el
empobrecimiento productivo de
algunas áreas agrícolas son también
fruto del empobrecimiento de sus
habitantes y de su atraso. Cuando se
promueve el desarrollo económico y
cultural de estas poblaciones, se
tutela también la naturaleza.
Además, muchos recursos naturales
quedan devastados con las guerras.
La paz de los pueblos y entre los
pueblos permitiría también una
mayor salvaguardia de la naturaleza.
El acaparamiento de los recursos,
especialmente del agua, puede
provocar graves conflictos entre las
poblaciones afectadas. Un acuerdo
pacífico sobre el uso de los recursos



puede salvaguardar la naturaleza y,
al mismo tiempo, el bienestar de las
sociedades interesadas.

La Iglesia tiene una responsabilidad
respecto a la creación y la debe hacer
valer en público. Y, al hacerlo, no
sólo debe defender la tierra, el agua y
el aire como dones de la creación que
pertenecen a todos. Debe proteger
sobre todo al hombre contra la
destrucción de sí mismo. Es
necesario que exista una especie de
ecología del hombre bien entendida.
En efecto, la degradación de la
naturaleza está estrechamente unida
a la cultura que modela la
convivencia humana: cuando se
respeta la «ecología humana» [Ibíd.,
38; cf. Benedicto XVI, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 2007, 8] en
la sociedad, también la ecología
ambiental se beneficia. Así como las
virtudes humanas están
interrelacionadas, de modo que el
debilitamiento de una pone en



peligro también a las otras, así
también el sistema ecológico se
apoya en un proyecto que abarca
tanto la sana convivencia social
como la buena relación con la
naturaleza.

Para salvaguardar la naturaleza no
basta intervenir con incentivos o
desincentivos económicos, y ni
siquiera basta con una instrucción
adecuada. Éstos son instrumentos
importantes, pero el problema
decisivo es la capacidad moral global
de la sociedad. Si no se respeta el
derecho a la vida y a la muerte
natural, si se hace artificial la
concepción, la gestación y el
nacimiento del hombre, si se
sacrifican embriones humanos a la
investigación, la conciencia común
acaba perdiendo el concepto de
ecología humana y con ello de la
ecología ambiental. Es una
contradicción pedir a las nuevas
generaciones el respeto al ambiente



natural, cuando la educación y las
leyes no las ayudan a respetarse a sí
mismas. El libro de la naturaleza es
uno e indivisible, tanto en lo que
concierne a la vida, la sexualidad, el
matrimonio, la familia, las relaciones
sociales, en una palabra, el
desarrollo humano integral. Los
deberes que tenemos con el
ambiente están relacionados con los
que tenemos para con la persona
considerada en sí misma y en su
relación con los otros. No se pueden
exigir unos y conculcar otros. Es una
grave antinomia de la mentalidad y
de la praxis actual, que envilece a la
persona, trastorna el ambiente y
daña a la sociedad.

52. La verdad, y el amor que ella
desvela, no se pueden producir, sólo
se pueden acoger. Su última fuente
no es, ni puede ser, el hombre, sino
Dios, o sea Aquel que es Verdad y
Amor. Este principio es muy
importante para la sociedad y para el



desarrollo, en cuanto que ni la
Verdad ni el Amor pueden ser sólo
productos humanos; la vocación
misma al desarrollo de las personas y
de los pueblos no se fundamenta en
una simple deliberación humana,
sino que está inscrita en un plano
que nos precede y que para todos
nosotros es un deber que ha de ser
acogido libremente. Lo que nos
precede y constituye —el Amor y la
Verdad subsistentes— nos indica qué
es el bien y en qué consiste nuestra
felicidad. Nos señala así el camino
hacia el verdadero desarrollo.

Carta con motivo de la Expo de
Zaragoza, 10 de julio de 2008

Al Señor Cardenal Renato Raffaele
Martino, representante de la Santa
Sede para el día de la Santa Sede en
la Exposición internacional de
Zaragoza

Me es grato enviar un mensaje de fe
y esperanza a cuantos visitan en



estos días la Expo Zaragoza 2008,
dedicada a los complejos temas
relacionados con el valor que tiene el
agua para la vida del hombre y el
mantenimiento del equilibrio entre
los diversos elementos de nuestro
mundo. La Santa Sede ha querido
estar convenientemente presente en
la Expo con un stand, preparado
juntamente con la Archidiócesis de
Zaragoza, a la cual agradezco su
generoso compromiso para
promover adecuadas iniciativas
culturales que acerquen al visitante
al inconmensurable patrimonio de
espiritualidad, arte y sabiduría social
que se inspira en el agua y que han
sido custodiados por la Iglesia
católica.

Hemos de tomar conciencia de que,
lamentablemente, el agua –bien
esencial e indispensable que el Señor
ha dado al hombre para mantener y
desarrollar la vida– es considerada
hoy, a causa del acoso y la presión de



múltiples factores sociales y
económicos, como un bien que debe
ser especialmente protegido
mediante claras políticas nacionales
e internacionales, y utilizado según
criterios sensatos de solidaridad y
responsabilidad. El uso del agua –que
es valorado como un derecho
universal e inalienable– está
relacionado con las necesidades
crecientes y perentorias de las
personas que viven en la indigencia,
teniendo en cuenta que «el acceso
limitado al agua potable repercute
sobre el bienestar de un número
enorme de personas y es con
frecuencia causa de enfermedades,
sufrimientos, conflictos, pobreza e
incluso de muerte» (Consejo
Pontificio “Justicia y Paz”, Compendio
de la doctrina social de la Iglesia, n.
484). Respecto al derecho al agua se
debe subrayar también que se trata
de un derecho que tiene su
fundamento en la dignidad de la
persona humana; desde esta



perspectiva se han de examinar
atentamente las posturas de aquellos
que consideran y tratan el agua
únicamente como un bien
económico. Su uso debe ser racional
y solidario, fruto de una equilibrada
sinergia entre el sector público y
privado.

El que hoy en día se considere el
agua un bien predominantemente
material, no debe hacer olvidar los
significados religiosos que la
humanidad creyente, y sobre todo el
cristianismo, ha desarrollado a partir
de ella, dándole un gran valor como
un precioso bien inmaterial, que
enriquece siempre la vida del
hombre en esta tierra. ¿Cómo no
recordar en esta circunstancia el
sugestivo mensaje que nos llega de
las Sagradas Escrituras, tratando el
agua como símbolo de purificación
(cf. Sal 50,4; Jn 13,8) y de vida (cf. Jn
3,5; Ga 3,27)? La plena recuperación
de esta dimensión espiritual es



garantía y presupuesto para un
adecuado planteamiento de los
problemas éticos, políticos y
económicos que afectan a la
compleja gestión del agua por parte
de tantos sujetos interesados, tanto
en el ámbito nacional como
internacional.

Con los mejores deseos de que la
Expo de Zaragoza suscite en todos los
que la visiten apropiadas reflexiones
y favorezca en las autoridades
competentes las decisiones
oportunas en favor de un bien tan
esencial para la vida del ser humano
sobre la tierra, envío a todos, como
prenda de abundantes dones
celestiales, la Bendición Apostólica.

Vaticano, 10 de julio de 2008

Discurso a la Curia romana, 22 de
diciembre de 2008

Señores cardenales; venerados
hermanos en el episcopado y en el



presbiterado; queridos hermanos y
hermanas:

[…]

La alegría como fruto del Espíritu
Santo: así llegamos al tema central de
Sydney, que era precisamente el
Espíritu Santo. A este respecto,
quiero aludir, aunque sea
brevemente, a la orientación
implícita en ese tema. Teniendo
presente el testimonio de la Escritura
y de la Tradición, en el tema del
"Espíritu Santo" se reconocen
fácilmente cuatro dimensiones.

1. Ante todo, está la afirmación que
encontramos ya desde el inicio del
relato de la creación. Allí se habla del
Espíritu creador que aletea sobre las
aguas, crea el mundo y lo renueva
sin cesar. La fe en el Espíritu creador
es un contenido esencial del Credo
cristiano. El dato de que la materia
lleva consigo una estructura
matemática, de que está llena de



espíritu, es el fundamento en el que
se apoyan las ciencias modernas de
la naturaleza. Nuestro espíritu sólo
es capaz de interpretarla y de
modificarla activamente porque la
materia está estructurada de modo
inteligente.

El hecho de que esta estructura
inteligente procede del mismo
Espíritu creador que nos dio el
espíritu también a nosotros, implica
a la vez una tarea y una
responsabilidad. En la fe sobre la
creación está el fundamento último
de nuestra responsabilidad con
respecto a la tierra, la cual no es
simplemente propiedad nuestra, que
podemos explotar según nuestros
intereses y deseos. Más bien, es don
del Creador que trazó sus
ordenamientos intrínsecos y de ese
modo nos dio las señales de
orientación a las que debemos
atenernos como administradores de
su creación. El hecho de que la tierra,



el cosmos, reflejan el Espíritu
creador significa también que sus
estructuras racionales —que, más
allá del orden matemático, se hacen
casi palpables en el experimento—
llevan en sí también una orientación
ética. El Espíritu que los ha plasmado
es más que matemática, es el Bien en
persona, el cual, mediante el
lenguaje de la creación, nos señala el
camino de la vida recta.

Dado que la fe en el Creador es parte
esencial del Credo cristiano, la Iglesia
no puede y no debe limitarse a
transmitir a sus fieles sólo el mensaje
de la salvación. Tiene una
responsabilidad con respecto a la
creación y debe cumplir esta
responsabilidad también en público.
Al hacerlo, no sólo debe defender la
tierra, el agua y el aire como dones
de la creación que pertenecen a
todos. También debe proteger al
hombre contra la destrucción de sí
mismo. Es necesario que haya algo



como una ecología del hombre,
entendida correctamente. Cuando la
Iglesia habla de la naturaleza del ser
humano como hombre y mujer, y
pide que se respete este orden de la
creación, no es una metafísica
superada. Aquí, de hecho, se trata de
la fe en el Creador y de escuchar el
lenguaje de la creación, cuyo
desprecio sería una autodestrucción
del hombre y, por tanto, una
destrucción de la obra misma de
Dios.

Lo que con frecuencia se expresa y
entiende con el término "gender", se
reduce en definitiva a la auto-
emancipación del hombre de la
creación y del Creador. El hombre
quiere hacerse por sí solo y disponer
siempre y exclusivamente por sí solo
de lo que le atañe. Pero de este modo
vive contra la verdad, vive contra el
Espíritu creador. Ciertamente, los
bosques tropicales merecen nuestra
protección, pero también la merece



el hombre como criatura, en la que
está inscrito un mensaje que no
significa contradicción de nuestra
libertad, sino su condición. Grandes
teólogos de la Escolástica calificaron
el matrimonio, es decir, la unión de
un hombre y una mujer para toda la
vida, como sacramento de la
creación, que el Creador mismo
instituyó y que Cristo, sin modificar
el mensaje de la creación, acogió
después en la historia de la salvación
como sacramento de la nueva
alianza. El testimonio en favor del
Espíritu creador presente en la
naturaleza en su conjunto y de modo
especial en la naturaleza del hombre,
creado a imagen de Dios, forma parte
del anuncio que la Iglesia debe
transmitir. Partiendo de esta
perspectiva, sería conveniente releer
la encíclica Humanae vitae: el Papa
Pablo VI tenía la intención de
defender el amor contra la
sexualidad como consumo, el futuro
contra la pretensión exclusiva del



presente y la naturaleza del hombre
contra su manipulación.

2. Sólo voy a hacer una breve alusión
a las demás dimensiones de la
pneumatología. Si el Espíritu creador
se manifiesta ante todo en la
grandeza silenciosa del universo, en
su estructura inteligente, la fe,
además de eso, nos dice algo
inesperado, o sea, que este Espíritu
también habla, por decirlo así, con
palabras humanas; ha entrado en la
historia y, como fuerza que forja la
historia, es también un Espíritu que
habla, más aún, es la Palabra que
sale a nuestro encuentro en los
escritos del Antiguo y del Nuevo
Testamento.

San Ambrosio, en una de sus cartas,
explica de modo admirable lo que
significa esto para nosotros:
"También ahora, mientras leo las
divinas Escrituras, Dios pasea por el
paraíso" (Ep. 49, 3). En cierto modo,



al leer la Escritura, podemos también
hoy andar en el jardín del paraíso y
encontrarnos con Dios que pasea por
allí: entre el tema de la Jornada
mundial de la juventud en Australia
y el del Sínodo de los obispos existe
una profunda conexión interior. Los
dos temas: "Espíritu Santo" y
"Palabra de Dios" están unidos. Sin
embargo, al leer la Escritura
aprendemos también que Cristo y el
Espíritu Santo son inseparables entre
sí. Si san Pablo, con desconcertante
síntesis, afirma: "El Señor es el
Espíritu" (2 Co 3, 17), en el fondo no
sólo aparece la unidad trinitaria
entre el Hijo y el Espíritu Santo, sino
sobre todo su unidad respecto de la
historia de la salvación: en la pasión
y resurrección de Cristo se rasgan los
velos del sentido meramente literal y
se hace visible la presencia del Dios
que está hablando. Al leer la
Escritura juntamente con Cristo,
aprendemos a escuchar en las
palabras humanas la voz del Espíritu



Santo y descubrimos la unidad de la
Biblia.

3. Así hemos llegado ya a la tercera
dimensión de la pneumatología, que
consiste precisamente en la
inseparabilidad de Cristo y del
Espíritu Santo. Tal vez se manifiesta
del modo más hermoso en el relato
de san Juan sobre la primera
aparición del Resucitado ante los
discípulos: el Señor sopla sobre los
discípulos y así les infunde el
Espíritu Santo. El Espíritu Santo es el
soplo de Cristo. Y del mismo modo
que el soplo de Dios en la mañana de
la creación había transformado el
polvo de la tierra en el hombre
viviente, así el soplo de Cristo nos
acoge en la comunión ontológica con
el Hijo, nos hace nueva creación. Por
eso, es el Espíritu Santo quien nos
hace decir, juntamente con el Hijo:
"Abbá, Padre" (cf. Jn 20, 22; Rm 8, 15).



4. Así, como cuarta dimensión,
emerge espontáneamente la
conexión entre Espíritu e Iglesia. San
Pablo, en el capítulo 12 de la primera
carta a los Corintios y en el capítulo
12 de la carta a los Romanos, ilustró
la Iglesia como Cuerpo de Cristo y
precisamente así como organismo
del Espíritu Santo, en el que los
dones del Espíritu Santo funden a los
individuos en una unidad viva. El
Espíritu Santo es el Espíritu del
Cuerpo de Cristo. En el conjunto de
este Cuerpo encontramos nuestra
tarea, vivimos los unos para los otros
y los unos en dependencia de los
otros, viviendo en profundidad de
Aquel que vivió y sufrió por todos
nosotros y que mediante su Espíritu
nos atrae a sí en la unidad de todos
los hijos de Dios. "¿Quieres vivir
también tú del Espíritu de Cristo?
Entonces, permanece en el Cuerpo de
Cristo", dice san Agustín a este
respecto (Tr. in Jo. 26, 13).



Así, con el tema "Espíritu Santo", que
orientaba las jornadas en Australia y,
de modo más oculto, también las
semanas del Sínodo, se hace visible
toda la amplitud de la fe cristiana,
una amplitud que desde la
responsabilidad respecto de la
creación y de la existencia del
hombre en sintonía con la creación
lleva, a través de los temas de la
Escritura y de la historia de la
salvación, hasta Cristo y de allí a la
comunidad viva de la Iglesia, en sus
órdenes y responsabilidades así
como en su amplitud y libertad, que
se manifiesta tanto en la
multiplicidad de los carismas como
en la imagen pentecostal de la
multitud de las lenguas y de las
culturas.

La alegría es parte integrante de la
fiesta. La fiesta se puede organizar;
la alegría no. Sólo se puede ofrecer
como don; y, de hecho, nos ha sido
donada en abundancia. Por esto



damos gracias. Al igual que san Pablo
califica la alegría como fruto del
Espíritu Santo, así también san Juan
en su evangelio unió estrechamente
el Espíritu y la alegría. El Espíritu
Santo nos da la alegría. Y él es la
alegría. La alegría es el don en el que
se resumen todos los demás dones.
Es la manifestación de la felicidad, de
estar en armonía consigo mismo, lo
cual sólo puede derivar de estar en
armonía con Dios y con su creación.
La alegría, por su propia naturaleza,
debe irradiarse, debe comunicarse.
El espíritu misionero de la Iglesia no
es más que el impulso de comunicar
la alegría que nos ha sido dada. Mi
deseo al concluir este año es que esté
siempre viva en nosotros y que, por
tanto, se irradie al mundo en sus
tribulaciones. Juntamente con la
expresión de mi agradecimiento por
todos vuestros esfuerzos y trabajos,
os deseo a todos que esta alegría que
brota de Dios nos sea dada en



abundancia también en el año
nuevo.

Encomiendo estos deseos a la
intercesión de la Virgen María, Mater
divinae gratiae, pidiéndole que
vivamos las festividades navideñas
en la alegría y en la paz del Señor.
Con estos sentimientos, a todos
vosotros y a la gran familia de la
Curia romana imparto de corazón la
bendición apostólica.

Homilía, 3 de junio de 2006

Queridos hermanos y hermanas:

Habéis venido realmente en gran
número esta tarde a la plaza de San
Pedro para participar en la Vigilia de
Pentecostés. Os doy las gracias de
corazón […].

Ahora, en esta Vigilia de Pentecostés,
nos preguntamos: ¿Quién o qué es el
Espíritu Santo? ¿Cómo podemos
reconocerlo? ¿Cómo vamos nosotros



a él y él viene a nosotros? ¿Qué es lo
que hace?

Una primera respuesta nos la da el
gran himno pentecostal de la Iglesia,
con el que hemos iniciado las
Vísperas: "Veni, Creator Spiritus...",
"Ven, Espíritu Creador...". Este himno
alude aquí a los primeros versículos
de la Biblia, que presentan, mediante
imágenes, la creación del universo.
Allí se dice, ante todo, que por
encima del caos, por encima de las
aguas del abismo, aleteaba el Espíritu
de Dios. El mundo en que vivimos es
obra del Espíritu Creador.
Pentecostés no es sólo el origen de la
Iglesia y, por eso, de modo especial,
su fiesta; Pentecostés es también una
fiesta de la creación. El mundo no
existe por sí mismo; proviene del
Espíritu Creador de Dios, de la
Palabra Creadora de Dios.

Por eso refleja también la sabiduría
de Dios. La creación, en su amplitud



y en la lógica omnicomprensiva de
sus leyes, permite vislumbrar algo
del Espíritu Creador de Dios. Nos
invita al temor reverencial.
Precisamente quien, como cristiano,
cree en el Espíritu Creador es
consciente de que no podemos usar
el mundo y abusar de él y de la
materia como si se tratara
simplemente de un material para
nuestro obrar y querer; es consciente
de que debemos considerar la
creación como un don que nos ha
sido encomendado, no para
destruirlo, sino para convertirlo en el
jardín de Dios y así también en un
jardín del hombre. Frente a las
múltiples formas de abuso de la
tierra que constatamos hoy,
escuchamos casi el gemido de la
creación, del que habla san Pablo (cf.
Rm 8, 22); comenzamos a
comprender las palabras del Apóstol,
es decir, que la creación espera con
impaciencia la revelación de los hijos
de Dios, para ser libre y alcanzar su



esplendor. Queridos amigos,
nosotros queremos ser esos hijos de
Dios que la creación espera, y
podemos serlo, porque en el
bautismo el Señor nos ha hecho tales.
Sí, la creación y la historia nos
esperan; esperan hombres y mujeres
que sean de verdad hijos de Dios y
actúen en consecuencia. Si
repasamos la historia, vemos que la
creación pudo prosperar en torno a
los monasterios, del mismo modo
que con el despertar del Espíritu de
Dios en el corazón de los hombres ha
vuelto el fulgor del Espíritu Creador
también a la tierra, un esplendor que
había quedado oscurecido y a veces
casi apagado por la barbarie del afán
humano de poder. Y de nuevo sucede
lo mismo en torno a Francisco de
Asís. Y acontece en cualquier lugar
donde llega a las almas el Espíritu de
Dios, el Espíritu que nuestro himno
define como luz, amor y vigor. Así
hemos encontrado una primera
respuesta a la pregunta de qué es el



Espíritu Santo, qué hace y cómo
podemos reconocerlo. Sale a nuestro
encuentro a través de la creación y
su belleza. Sin embargo, a lo largo de
la historia de los hombres, la
creación buena de Dios ha quedado
cubierta con una gruesa capa de
suciedad, que hace difícil, por no
decir imposible, reconocer en ella el
reflejo del Creador, aunque ante un
ocaso en el mar, durante una
excursión a la montaña o ante una
flor abierta, se despierta en nosotros
siempre de nuevo, casi
espontáneamente, la conciencia de la
existencia del Creador.

Pero el Espíritu Creador viene en
nuestra ayuda. Ha entrado en la
historia y así nos habla de un modo
nuevo. En Jesucristo Dios mismo se
hizo hombre y nos concedió, por
decirlo así, contemplar en cierto
modo la intimidad de Dios mismo. Y
allí vemos algo totalmente
inesperado: en Dios existe un "Yo" y



un "Tú". El Dios misterioso no es una
soledad infinita; es un
acontecimiento de amor. Si al
contemplar la creación pensamos
que podemos vislumbrar al Espíritu
Creador, a Dios mismo, casi como
matemática creadora, como poder
que forja las leyes del mundo y su
orden, pero luego también como
belleza, ahora llegamos a saber que
el Espíritu Creador tiene un corazón.
Es Amor. Existe el Hijo que habla con
el Padre. Y ambos son uno en el
Espíritu, que es, por decirlo así, la
atmósfera del dar y del amar que
hace de ellos un único Dios. Esta
unidad de amor, que es Dios, es una
unidad mucho más sublime de lo que
podría ser la unidad de una última
partícula indivisible. Precisamente el
Dios trino es el único Dios. A través
de Jesús, por decirlo así, penetra
nuestra mirada en la intimidad de
Dios. San Juan, en su evangelio, lo
expresó de este modo: "A Dios nadie
lo ha visto jamás: el Hijo único, que



está en el seno del Padre, él lo ha
revelado" (Jn 1, 18). Pero Jesús no
sólo nos ha permitido penetrar con
nuestra mirada en la intimidad de
Dios; con él Dios, de alguna manera,
salió también de su intimidad y vino
a nuestro encuentro. Esto se realiza
ante todo en su vida, pasión, muerte
y resurrección; en su palabra. Pero
Jesús no se contenta con salir a
nuestro encuentro. Quiere más.
Quiere unificación. Y este es el
significado de las imágenes del
banquete y de las bodas. Nosotros no
sólo debemos saber algo de él;
además, mediante él mismo,
debemos ser atraídos hacia Dios. Por
eso él debe morir y resucitar, porque
ahora ya no se encuentra en un lugar
determinado, sino que su Espíritu, el
Espíritu Santo, ya emana de él y
entra en nuestro corazón,
uniéndonos así con Jesús mismo y
con el Padre, con el Dios uno y trino.



Pentecostés es esto: Jesús, y mediante
él Dios mismo, viene a nosotros y nos
atrae dentro de sí. "Él manda el
Espíritu Santo", dice la Escritura.
¿Cuál es su efecto? Ante todo,
quisiera poner de relieve dos
aspectos: el Espíritu Santo, a través
del cual Dios viene a nosotros, nos
trae vida y libertad. Miremos ambas
cosas un poco más de cerca. "Yo he
venido para que tengan vida y la
tengan en abundancia", dice Jesús en
el evangelio de san Juan (Jn 10, 10).
Todos anhelamos vida y libertad.
Pero ¿qué es esto?, ¿dónde y cómo
encontramos la "vida"?

Yo creo que, espontáneamente, la
inmensa mayoría de los hombres
tiene el mismo concepto de vida que
el hijo pródigo del evangelio. Había
logrado que le entregaran su parte de
la herencia y ahora se sentía libre;
quería por fin vivir ya sin el peso de
los deberes de casa; quería sólo vivir,
recibir de la vida todo lo que puede



ofrecer; gozar totalmente de la vida;
vivir, sólo vivir; beber de la
abundancia de la vida, sin renunciar
a nada de lo bueno que pueda
ofrecer. Al final acabó cuidando
cerdos, envidiando incluso a esos
animales. ¡Qué vacía y vana había
resultado su vida! Y también había
resultado vana su libertad. ¿Acaso no
sucede lo mismo también hoy?
Cuando sólo se quiere ser dueño de
la vida, esta se hace cada vez más
vacía, más pobre; fácilmente se
acaba por buscar la evasión en la
droga, en el gran engaño. Y surge la
duda de si de verdad vivir es, en
definitiva, un bien. No. De este modo
no encontramos la vida. Las palabras
de Jesús sobre la vida en abundancia
se encuentran en el discurso del
buen pastor. Esas palabras se sitúan
en un doble contexto. Sobre el
pastor, Jesús nos dice que da su vida.
"Nadie me quita la vida; yo la doy
voluntariamente" (cf. Jn 10, 18). Sólo
se encuentra la vida dándola; no se la



encuentra tratando de apoderarse de
ella. Esto es lo que debemos
aprender de Cristo; y esto es lo que
nos enseña el Espíritu Santo, que es
puro don, que es el donarse de Dios.
Cuanto más da uno su vida por los
demás, por el bien mismo, tanto más
abundantemente fluye el río de la
vida. En segundo lugar, el Señor nos
dice que la vida se tiene estando con
el Pastor, que conoce el pastizal, los
lugares donde manan las fuentes de
la vida. Encontramos la vida en la
comunión con Aquel que es la vida
en persona; en la comunión con el
Dios vivo, una comunión en la que
nos introduce el Espíritu Santo, al
que el himno de las Vísperas llama
"fons vivus", fuente viva. El pastizal,
donde manan las fuentes de la vida,
es la palabra de Dios como la
encontramos en la Escritura, en la fe
de la Iglesia. El pastizal es Dios
mismo a quien, en la comunión de la
fe, aprendemos a conocer mediante
la fuerza del Espíritu Santo. Queridos



amigos, los Movimientos han nacido
precisamente de la sed de la vida
verdadera, son Movimientos por la
vida en todos sus aspectos. Donde ya
no fluye la verdadera fuente de la
vida, donde sólo se apoderan de la
vida en vez de darla, allí está en
peligro incluso la vida de los demás;
allí están dispuestos a eliminar la
vida inerme del que aún no ha
nacido, porque parece que les quita
espacio a su propia vida. Si
queremos proteger la vida, entonces
debemos sobre todo volver a
encontrar la fuente de la vida;
entonces la vida misma debe volver a
brotar con toda su belleza y
sublimidad; entonces debemos
dejarnos vivificar por el Espíritu
Santo, la fuente creadora de la vida.

Al tema de la libertad ya aludimos
hace poco. En la partida del hijo
pródigo se unen precisamente los
temas de la vida y de la libertad.
Quiere la vida y por eso quiere ser



totalmente libre. Ser libre significa,
según esta concepción, poder hacer
todo lo que se quiera, no tener que
aceptar ningún criterio fuera y por
encima de mí mismo, seguir
únicamente mi deseo y mi voluntad.
Quien vive así, pronto se enfrentará
con los otros que quieren vivir de la
misma manera. La consecuencia
necesaria de esta concepción egoísta
de la libertad es la violencia, la
destrucción mutua de la libertad y de
la vida.

La sagrada Escritura, por el
contrario, une el concepto de libertad
con el de filiación. Dice san Pablo:
"No habéis recibido un espíritu de
esclavos para recaer en el temor;
antes bien, habéis recibido un
espíritu de hijos adoptivos que nos
hace exclamar: ¡Abbá, Padre!" (Rm 8,
15). ¿Qué significa esto? San Pablo
presupone el sistema social del
mundo antiguo, en el que existían los
esclavos, los cuales no tenían nada y



por eso no podían intervenir para
hacer que las cosas funcionaran
como debían. En contraposición
estaban los hijos, los cuales eran
también los herederos y, por eso, se
preocupaban de la conservación y de
la buena administración de sus
propiedades o de la conservación del
Estado. Dado que eran libres, tenían
también una responsabilidad.
Prescindiendo del contexto
sociológico de aquel tiempo, vale
siempre el principio: libertad y
responsabilidad van juntas. La
verdadera libertad se demuestra en
la responsabilidad, en un modo de
actuar que asume la
corresponsabilidad con respecto al
mundo, con respecto a sí mismos y
con respecto a los demás. Es libre el
hijo, al que pertenece la cosa y que
por eso no permite que sea
destruida. Ahora bien, todas las
responsabilidades mundanas, de las
que hemos hablado, son
responsabilidades parciales, pues



afectan sólo a un ámbito
determinado, a un Estado
determinado, etc. En cambio, el
Espíritu Santo nos hace hijos e hijas
de Dios. Nos compromete en la
misma responsabilidad de Dios con
respecto a su mundo, a la humanidad
entera. Nos enseña a mirar al
mundo, a los demás y a nosotros
mismos con los ojos de Dios.
Nosotros hacemos el bien no como
esclavos, que no son libres de obrar
de otra manera, sino que lo hacemos
porque tenemos personalmente la
responsabilidad con respecto al
mundo; porque amamos la verdad y
el bien, porque amamos a Dios
mismo y, por tanto, también a sus
criaturas. Esta es la libertad
verdadera, a la que el Espíritu Santo
quiere llevarnos. […]. Nosotros
deseamos la libertad verdadera y
grande, la de los herederos, la
libertad de los hijos de Dios. En este
mundo, tan lleno de libertades
ficticias que destruyen el ambiente y



al hombre, con la fuerza del Espíritu
Santo queremos aprender juntos la
libertad verdadera; construir
escuelas de libertad; demostrar a los
demás, con la vida, que somos libres
y que es muy hermoso ser realmente
libres con la verdadera libertad de
los hijos de Dios […].

Francisco

Audiencia general, 5 de junio de
2013

Queridos hermanos y hermanas,
¡buenos días!

Hoy desearía detenerme en la
cuestión del medio ambiente, como
ya he tenido oportunidad de hacer
en varias ocasiones. Me lo sugiere
además la Jornada mundial del
medio ambiente, de hoy, promovida
por las Naciones Unidas, que lanza
un fuerte llamamiento a la necesidad



de eliminar el desperdicio y la
destrucción de alimentos.

Cuando hablamos de medio
ambiente, de la creación, mi
pensamiento se dirige a las primeras
páginas de la Biblia, al libro del
Génesis, donde se afirma que Dios
puso al hombre y a la mujer en la
tierra para que la cultivaran y la
custodiaran (cf. 2, 15). Y me surgen
las preguntas: ¿qué quiere decir
cultivar y custodiar la tierra?
¿Estamos verdaderamente
cultivando y custodiando la
creación? ¿O bien la estamos
explotando y descuidando? El verbo
«cultivar» me recuerda el cuidado
que tiene el agricultor de su tierra
para que dé fruto y éste se comparta:
¡cuánta atención, pasión y
dedicación! Cultivar y custodiar la
creación es una indicación de Dios
dada no sólo al inicio de la historia,
sino a cada uno de nosotros; es parte
de su proyecto; quiere decir hacer



crecer el mundo con
responsabilidad, transformarlo para
que sea un jardín, un lugar habitable
para todos. Benedicto XVI recordó
varias veces que esta tarea que nos
ha encomendado Dios Creador
requiere percibir el ritmo y la lógica
de la creación. Nosotros en cambio
nos guiamos a menudo por la
soberbia de dominar, de poseer, de
manipular, de explotar; no la
«custodiamos», no la respetamos, no
la consideramos como un don
gratuito que hay que cuidar. Estamos
perdiendo la actitud del estupor, de
la contemplación, de la escucha de la
creación; y así ya no logramos leer en
ella lo que Benedicto XVI llama «el
ritmo de la historia de amor de Dios
con el hombre». ¿Por qué sucede
esto? Porque pensamos y vivimos de
manera horizontal, nos hemos
alejado de Dios, ya no leemos sus
signos.



Pero «cultivar y custodiar» no
comprende sólo la relación entre
nosotros y el medio ambiente, entre
el hombre y la creación; se refiere
también a las relaciones humanas.
Los Papas han hablado de ecología
humana, estrechamente ligada a la
ecología medioambiental. Nosotros
estamos viviendo un momento de
crisis; lo vemos en el medio
ambiente, pero sobre todo lo vemos
en el hombre. La persona humana
está en peligro: esto es cierto, la
persona humana hoy está en peligro;
¡he aquí la urgencia de la ecología
humana! Y el peligro es grave porque
la causa del problema no es
superficial, sino profunda: no es sólo
una cuestión de economía, sino de
ética y de antropología. La Iglesia lo
ha subrayado varias veces; y muchos
dicen: sí, es justo, es verdad... Pero el
sistema sigue como antes, pues lo
que domina son las dinámicas de
una economía y de unas finanzas
carentes de ética. Lo que manda hoy



no es el hombre: es el dinero, el
dinero; la moneda manda. Y la tarea
de custodiar la tierra, Dios Nuestro
Padre la ha dado no al dinero, sino a
nosotros: a los hombres y a las
mujeres, ¡nosotros tenemos este
deber! En cambio hombres y mujeres
son sacrificados a los ídolos del
beneficio y del consumo: es la
«cultura del descarte». Si se estropea
un computer es una tragedia, pero la
pobreza, las necesidades, los dramas
de tantas personas acaban por entrar
en la normalidad. Si una noche de
invierno, aquí cerca, en la vía
Ottaviano por ejemplo, muere una
persona, eso no es noticia. Si en
tantas partes del mundo hay niños
que no tienen qué comer, eso no es
noticia, parece normal. ¡No puede ser
así! Con todo, estas cosas entran en la
normalidad: que algunas personas
sin techo mueren de frío en la calle
no es noticia. Al contrario, una
bajada de diez puntos en las bolsas
de algunas ciudades constituye una



tragedia. Alguien que muere no es
una noticia, ¡pero si bajan diez
puntos las bolsas es una tragedia! Así
las personas son descartadas, como si
fueran residuos.

Esta «cultura del descarte» tiende a
convertirse en mentalidad común,
que contagia a todos. La vida
humana, la persona, ya no es
percibida como valor primario que
hay que respetar y tutelar,
especialmente si es pobre o
discapacitada, si no sirve todavía —
como el nascituro— o si ya no sirve
—como el anciano—. Esta cultura del
descarte nos ha hecho insensibles
también al derroche y al desperdicio
de alimentos, cosa aún más
deplorable cuando en cualquier
lugar del mundo, lamentablemente,
muchas personas y familias sufren
hambre y malnutrición. En otro
tiempo nuestros abuelos cuidaban
mucho que no se tirara nada de
comida sobrante. El consumismo nos



ha inducido a acostumbrarnos a lo
superfluo y al desperdicio cotidiano
de alimento, al cual a veces ya no
somos capaces de dar el justo valor,
que va más allá de los meros
parámetros económicos. ¡Pero
recordemos bien que el alimento que
se desecha es como si se robara de la
mesa del pobre, de quien tiene
hambre! Invito a todos a reflexionar
sobre el problema de la pérdida y del
desperdicio del alimento a fin de
identificar vías y modos que,
afrontando seriamente tal
problemática, sean vehículo de
solidaridad y de compartición con los
más necesitados.

Hace pocos días, en la fiesta de
Corpus Christi, leímos el relato del
milagro de los panes: Jesús da de
comer a la multitud con cinco panes
y dos peces. Y la conclusión del
pasaje es importante: «Comieron
todos y se saciaron, y recogieron lo
que les había sobrado: doce



cestos» (Lc 9, 17). Jesús pide a los
discípulos que nada se pierda: ¡nada
de descartar! Y está este hecho de los
doce cestos: ¿por qué doce? ¿Qué
significa? Doce es el número de las
tribus de Israel; representa
simbólicamente a todo el pueblo. Y
esto nos dice que cuando el alimento
se comparte de modo equitativo, con
solidaridad, nadie carece de lo
necesario, cada comunidad puede ir
al encuentro de las necesidades de
los más pobres. Ecología humana y
ecología medioambiental caminan
juntas.

Así que desearía que todos
asumiéramos el grave compromiso
de respetar y custodiar la creación,
de estar atentos a cada persona, de
contrarrestar la cultura del
desperdicio y del descarte, para
promover una cultura de la
solidaridad y del encuentro. Gracias.

Consejo Pontificio de Justicia y Paz



Compendio de la Doctrina Social
de la Iglesia (nn. 451-487)

Capítulo décimo. Salvaguardar el
medio ambiente

Aspectos Bíblicos

451. La experiencia viva de la
presencia divina en la historia es el
fundamento de la fe del pueblo de
Dios: «Éramos esclavos de Faraón de
Egipto, y Yahvéh nos sacó de Egipto
con mano fuerte» (Dt 6,21). La
reflexión sobre la historia permite
reasumir el pasado y descubrir la
obra de Dios desde sus raíces: «Mi
Padre era un arameo errante» (Dt
26,5). Un Dios que puede decir a su
pueblo: «Yo tomé a vuestro padre
Abrahán del otro lado del Río» (Jos
24,3). Es una reflexión que permite
mirar confiadamente al futuro,
gracias a la promesa y a la alianza
que Dios renueva continuamente.



La fe de Israel vive en el tiempo y en
el espacio de este mundo, que se
percibe no como un ambiente hostil
o un mal del cual liberarse, sino
como el don mismo de Dios, el lugar
y el proyecto que Él confía a la guía
responsable y al trabajo del hombre.
La naturaleza, obra de la acción
creadora de Dios, no es una peligrosa
adversaria. Dios, que ha hecho todas
las cosas, de cada una de ellas «vio
que estaba bien» (Gn
1,4.10.12.18.21.25). En la cumbre de
su creación, el Creador colocó al
hombre como algo que «estaba muy
bien» (Gn 1,31). Sólo el hombre y la
mujer, entre todas las criaturas, han
sido queridos por Dios «a imagen
suya» (Gn 1,27): a ellos el Señor
confía la responsabilidad de toda la
creación, la tarea de tutelar su
armonía y desarrollo (cf. Gn 1,26-30).
El vínculo especial con Dios explica
la posición privilegiada de la pareja
humana en el orden de la creación.



452. La relación del hombre con el
mundo es un elemento constitutivo
de la identidad humana. Se trata de
una relación que nace como fruto de
la unión, todavía más profunda, del
hombre con Dios. El Señor ha
querido a la persona humana como
su interlocutor: sólo en el diálogo con
Dios la criatura humana encuentra la
propia verdad, en la que halla
inspiración y normas para proyectar
el futuro del mundo, un jardín que
Dios le ha dado para que sea
cultivado y custodiado (cf. Gn 2,15).
Ni siquiera el pecado suprime esta
misión, aun cuando haya marcado
con el dolor y el sufrimiento la
nobleza del trabajo (cf. Gn 3,17-19).

La creación es constante objeto de
alabanza en la oración de Israel:
«¡Cuán numerosas tus obras, oh
Yahvéh! Todas las has hecho con
sabiduría» (Sal 104,24). La salvación
de Dios se concibe como una nueva
creación, que restablece la armonía y



la potencialidad de desarrollo que el
pecado ha puesto en peligro: «Yo creo
cielos nuevos y tierra nueva» (Is
65,17) –dice el Señor–, «se hará la
estepa un vergel … y la justicia
morará en el vergel … Y habitará mi
pueblo en albergue de paz» (Is
32,15-18).

453. La salvación definitiva que Dios
ofrece a toda la humanidad por
medio de su propio Hijo, no se
realiza fuera de este mundo. Aun
herido por el pecado, el mundo está
destinado a conocer una purificación
radical (cf. 2 P 3,10) de la que saldrá
renovado (cf. Is 65,17; 66,22; Ap 21,1),
convirtiéndose por fin en el lugar
donde establemente «habite la
justicia» (2 P 3,13).

En su ministerio público, Jesús valora
los elementos naturales. De la
naturaleza, Él es, no sólo su
intérprete sabio en las imágenes y en
las parábolas que ama ofrecer, sino



también su dominador (cf. el
episodio de la tempestad calmada en
Mt 14,22-33; Mc 6,45-52; Lc 8,22-25; Jn
6,16-21): el Señor pone la naturaleza
al servicio de su designio redentor. A
sus discípulos les pide mirar las
cosas, las estaciones y los hombres
con la confianza de los hijos que
saben no serán abandonados por el
Padre providente (cf. Lc 11,11-13). En
cambio de hacerse esclavo de las
cosas, el discípulo de Cristo debe
saber servirse de ellas para
compartir y crear fraternidad (cf. Lc
16,9-13).

454. El ingreso de Jesucristo en la
historia del mundo tiene su culmen
en la Pascua, donde la naturaleza
misma participa del drama del Hijo
de Dios rechazado y de la victoria de
la Resurrección (cf. Mt 27,45.51;
28,2). Atravesando la muerte e
injertando en ella la resplandeciente
novedad de la Resurrección, Jesús
inaugura un mundo nuevo en el que



todo está sometido a Él (cf. 1 Co
15,20-28) y restablece las relaciones
de orden y armonía que el pecado
había destruido. La conciencia de los
desequilibrios entre el hombre y la
naturaleza debe ir acompañada de la
convicción que en Jesús se ha
realizado la reconciliación del
hombre y del mundo con Dios, de tal
forma que el ser humano, consciente
del amor divino, puede reencontrar
la paz perdida: «Por tanto, el que está
en Cristo, es una nueva creación;
pasó lo viejo, todo es nuevo» (2 Co
5,17). La naturaleza, que en el Verbo
había sido creada, por medio del
mismo Verbo hecho carne, ha sido
reconciliada con Dios y pacificada
(cf. Col 1,15-20).

455. No sólo la interioridad del
hombre ha sido sanada, también su
corporeidad ha sido elevada por la
fuerza redentora de Cristo; toda la
creación toma parte en la renovación
que brota de la Pascua del Señor, aun



gimiendo con dolores de parto (cf.
Rm 8,19-23), en espera de dar a luz
«un nuevo cielo y una tierra
nueva» (Ap 21,1) que son el don del
fin de los tiempos, de la salvación
cumplida. Mientras tanto, nada es
extraño a esta salvación: en
cualquier condición de vida, el
cristiano está llamado a servir a
Cristo, a vivir según su Espíritu,
dejándose guiar por el amor,
principio de una vida nueva, que
reporta el mundo y el hombre al
proyecto de sus orígenes: «El mundo,
la vida, la muerte, el presente, el
futuro, todo es vuestro; y vosotros, de
Cristo y Cristo, de Dios» (1 Co
3,22-23).

El hombre y el universo de las cosas

456. La visión bíblica inspira las
actitudes de los cristianos con
respecto al uso de la tierra, y al
desarrollo de la ciencia y de la
técnica. El Concilio Vaticano II



declara que «tiene razón el hombre,
participante de la luz de la
inteligencia divina, cuando afirma
que por virtud de su inteligencia es
superior al universo material»1. Los
Padres Conciliares reconocen los
progresos realizados gracias a la
aplicación incesante del ingenio
humano a lo largo de los siglos, en las
ciencias empíricas, en la técnica y en
las disciplinas liberales2. El hombre
«en nuestros días, gracias a la ciencia
y la técnica, ha logrado dilatar y
sigue dilatando el campo de su
dominio sobre casi toda la
naturaleza»3.

Puesto que el hombre, «creado a
imagen de Dios, recibió el mandato
de gobernar el mundo en justicia y
santidad, sometiendo a sí la tierra y
cuanto en ella se contiene, y de
orientar a Dios la propia persona y el
universo entero, reconociendo a Dios
como Creador de todo, de modo que
con el sometimiento de todas las

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn1%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn2%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn3%22


cosas al hombre sea admirable el
nombre de Dios en el mundo», el
Concilio enseña que «la actividad
humana, individual y colectiva o el
conjunto ingente de esfuerzos
realizados por el hombre a lo largo
de los siglos para lograr mejores
condiciones de vida, considerado en
sí mismo, responde a la voluntad de
Dios»4.

457. Los resultados de la ciencia y de
la técnica son, en sí mismos,
positivos: los cristianos «lejos de
pensar que las conquistas logradas
por el hombre se oponen al poder de
Dios y que la criatura racional
pretende rivalizar con el Creador,
están, por el contrario persuadidos
de que las victorias del hombre son
signo de la grandeza de Dios y
consecuencia de su inefable
designio»5. Los Padres Conciliares
subrayan también el hecho de que
«cuanto más se acrecienta el poder
del hombre, más amplia es su

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn4%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn5%22


responsabilidad individual y
colectiva»6, y que toda la actividad
humana debe encaminarse, según el
designio de Dios y su voluntad, al
bien de la humanidad7. En esta
perspectiva, el Magisterio ha
subrayado frecuentemente que la
Iglesia católica no se opone en modo
alguno al progreso8, al contrario,
considera «la ciencia y la
tecnología... un maravilloso producto
de la creatividad humana donada
por Dios, ellas nos han
proporcionado estupendas
posibilidades y nos hemos
beneficiado de ellas
agradecidamente»9. Por eso, «como
creyentes en Dios, que ha juzgado
“buena” la naturaleza creada por Él,
nosotros gozamos de los progresos
técnicos y económicos que el hombre
con su inteligencia logra realizar»10.

458. Las consideraciones del
Magisterio sobre la ciencia y la
tecnología en general, se extienden

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn6%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn7%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn8%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn9%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn10%22


también en sus aplicaciones al medio
ambiente y a la agricultura. La
Iglesia aprecia «las ventajas que
resultan –y que aún pueden resultar–
del estudio y de las aplicaciones de la
biología molecular, completada con
otras disciplinas, como la genética, y
su aplicación tecnológica en la
agricultura y en la industria»11. En
efecto, «la técnica podría
constituirse, si se aplicara
rectamente, en un valioso
instrumento para resolver graves
problemas, comenzando por el del
hambre y la enfermedad, mediante
la producción de variedades de
plantas más avanzadas y resistentes
y de muy útiles medicamentos»12. Es
importante, sin embargo, reafirmar
el concepto de «recta aplicación»,
porque «sabemos que este potencial
no es neutral: puede ser usado tanto
para el progreso del hombre como
para su degradación»13. Por esta
razón, «es necesario mantener un
actitud de prudencia y analizar con

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn11%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn12%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn13%22


ojo atento la naturaleza, la finalidad
y los modos de las diversas formas de
tecnología aplicada»14. Los
científicos, pues, deben «utilizar
verdaderamente su investigación y
su capacidad técnica para el servicio
de la humanidad»15, sabiendo
subordinarlas «a los principios
morales que respetan y realizan en
su plenitud la dignidad del
hombre»16.

459. Punto central de referencia para
toda aplicación científica y técnica es
el respeto del hombre, que debe ir
acompañado por una necesaria
actitud de respeto hacia las demás
criaturas vivientes. Incluso cuando
se plantea una alteración de éstas,
«conviene tener en cuenta la
naturaleza de cada ser y su mutua
conexión en un sistema
ordenado»17. En este sentido, las
formidables posibilidades de la
investigación biológica suscitan
profunda inquietud, ya que «no se ha

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn14%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn15%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn16%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn17%22


llegado aún a calcular las
alteraciones provocadas en la
naturaleza por una indiscriminada
manipulación genética y por el
desarrollo irreflexivo de nuevas
especies de plantas y formas de vida
animal, por no hablar de
inaceptables intervenciones sobre los
orígenes de la misma vida
humana»18. De hecho, «se ha
constatado que la aplicación de
algunos descubrimientos en el
campo industrial y agrícola produce,
a largo plazo, efectos negativos. Todo
esto ha demostrado crudamente
cómo toda intervención en una área
del ecosistema debe considerar sus
consecuencias en otras áreas y, en
general, en el bienestar de las
generaciones futuras»19.

460. El hombre, pues, no debe
olvidar que «su capacidad de
transformar y, en cierto sentido, de
“crear” el mundo con el propio
trabajo... se desarrolla siempre sobre

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn18%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn19%22


la base de la primera y originaria
donación de las cosas por parte de
Dios»20. No debe «disponer
arbitrariamente de la tierra,
sometiéndola sin reservas a su
voluntad, como si ella no tuviese una
fisonomía propia y un destino
anterior dados por Dios, y que el
hombre puede desarrollar
ciertamente, pero que no debe
traicionar»21. Cuando se comporta
de este modo, «en vez de
desempeñar su papel de colaborador
de Dios en la obra de la creación, el
hombre suplanta a Dios y con ello
provoca la rebelión de la naturaleza,
más bien tiranizada que gobernada
por él»22.

Si el hombre interviene sobre la
naturaleza sin abusar de ella ni
dañarla, se puede decir que
«interviene no para modificar la
naturaleza, sino para ayudarla a
desarrollarse en su línea, la de la
creación, la querida por Dios.

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn20%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn21%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn22%22


Trabajando en este campo, sin duda
delicado, el investigador se adhiere
al designio de Dios. Dios ha querido
que el hombre sea el rey de la
creación»23. En el fondo, es Dios
mismo quien ofrece al hombre el
honor de cooperar con todas las
fuerzas de su inteligencia en la obra
de la creación.

La crisis en la relación entre el
hombre y el medio ambiente

461. El mensaje bíblico y el
Magisterio de la Iglesia constituyen
los puntos de referencia esenciales
para valorar los problemas que se
plantean en las relaciones entre el
hombre y el medio ambiente24. En el
origen de estos problemas se puede
percibir la pretensión de ejercer un
dominio absoluto sobre las cosas por
parte del hombre, un hombre
indiferente a las consideraciones de
orden moral que deben caracterizar
toda actividad humana.

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn23%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn24%22


La tendencia a la explotación
«inconsiderada»25 de los recursos de
la creación es el resultado de un
largo proceso histórico y cultural:
«La época moderna ha
experimentado la creciente
capacidad de intervención
transformadora del hombre. El
aspecto de conquista y de
explotación de los recursos ha
llegado a predominar y a extenderse,
y amenaza hoy la misma capacidad
de acogida del medio ambiente: el
ambiente como “recurso” pone en
peligro el ambiente como “casa”. A
causa de los poderosos medios de
transformación que brinda la
civilización tecnológica, a veces
parece que el equilibrio hombre–
ambiente ha alcanzado un punto
crítico»26.

462. La naturaleza aparece como un
instrumento en las manos del
hombre, una realidad que él debe
manipular constantemente,

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn25%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn26%22


especialmente mediante la
tecnología. A partir del presupuesto,
que se ha revelado errado, de que
existe una cantidad ilimitada de
energía y de recursos utilizables, que
su regeneración inmediata es posible
y que los efectos negativos de las
manipulaciones de la naturaleza
pueden ser fácilmente absorbidos, se
ha difundido y prevalece una
concepción reductiva que entiende el
mundo natural en clave mecanicista
y el desarrollo en clave consumista.
El primado atribuido al hacer y al
tener más que al ser, es causa de
graves formas de alienación
humana27.

Una actitud semejante no deriva de
la investigación científica y
tecnológica, sino de una ideología
cientificista y tecnócrata que tiende a
condicionarla. La ciencia y la técnica,
con su progreso, no eliminan la
necesidad de trascendencia y no son
de por sí causa de la secularización

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn27%22


exasperada que conduce al
nihilismo; mientras avanzan en su
camino, plantean cuestiones acerca
de su sentido y hacen crecer la
necesidad de respetar la dimensión
trascendente de la persona humana
y de la misma creación.

463. Una correcta concepción del
medio ambiente, si por una parte no
puede reducir utilitariamente la
naturaleza a un mero objeto de
manipulación y explotación, por otra
parte, tampoco debe absolutizarla y
colocarla, en dignidad, por encima de
la misma persona humana. En este
último caso, se llega a divinizar la
naturaleza o la tierra, como puede
fácilmente verse en algunos
movimientos ecologistas que piden
se otorgue un reconocimiento
institucional internacionalmente
garantizado a sus ideas28.

El Magisterio ha motivado su
contrariedad a una noción del medio

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn28%22


ambiente inspirada en el
ecocentrismo y el biocentrismo,
porque ésta «se propone eliminar la
diferencia ontológica y axiológica
entre el hombre y los demás seres
vivos, considerando la biosfera como
una unidad biótica de valor
indiferenciado. Así se elimina la
responsabilidad superior del hombre
en favor de una consideración
igualitaria de la “dignidad” de todos
los seres vivos»29.

464. Una visión del hombre y de las
cosas desligada de toda referencia a
la trascendencia ha llevado a
rechazar el concepto de creación y a
atribuir al hombre y a la naturaleza
una existencia completamente
autónoma. El vínculo que une el
mundo con Dios ha sido así roto: esta
ruptura ha acabado desvinculando
también al hombre de la tierra y, más
radicalmente, ha empobrecido su
misma identidad. El ser humano ha
llegado a considerarse extraño al

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn29%22


contexto ambiental en el que vive. La
consecuencia que deriva de todo ello
es muy clara: «La relación que el
hombre tiene con Dios determina la
relación del hombre con sus
semejantes y con su ambiente. Por
eso la cultura cristiana ha reconocido
siempre en las criaturas que rodean
al hombre otros tantos dones de Dios
que se han de cultivar y custodiar
con sentido de gratitud hacia el
Creador. En particular, la
espiritualidad benedictina y la
franciscana han testimoniado esta
especie de parentesco del hombre
con el medio ambiente, alimentando
en él una actitud de respeto a toda
realidad del mundo que lo rodea»30.
Debe darse un mayor relieve a la
profunda conexión que existe entre
ecología ambiental y «ecología
humana»31.

465. El Magisterio subraya la
responsabilidad humana de
preservar un ambiente íntegro y

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn30%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn31%22


sano para todos32: «La humanidad
de hoy, si logra conjugar las nuevas
capacidades científicas con una
fuerte dimensión ética, ciertamente
será capaz de promover el ambiente
como casa y como recurso, en favor
del hombre y de todos los hombres;
de eliminar los factores de
contaminación; y de asegurar
condiciones de adecuada higiene y
salud tanto para pequeños grupos
como para grandes asentamientos
humanos. La tecnología que
contamina, también puede
descontaminar; la producción que
acumula, también puede distribuir
equitativamente, a condición de que
prevalezca la ética del respeto a la
vida, a la dignidad del hombre y a los
derechos de las generaciones
humanas presentes y futuras»33.

Una responsabilidad común

El ambiente, un bien colectivo

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn32%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn33%22


466. La tutela del medio ambiente
constituye un desafío para la entera
humanidad: se trata del deber,
común y universal, de respetar un
bien colectivo34, destinado a todos,
impidiendo que se puedan «utilizar
impunemente las diversas categorías
de seres, vivos o inanimados –
animales, plantas, elementos
naturales–, como mejor apetezca,
según las propias exigencias»35. Es
una responsabilidad que debe crecer,
teniendo en cuenta la globalidad de
la actual crisis ecológica y la
consiguiente necesidad de afrontarla
globalmente, ya que todos los seres
dependen unos de otros en el orden
universal establecido por el Creador:
«Conviene tener en cuenta la
naturaleza de cada ser y su mutua
conexión en un sistema ordenado,
que es precisamente el cosmos»36.

Esta perspectiva adquiere una
importancia particular cuando se
considera, en el contexto de los

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn34%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn35%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn36%22


estrechos vínculos que unen entre sí
a los diversos ecosistemas, el valor
ambiental de la biodiversidad, que se
ha de tratar con sentido de
responsabilidad y proteger
adecuadamente, porque constituye
una riqueza extraordinaria para toda
la humanidad. Al respecto, cada uno
puede advertir con facilidad, por
ejemplo, la importancia de la región
de amazónica, «uno de los espacios
naturales más apreciados en el
mundo por su diversidad biológica,
siendo vital para el equilibrio
ambiental de todo el planeta»37. Los
bosques contribuyen a mantener los
esenciales equilibrios naturales,
indispensables para la vida38. Su
destrucción, incluida la causada por
los irrazonables incendios dolosos,
acelera los procesos de
desertificación con peligrosas
consecuencias para las reservas de
agua y pone en peligro la vida de
muchos pueblos indígenas y el
bienestar de las futuras

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn37%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn38%22


generaciones. Todos, personas y
sujetos institucionales, deben
sentirse comprometidos en la
protección del patrimonio forestal y,
donde sea necesario, promover
programas adecuados de
reforestación.

467. La responsabilidad de
salvaguardar el medio ambiente,
patrimonio común del género
humano, se extiende no sólo a las
exigencias del presente, sino también
a las del futuro: «Herederos de
generaciones pasadas y
beneficiándonos del trabajo de
nuestros contemporáneos, estamos
obligados para con todos y no
podemos desinteresarnos de los que
vendrán a aumentar todavía más el
círculo de la familia humana. La
solidaridad universal, que es un
hecho y un beneficio para todos, es
también un deber»39. Se trata de una
responsabilidad que las generaciones
presentes tienen respecto a las

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn39%22


futuras40, una responsabilidad que
incumbe también a cada Estado y a
la Comunidad Internacional.

468. La responsabilidad respecto al
medio ambiente debe encontrar una
traducción adecuada en ámbito
jurídico. Es importante que la
Comunidad Internacional elabore
reglas uniformes, de manera que
esta reglamentación permita a los
Estados controlar más eficazmente
las diversas actividades que
determinan efectos negativos sobre
el ambiente y preservar los
ecosistemas, previniendo posibles
incidentes: «Corresponde a cada
Estado, en el ámbito del propio
territorio, la función de prevenir el
deterioro de la atmósfera y de la
biosfera, controlando atentamente,
entre otras cosas, los efectos de los
nuevos descubrimientos tecnológicos
o científicos, y ofreciendo a los
propios ciudadanos la garantía de no
verse expuestos a agentes

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn40%22


contaminantes o a residuos
tóxicos»41.

El contenido jurídico del «derecho a
un ambiente natural seguro y
saludable»42 será el fruto de una
gradual elaboración, solicitada por la
opinión pública, preocupada por
disciplinar el uso de los bienes de la
creación según las exigencias del
bien común y con una voluntad
común de instituir sanciones para
quienes contaminan. Las normas
jurídicas, sin embargo, no bastan por
sí solas43; junto a ellas deben
madurar un firme sentido de
responsabilidad y un cambio efectivo
en la mentalidad y en los estilos de
vida.

469. Las autoridades llamadas a
tomar decisiones para hacer frente a
los riesgos contra la salud y el medio
ambiente, a menudo se encuentran
ante situaciones en las que los datos
científicos disponibles son

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn41%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn42%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn43%22


contradictorios o cuantitativamente
escasos: puede ser oportuno
entonces hacer una valoración según
el «principio de precaución», que no
comporta la aplicación de una regla,
sino una orientación para gestionar
situaciones de incertidumbre. Este
principio evidencia la necesidad de
tomar una decisión provisional, que
podrá ser modificada en base a
nuevos conocimientos que
eventualmente se logren. La decisión
debe ser proporcionada a las
medidas ya en acto para otros
riesgos. Las políticas preventivas,
basadas sobre el principio de
precaución, exigen que las decisiones
se basen en una comparación entre
los riesgos y los beneficios
hipotéticos que comporta cada
decisión alternativa posible, incluida
la decisión de no intervenir. A este
planteamiento precaucional está
vinculada la exigencia de promover
seriamente la adquisición de
conocimientos más profundos, aun



sabiendo que la ciencia puede no
llegar rápidamente a la conclusión de
una ausencia de riesgos. Las
circunstancias de incertidumbre y
provisionalidad hacen especialmente
importante la transparencia en el
proceso de toma de decisiones.

470. La programación del desarrollo
económico debe considerar
atentamente «la necesidad de
respetar la integridad y los ritmos de
la naturaleza»44, porque los recursos
naturales son limitados y algunos no
son renovables. El actual ritmo de
explotación amenaza seriamente la
disponibilidad de algunos recursos
naturales para el presente y el
futuro45. La solución del problema
ecológico exige que la actividad
económica respete mejor el medio
ambiente, conciliando las exigencias
del desarrollo económico con las de
la protección ambiental. Cualquier
actividad económica que se sirva de
los recursos naturales debe

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn44%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn45%22


preocuparse también de la
salvaguardia del medio ambiente y
prever sus costos, que se han de
considerar como «un elemento
esencial del coste actual de la
actividad económica»46. En este
contexto se deben considerar las
relaciones entre la actividad humana
y los cambios climáticos que, debido
a su extrema complejidad, deben ser
oportuna y constantemente vigilados
a nivel científico, político y jurídico,
nacional e internacional. El clima es
un bien que debe ser protegido y
requiere que los consumidores y los
agentes de las actividades
industriales desarrollen un mayor
sentido de responsabilidad en sus
comportamientos 47.

Una economía que respete el medio
ambiente no buscará únicamente el
objetivo del máximo beneficio,
porque la protección ambiental no
puede asegurarse sólo en base al
cálculo financiero de costos y

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn46%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn47%22


beneficios. El ambiente es uno de
esos bienes que los mecanismos del
mercado no son capaces de defender
o de promover adecuadamente48.
Todos los países, en particular los
desarrollados, deben advertir la
urgente obligación de reconsiderar
las modalidades de uso de los bienes
naturales. La investigación en el
campo de las innovaciones que
pueden reducir el impacto sobre el
medio ambiente provocado por la
producción y el consumo, deberá
incentivarse eficazmente.

Una particular atención deberá
atribuirse a la compleja
problemática de los recursos
energéticos49. Los recursos no
renovables, a los que recurren los
países altamente industrializados y
los de reciente industrialización,
deben ser puestos al servicio de toda
la humanidad. En una perspectiva
moral caracterizada por la equidad y
la solidaridad intergeneracional,

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn48%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn49%22


también se deberá continuar, con la
contribución de la comunidad
científica, a identificar nuevas
fuentes energéticas, a desarrollar las
alternativas y a elevar los niveles de
seguridad de la energía nuclear50. El
uso de la energía, por su vinculación
con las cuestiones del desarrollo y el
ambiente, exige la responsabilidad
política de los Estados, de la
Comunidad Internacional y de los
agentes económicos; estas
responsabilidades deberán ser
iluminadas y guiadas por la
búsqueda continua del bien común
universal.

471. La relación que los pueblos
indígenas tienen con su tierra y sus
recursos merece una consideración
especial: se trata de una expresión
fundamental de su identidad51.
Muchos pueblos han perdido o
corren el riesgo de perder las tierras
en que viven52, a las que está
vinculado el sentido de su existencia,

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn50%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn51%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn52%22


a causa de poderosos intereses
agrícolas e industriales, o
condicionados por procesos de
asimilación y de urbanización53. Los
derechos de los pueblos indígenas
deben ser tutelados
oportunamente54. Estos pueblos
ofrecen un ejemplo de vida en
armonía con el medio ambiente, que
han aprendido a conocer y a
preservar55: su extraordinaria
experiencia, que es una riqueza
insustituible para toda la
humanidad, corre el peligro de
perderse junto con el medio
ambiente en que surgió.

El uso de las biotecnologías

472. En los últimos años se ha
impuesto con fuerza la cuestión del
uso de las nuevas biotecnologías con
finalidades ligadas a la agricultura, la
zootecnia, la medicina y la
protección del medio ambiente. Las
nuevas posibilidades que ofrecen las

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn53%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn54%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn55%22


actuales técnicas biológicas y
biogenéticas suscitan, por una parte,
esperanzas y entusiasmos y, por otra,
alarma y hostilidad. Las aplicaciones
de las biotecnologías, su licitud desde
el punto de vista moral, sus
consecuencias para la salud del
hombre, su impacto sobre el medio
ambiente y la economía, son objeto
de profundo estudio y de animado
debate. Se trata de cuestiones
controvertidas que afectan a
científicos e investigadores, políticos
y legisladores, economistas y
ambientalistas, productores y
consumidores. Los cristianos no son
indiferentes a estos problemas,
conscientes de la importancia de los
valores que están en juego56.

473. La visión cristiana de la creación
conlleva un juicio positivo sobre la
licitud de las intervenciones del
hombre en la naturaleza, sin excluir
los demás seres vivos, y, al mismo
tiempo, comporta una enérgica

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn56%22


llamada al sentido de la
responsabilidad57. La naturaleza, en
efecto, no es una realidad sagrada o
divina, vedada a la acción humana.
Es, más bien, un don entregado por
el Creador a la comunidad humana,
confiado a la inteligencia y a la
responsabilidad moral del hombre.
Por ello, el hombre no comete un
acto ilícito cuando, respetando el
orden, la belleza y la utilidad de cada
ser vivo y de su función en el
ecosistema, interviene modificando
algunas de las características y
propiedades de estos. Si bien, las
intervenciones del hombre que
dañan los seres vivos o el medio
ambiente son deplorables, son en
cambio encomiables las que se
traducen en una mejora de aquéllos.
La licitud del uso de las técnicas
biológicas y biogenéticas no agota
toda la problemática ética: como en
cualquier comportamiento humano,
es necesario valorar cuidadosamente
su utilidad real y sus posibles

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn57%22


consecuencias, también en términos
de riesgo. En el ámbito de las
intervenciones técnico-científicas
que poseen una amplia y profunda
repercusión sobre los organismos
vivos, con la posibilidad de
consecuencias notables a largo plazo,
no es lícito actuar con
irresponsabilidad ni a la ligera.

474. Las modernas biotecnologías
tienen un fuerte impacto social,
económico y político, en el plano
local, nacional e internacional: se
han de valorar según los criterios
éticos que deben orientar siempre las
actividades y las relaciones humanas
en el ámbito socioeconómico y
político58. Es necesario tener
presentes, sobre todo, los criterios de
justicia y solidaridad, a los que deben
sujetarse, en primer lugar, los
individuos y grupos que trabajan en
la investigación y la comercialización
en el campo de las biotecnologías. En
cualquier caso, no se debe caer en el

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn58%22


error de creer que la sola difusión de
los beneficios vinculados a las
nuevas biotecnologías pueda
resolver todos los apremiantes
problemas de pobreza y
subdesarrollo que subyugan aún a
tantos países del mundo.

475. Con espíritu de solidaridad
internacional, se pueden poner en
práctica diversas medidas
relacionadas con el uso de las nuevas
biotecnologías. Se ha de facilitar, en
primer lugar, el intercambio
comercial equitativo, libre de
vínculos injustos. Sin embargo, la
promoción del desarrollo de los
pueblos más necesitados no será
auténtica y eficaz si se reduce al
mero intercambio de productos. Es
indispensable favorecer también la
maduración de una necesaria
autonomía científica y tecnológica
por parte de esos mismos pueblos,
promoviendo el intercambio de
conocimientos científicos y



tecnológicos y la transferencia de
tecnologías hacia los países en vías
de desarrollo.

476. La solidaridad implica también
una llamada a la responsabilidad que
tienen los países en vías de
desarrollo y, particularmente sus
autoridades políticas, en la
promoción de una política comercial
favorable a sus pueblos y del
intercambio de tecnologías que
puedan mejorar sus condiciones de
alimentación y salud. En estos países
debe crecer la inversión en
investigación, con especial atención a
las características y a las necesidades
particulares del propio territorio y de
la propia población, sobre todo
teniendo en cuenta que algunas
investigaciones en el campo de las
biotecnologías, potencialmente
beneficiosas, requieren inversiones
relativamente modestas. Con tal fin,
sería útil crear Organismos
nacionales dedicados a la protección



del bien común mediante una
gestión inteligente de los riesgos.

477. Los científicos y los técnicos que
operan en el sector de las
biotecnologías deben trabajar con
inteligencia y perseverancia en la
búsqueda de las mejores soluciones
para los graves y urgentes problemas
de la alimentación y de la salud. No
han de olvidar que sus actividades
atañen a materiales, vivos o
inanimados, que son parte del
patrimonio de la humanidad,
destinado también a las generaciones
futuras; para los creyentes, se trata
de un don recibido del Creador,
confiado a la inteligencia y la
libertad humanas, que son también
éstas un don del Altísimo. Los
científicos han de saber empeñar sus
energías y capacidades en una
investigación apasionada, guiada por
una conciencia limpia y honesta59.

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn59%22


478. Los empresarios y los
responsables de los entes públicos
que se ocupan de la investigación, la
producción y el comercio de los
productos derivados de las nuevas
biotecnologías deben tener en cuenta
no sólo el legítimo beneficio, sino
también el bien común. Este
principio, que vale para toda
actividad económica, resulta
particularmente importante cuando
se trata de actividades relacionadas
con la alimentación, la medicina, la
protección del medio ambiente y el
cuidado de la salud. Los empresarios
y los responsables de los entes
públicos interesados pueden
orientar, con sus decisiones, el sector
de las biotecnologías hacia metas con
un importante impacto en lo que se
refiere a la lucha contra el hambre,
especialmente en los países más
pobres, la lucha contra las
enfermedades y la lucha por
salvaguardar el ecosistema,
patrimonio de todos.



479. Los políticos, los legisladores y
los administradores públicos tienen
la responsabilidad de valorar las
potencialidades, las ventajas y los
eventuales riesgos vinculados al uso
de las biotecnologías. Es inaceptable
que sus decisiones, a nivel nacional o
internacional, estén dictadas por
presiones procedentes de intereses
particulares. Las autoridades
públicas deben favorecer también
una correcta información de la
opinión pública y saber tomar las
decisiones más convenientes para el
bien común.

480. Los responsables de la
información tienen también una
tarea importante en este ámbito, que
han de ejercer con prudencia y
objetividad. La sociedad espera de
ellos una información completa y
objetiva, que ayude a los ciudadanos
a formarse una opinión correcta
sobre los productos biotecnológicos,
porque se trata de algo que les



concierne en primera persona, en
cuanto posibles consumidores. Se
debe evitar, por tanto, caer en la
tentación de una información
superficial, alimentada por fáciles
entusiasmos o por alarmismos
injustificados.

Medio ambiente y distribución de los
bienes

481. También en el campo de la
ecología la doctrina social invita a
tener presente que los bienes de la
tierra han sido creados por Dios para
ser sabiamente usados por todos:
estos bienes deben ser
equitativamente compartidos, según
la justicia y la caridad. Se trata
fundamentalmente de impedir la
injusticia de un acaparamiento de los
recursos: la avidez, ya sea individual
o colectiva, es contraria al orden de
la creación60. Los actuales
problemas ecológicos, de carácter
planetario, pueden ser afrontados

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn60%22


eficazmente sólo gracias a una
cooperación internacional capaz de
garantizar una mayor coordinación
en el uso de los recursos de la tierra.

482. El principio del destino
universal de los bienes ofrece una
orientación fundamental, moral y
cultural, para deshacer el complejo y
dramático nexo que une la crisis
ambiental con la pobreza. La actual
crisis ambiental afecta
particularmente a los más pobres,
bien porque viven en tierras sujetas
a la erosión y a la desertización,
están implicados en conflictos
armados o son obligados a
migraciones forzadas, bien porque
no disponen de los medios
económicos y tecnológicos para
protegerse de las calamidades.

Multitudes de estos pobres viven en
los suburbios contaminados de las
ciudades, en alojamientos fortuitos o
en conglomerados de casas



degradadas y peligrosas (slums,
bidonvilles, barrios, favelas). En el
caso que se deba proceder a su
traslado, y para no añadir más
sufrimiento al que ya padecen, es
necesario proporcionar una
información adecuada y previa,
ofrecer alternativas de alojamientos
dignos e implicar directamente a los
interesados.

Téngase presente, además, la
situación de los países penalizados
por las reglas de un comercio
internacional injusto, en los que la
persistente escasez de capitales se
agrava, con frecuencia, por el peso
de la deuda externa: en estos casos,
el hambre y la pobreza hacen casi
inevitable una explotación intensiva
y excesiva del medio ambiente.

483. El estrecho vínculo que existe
entre el desarrollo de los países más
pobres, los cambios demográficos y
un uso sostenible del ambiente, no



debe utilizarse como pretexto para
decisiones políticas y económicas
poco conformes a la dignidad de la
persona humana. En el Norte del
planeta se asiste a una «caída de la
tasa de natalidad, con repercusiones
en el envejecimiento de la población,
incapaz incluso de renovarse
biológicamente»61, mientras que en
el Sur la situación es diversa. Si bien
es cierto que la desigual distribución
de la población y de los recursos
disponibles crean obstáculos al
desarrollo y al uso sostenible del
ambiente, debe reconocerse que el
crecimiento demográfico es
plenamente compatible con un
desarrollo integral y solidario62:
«Todos están de acuerdo en que la
política demográfica representa sólo
una parte de una estrategia global de
desarrollo. Así pues, es importante
que cualquier discusión sobre
políticas demográficas tenga en
cuenta el desarrollo actual y futuro
de las Naciones y las zonas. Al mismo

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn61%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn62%22


tiempo, es imposible no considerar la
verdadera naturaleza de lo que
significa el término “desarrollo”.
Todo desarrollo digno de este
nombre ha de ser integral, es decir,
ha de buscar el verdadero bien de
toda persona y de toda la
persona»63.

484. El principio del destino
universal de los bienes,
naturalmente, se aplica también al
agua, considerada en la Sagrada
Escritura símbolo de purificación (cf.
Sal 51,4; Jn 13,8) y de vida (cf. Jn 3,5;
Ga 3,27): «Como don de Dios, el agua
es instrumento vital, imprescindible
para la supervivencia y, por tanto, un
derecho de todos»64. La utilización
del agua y de los servicios a ella
vinculados debe estar orientada a
satisfacer las necesidades de todos y
sobre todo de las personas que viven
en la pobreza. El acceso limitado al
agua potable repercute sobre el
bienestar de un número enorme de

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn63%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn64%22


personas y es con frecuencia causa
de enfermedades, sufrimientos,
conflictos, pobreza e incluso de
muerte: para resolver
adecuadamente esta cuestión, «se
debe enfocar de forma que se
establezcan criterios morales
basados precisamente en el valor de
la vida y en el respeto de los
derechos humanos y de la dignidad
de todos los seres humanos»65.

485. El agua, por su misma
naturaleza, no puede ser tratada
como una simple mercancía más
entre las otras, y su uso debe ser
racional y solidario. Su distribución
forma parte, tradicionalmente, de las
responsabilidades de los entes
públicos, porque el agua ha sido
considerada siempre como un bien
público, una característica que debe
mantenerse, aun cuando la gestión
fuese confiada al sector privado. El
derecho al agua66, como todos los
derechos del hombre, se basa en la

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn65%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn66%22


dignidad humana y no en
valoraciones de tipo meramente
cuantitativo, que consideran el agua
sólo como un bien económico. Sin
agua, la vida está amenazada. Por
tanto, el derecho al agua es un
derecho universal e inalienable.

Nuevos estilos de vida

486. Los graves problemas ecológicos
requieren un efectivo cambio de
mentalidad que lleve a adoptar
nuevos estilos de vida67, «a tenor de
los cuales la búsqueda de la verdad,
de la belleza y del bien, así como la
comunión con los demás hombres
para un desarrollo común, sean los
elementos que determinen las
opciones del consumo, de los ahorros
y de las inversiones»68. Tales estilos
de vida deben estar presididos por la
sobriedad, la templanza, la
autodisciplina, tanto a nivel personal
como social. Es necesario abandonar
la lógica del mero consumo y

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn67%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn68%22


promover formas de producción
agrícola e industrial que respeten el
orden de la creación y satisfagan las
necesidades primarias de todos. Una
actitud semejante, favorecida por la
renovada conciencia de la
interdependencia que une entre sí a
todos los habitantes de la tierra,
contribuye a eliminar diversas
causas de desastres ecológicos y
garantiza una capacidad de pronta
respuesta cuando estos percancces
afectan a pueblos y territorios69. La
cuestión ecológica no debe ser
afrontada únicamente en razón de
las terribles perspectivas que
presagia la degradación ambiental:
tal cuestión debe ser, principalmente,
una vigorosa motivación para
promover una auténtica solidaridad
de dimensión mundial.

487. La actitud que debe caracterizar
al hombre ante la creación es
esencialmente la de la gratitud y el
reconocimiento: el mundo, en efecto,

https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn69%22


orienta hacia el misterio de Dios, que
lo ha creado y lo sostiene. Si se coloca
entre paréntesis la relación con Dios,
la naturaleza pierde su significado
profundo, se la empobrece. En
cambio, si se contempla la naturaleza
en su dimensión de criatura, se
puede establecer con ella una
relación comunicativa, captar su
significado evocativo y simbólico y
penetrar así en el horizonte del
misterio, que abre al hombre el paso
hacia Dios, Creador de los cielos y de
la tierra. El mundo se presenta a la
mirada del hombre como huella de
Dios, lugar donde se revela su
potencia creadora, providente y
redentora.

1 Concilio Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, 15: AAS 58 (1966)
1036.



2 Cf. Concilio Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, 15: AAS 58 (1966)
1036.

3 Concilio Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, 33: AAS 58 (1966)
1052.

4 Concilio Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, 34: AAS 58 (1966)
1052.

5 Concilio Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, 34: AAS 58 (1966)
1053.

6 Concilio Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, 34: AAS 58 (1966)
1053.

7 Cf. Concilio Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, 35: AAS 58 (1966)
1053.

8 Cf. Juan Pablo II, Discurso
pronunciado durante la visita al
«Mercy Maternity Hospital»,



Melbourne (28 de noviembre de
1986): L’Osservatore Romano, edición
española, 14 de diciembre de 1986, p.
13.

9 Juan Pablo II, Discurso
pronunciado durante el encuentro
con científicos y representantes de la
Universidad de las Naciones Unidas,
Hiroshima (25 de febrero de 1981), 3:
AAS 73 (1981) 422.

10 Juan Pablo II, Discurso a los
obreros en las oficinas Olivetti de
Ivrea (19 de marzo de 1990), 5:
L’Osservatore Romano, edición
española, 8 de abril de 1990, p. 9.

11 Juan Pablo II, Discurso a la
Pontificia Academia de las Ciencias (3
de octubre de 1981), 3: AAS 73 (1981)
670.

12 Juan Pablo II, Discurso a los
participantes en el Congreso
promovido por la «Accademia
Nazionale delle Scienze» en el



bicentenario de su fundación (21 de
septiembre de 1982), 4: L’Osservatore
Romano, edición española, 17 de
octubre de 1982, p. 13.

13 Juan Pablo II, Discurso
pronunciado durante el encuentro
con científicos y representantes de la
Universidad de las Naciones Unidas,
Hiroshima (25 de febrero de 1981), 3:
AAS 73 (1981) 422

14 Juan Pablo II, Discurso a los
obreros en las oficinas Olivetti de
Ivrea, Italia (19 de marzo de 1990), 4:
L’Osservatore Romano, edición
española, 8 de abril de 1990, p. 9.

15 Juan Pablo II, Homilía durante la
Misa en el Victorian Racing Club,
Melbourne (28 de noviembre de
1986), 11: L’Osservatore Romano,
edición española, 14 de diciembre de
1986, p. 14.

16 Juan Pablo II, Discurso a la
Pontificia Academia de las Ciencias



(23 de octubre de 1982), 6:
L’Osservatore Romano, edición
española, 12 de diciembre de 1982, p.
7.

17 Juan Pablo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis, 34: AAS 80
(1988) 559.

18 Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 1990, 7:
AAS 82 (1990) 151.

19 Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 1990, 6:
AAS 82 (1990) 150.

20 Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus, 37: AAS 83 (1991)
840.

21 Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus, 37: AAS 83 (1991)
840.



22 Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus, 37: AAS 83 (1991)
840.

23 Juan Pablo II, Discurso a la 35ª
Asamblea General de la Asociación
Médica Mundial (29 de octubre de
1983), 6: AAS 76 (1984) 394.

24 Cf. Pablo VI, Carta ap. Octogesima
adveniens, 21: AAS 63 (1971) 416-417.

25 Pablo VI, Carta ap. Octogesima
adveniens, 21: AAS 63 (1971) 417.

26 Juan Pablo II, Discurso a los
participantes en un Congreso
Internacional sobre «Ambiente y
salud» (24 de marzo de 1997), 2:
L’Osservatore Romano, edición
española, 11 de abril de 1997, p. 7.

27 Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis, 28: AAS 80
(1988) 548-550.



28 Cf., por ejemplo, Consejo
Pontificio de la Cultura – Consejo
Pontificio para el Diálogo
Interreligioso, Jesucristo, Portador
del agua de la vida. Una reflexión
cristiana sobre la “Nueva Era”,
Librería Editrice Vaticana, Ciudad del
Vaticano 2003, p. 35.

29 Juan Pablo II, Discurso a los
participantes en un Congreso
Internacional sobre «Ambiente y
salud» (24 de marzo de 1997), 5:
L’Osservatore Romano, edición
española, 11 de abril de 1997, p. 7.

30 Juan Pablo II, Discurso a los
participantes en un Congreso
Internacional sobre «Ambiente y
salud» (24 de marzo de 1997), 4:
L’Osservatore Romano, edición
española, 11 de abril de 1997, p. 7.

31 Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus, 38: AAS 83 (1991)
841.



32 Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis, 34: AAS 80
(1988) 559-560.

33 Juan Pablo II, Discurso a los
participantes en un Congreso
Internacional sobre «Ambiente y
salud» (24 de marzo de 1997), 5:
L’Osservatore Romano, edición
española, 11 de abril de 1997, p. 7.

34 Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus, 40: AAS 83 (1991)
843.

35 Juan Pablo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis, 34: AAS 80
(1988) 559.

36 Juan Pablo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis, 34: AAS 80
(1988) 559.

37 Juan Pablo II, Exh. ap. Ecclesia in
America, 25: AAS 91 (1999) 760.



38 Cf. Juan Pablo II, Homilía en la
fiesta de San Juan Gualberto, Val
Visdende, Italia (12 de julio de 1987):
L’Osservatore Romano, edición
española, 19 de julio de 1987, p. 12.

39 Pablo VI, Carta enc. Populorum
progressio, 17: AAS 59 (1967) 266.

40 Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus, 37: AAS 83 (1991)
840.

41 Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 1990, 9:
AAS 82 (1990) 152.

42 Juan Pablo II, Discurso a la Corte y
a la Comisión Europea de los
Derechos del Hombre, Estrasburgo (8
de octubre de 1988), 5: AAS 81 (1989)
685; cf. Id., Mensaje para la Jornada
Mundial de la Paz 1990, 9: AAS 82
(1990) 152; Id., Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 1999, 10:
AAS 91 (1999) 384-385.



43 Cf. Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 1999, 10:
AAS 91 (1999) 384-385.

44 Juan Pablo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis, 26: AAS 80
(1988) 546.

45 Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis, 34: AAS 80
(1988) 559-560.

46 Juan Pablo II, Alocución a la XXV
Conferencia General de la F A O (16
de noviembre de 1989), 8: AAS 82
(1990) 673.

47 Cf. Juan Pablo II, Discurso a un
grupo de estudio de la Pontificia
Academia de las Ciencias (6 de
noviembre de 1987): L’Osservatore
Romano, edición española, 6 de
diciembre de 1987, p. 18.

48 Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus, 40: AAS 83 (1991)
843.



49 Cf. Juan Pablo II, Discurso a los
participantes en la Asamblea
Plenaria de la Pontificia Academia de
las Ciencias (28 de octubre de 1994):
L’Osservatore Romano, edición
española, 4 de noviembre de 1994,
pp. 20. 22.

50 Cf. Juan Pablo II, Discurso a los
participantes en un Simposio
Internacional de Física (18 de
diciembre de 1982): L’Osservatore
Romano, edición española, 27 de
marzo de 1983, p. 8.

51 Cf. Juan Pablo II, Discurso a los
pueblos autóctonos del Amazonas,
Manaus (10 de julio de 1980): AAS 72
(1980) 960-961.

52 Cf. Juan Pablo II, Homilía durante
la liturgia de la Palabra para la
población autóctona del Amazonas
peruana (5 de febrero de 1985), 4:
AAS 77 (1985) 897-898; cf. también
Pontificio Consejo «Justicia y Paz»,
Para una mejor distribución de la



tierra. El reto de la reforma agraria
(23 de noviembre de 1997), 11,
Libreria Editrice Vaticana, Ciudad del
Vaticano 1997, pp. 13-14.

53 Cf. Juan Pablo II, Discurso a los
aborígenes de Australia (29 de
noviembre de 1986), 4: AAS 79 (1987)
974-975.

54 Cf. Juan Pablo II, Discurso a los
Indígenas de Guatemala (7 de marzo
de 1983), 4: AAS 75 (1983) 742-743;
Id., Discurso a los pueblos autóctonos
de Canadá (18 de septiembre de
1984), 7-8: AAS 77 (1985) 421-422; Id.,
Discurso a los pueblos autóctonos de
Ecuador (31 de enero de 1985), II. 1:
AAS 77 (1985) 861; Id., Discurso a los
aborígenes de Australia (29 de
noviembre de 1986), 10: AAS 79
(1987) 976-977.

55 Cf. Juan Pablo II, Discurso a los
aborígenes de Australia (29 de
noviembre de 1986), 4: AAS 79 (1987)
974-975; Id., Discurso a los



Amerindios (14 de septiembre de
1987), 4: L’Osservatore Romano,
edición española, 11 de octubre de
1987, p. 20.

56 Cf. Pontificia Academia para la
Vida, Biotecnologías animales y
vegetales. Nuevas fronteras y nuevas
responsabilidades, Librería Editrice
Vaticana, Ciudad del Vaticano 1999.

57 Cf. Juan Pablo II, Discurso a la
Pontificia Academia de las Ciencias
(23 de octubre de 1982), 6:
L’Osservatore Romano, edición
española, 12 de diciembre de 1982, p.
7;

58 Cf. Juan Pablo II, Discurso a la
Pontificia Academia de las Ciencias (3
de octubre de 1981): AAS 73 (1981)
668-672.

59 Cf. Juan Pablo II, Discurso a la
Pontificia Academia de las Ciencias
(23 de octubre de 1982):
L’Osservatore Romano, edición



española, 12 de diciembre de 1982, p.
7; Id., Discurso a los participantes en
el Congreso promovido por la
«Accademia Nazionale delle Scienze»
en el bicentenario de su fundación
(21 de septiembre de 1982), 4:
L’Osservatore Romano, edición
española, 17 de octubre de 1982, p.
13.

60 Cf. Concilio Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes, 69: AAS 58
(1966) 1090-1092; Pablo VI, Carta enc.
Populorum progressio, 22: AAS 59
(1967) 268.

61 Juan Pablo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis, 25: AAS 80
(1988) 543; cf. Id., Carta enc.
Evangelium vitae, 16: AAS 87 (1995)
418.

62 Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis, 25: AAS 80
(1988) 543-544.



63 Juan Pablo II, Mensaje a la Señora
Nafis Sadik, Secretaria General de la
Conferencia Internacional sobre
Población y Desarrollo (18 de marzo
de 1994), 3: AAS 87 (1995) 191.

64 Juan Pablo II, Mensaje al Card.
Geraldo Majella Agnelo con ocasión
de la Campaña de Fraternidad de la
Conferencia Episcopal de Brasil (19
de enero de 2004): L’Osservatore
Romano, edición española, 5 de
marzo de 2004, p. 8.

65 Juan Pablo II, Mensaje al Card.
Geraldo Majella Agnelo con ocasión
de la Campaña de Fraternidad de la
Conferencia Episcopal de Brasil (19
de enero de 2004): L’Osservatore
Romano, edición española, 5 de
marzo de 2004, p. 8.

66 Cf. Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 2003, 5:
AAS 95 (2003) 343; Pontificio Consejo
«Justicia y Paz», Water, an Essential
Element for Life. A Contribution of



the Delegation of the Holy See on the
occasion of the 3rd World Water
Forum, Kyoto, 16 - 23 de marzo de
2003.

67 Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus, 36: AAS 83 (1991)
838-840.

68 Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus, 36: AAS 83 (1991)
839.

69 Cf. Juan Pablo II, Discurso al
Centro de las Naciones Unidas,
Nairobi (18 de agosto de 1985), 5:
AAS 78 (1986) 92.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pe/article/la-ecologia-en-
los-textos-del-magisterio/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/es-pe/article/la-ecologia-en-los-textos-del-magisterio/
https://opusdei.org/es-pe/article/la-ecologia-en-los-textos-del-magisterio/
https://opusdei.org/es-pe/article/la-ecologia-en-los-textos-del-magisterio/

	La ecología en los textos del Magisterio

