
opusdei.org

Fake news y
periodismo de paz

«La verdad os hará libres» (Jn 8,
32). Fake news y periodismo de
paz. Así ha titulado el Papa
Francisco el Mensaje para la
Jornada Mundial de las
Comunicaciones Sociales 2018,
que se ha publicado en la
memoria de San Francisco de
Sales, patrono de los
periodistas, y que se celebrará
el 13 de mayo de 2018.

24/01/2018

Queridos hermanos y hermanas:



En el proyecto de Dios, la
comunicación humana es una
modalidad esencial para vivir la
comunión. El ser humano, imagen y
semejanza del Creador, es capaz de
expresar y compartir la verdad, el
bien, la belleza. Es capaz de contar su
propia experiencia y describir el
mundo, y de construir así la
memoria y la comprensión de los
acontecimientos.

Pero el hombre, si sigue su propio
egoísmo orgulloso, puede también
hacer un mal uso de la facultad de
comunicar, como muestran desde el
principio los episodios bíblicos de
Caín y Abel, y de la Torre de Babel
(cf. Gn 4,1-16; 11,1-9). La alteración
de la verdad es el síntoma típico de
tal distorsión, tanto en el plano
individual como en el colectivo. Por
el contrario, en la fidelidad a la
lógica de Dios, la comunicación se
convierte en lugar para expresar la
propia responsabilidad en la



búsqueda de la verdad y en la
construcción del bien.

Hoy, en un contexto de comunicación
cada vez más veloz e inmersos
dentro de un sistema digital,
asistimos al fenómeno de las noticias
falsas, las llamadas «fake news».
Dicho fenómeno nos llama a la
reflexión; por eso he dedicado este
mensaje al tema de la verdad, como
ya hicieron en diversas ocasiones
mis predecesores a partir de Pablo VI
(cf. Mensaje de 1972: «Los
instrumentos de comunicación social
al servicio de la verdad»). Quisiera
ofrecer de este modo una aportación
al esfuerzo común para prevenir la
difusión de las noticias falsas, y para
redescubrir el valor de la profesión
periodística y la responsabilidad
personal de cada uno en la
comunicación de la verdad.

1.¿Qué hay de falso en las
«noticias falsas»?

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/messages/communications/documents/hf_p-vi_mes_19720421_vi-com-day.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/messages/communications/documents/hf_p-vi_mes_19720421_vi-com-day.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/messages/communications/documents/hf_p-vi_mes_19720421_vi-com-day.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/messages/communications/documents/hf_p-vi_mes_19720421_vi-com-day.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/messages/communications/documents/hf_p-vi_mes_19720421_vi-com-day.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/messages/communications/documents/hf_p-vi_mes_19720421_vi-com-day.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/messages/communications/documents/hf_p-vi_mes_19720421_vi-com-day.html


«Fake news» es un término discutido
y también objeto de debate.
Generalmente alude a la
desinformación difundida online o en
los medios de comunicación
tradicionales. Esta expresión se
refiere, por tanto, a informaciones
infundadas, basadas en datos
inexistentes o distorsionados, que
tienen como finalidad engañar o
incluso manipular al lector para
alcanzar determinados objetivos,
influenciar las decisiones políticas u
obtener ganancias económicas.

La eficacia de las fake news se debe,
en primer lugar, a su naturaleza
mimética, es decir, a su capacidad de
aparecer como plausibles. En
segundo lugar, estas noticias, falsas
pero verosímiles, son capciosas, en el
sentido de que son hábiles para
capturar la atención de los
destinatarios poniendo el acento en
estereotipos y prejuicios extendidos
dentro de un tejido social, y se



apoyan en emociones fáciles de
suscitar, como el ansia, el desprecio,
la rabia y la frustración. Su difusión
puede contar con el uso manipulador
de las redes sociales y de las lógicas
que garantizan su funcionamiento.
De este modo, los contenidos, a pesar
de carecer de fundamento, obtienen
una visibilidad tal que incluso los
desmentidos oficiales difícilmente
consiguen contener los daños que
producen.

La dificultad para desenmascarar y
erradicar las fake news se debe
asimismo al hecho de que las
personas a menudo interactúan
dentro de ambientes digitales
homogéneos e impermeables a
perspectivas y opiniones divergentes.
El resultado de esta lógica de la
desinformación es que, en lugar de
realizar una sana comparación con
otras fuentes de información, lo que
podría poner en discusión
positivamente los prejuicios y abrir



un diálogo constructivo, se corre el
riesgo de convertirse en actores
involuntarios de la difusión de
opiniones sectarias e infundadas. El
drama de la desinformación es el
desacreditar al otro, el presentarlo
como enemigo, hasta llegar a la
demonización que favorece los
conflictos. Las noticias falsas revelan
así la presencia de actitudes
intolerantes e hipersensibles al
mismo tiempo, con el único resultado
de extender el peligro de la
arrogancia y el odio. A esto conduce,
en último análisis, la falsedad.

2.¿Cómo podemos reconocerlas?

Ninguno de nosotros puede eximirse
de la responsabilidad de hacer frente
a estas falsedades. No es tarea fácil,
porque la desinformación se basa
frecuentemente en discursos
heterogéneos, intencionadamente
evasivos y sutilmente engañosos, y se
sirve a veces de mecanismos



refinados. Por eso son loables las
iniciativas educativas que permiten
aprender a leer y valorar el contexto
comunicativo, y enseñan a no ser
divulgadores inconscientes de la
desinformación, sino activos en su
desvelamiento. Son asimismo
encomiables las iniciativas
institucionales y jurídicas
encaminadas a concretar normas
que se opongan a este fenómeno, así
como las que han puesto en marcha
las compañías tecnológicas y de
medios de comunicación, dirigidas a
definir nuevos criterios para la
verificación de las identidades
personales que se esconden detrás de
millones de perfiles digitales.

Pero la prevención y la identificación
de los mecanismos de la
desinformación requieren también
un discernimiento atento y
profundo. En efecto, se ha de
desenmascarar la que se podría
definir como la «lógica de la



serpiente», capaz de camuflarse en
todas partes y morder. Se trata de la
estrategia utilizada por la «serpiente
astuta» de la que habla el Libro del
Génesis, la cual, en los albores de la
humanidad, fue la artífice de la
primera fake news (cf. Gn 3,1-15), que
llevó a las trágicas consecuencias del
pecado, y que se concretizaron luego
en el primer fratricidio (cf. Gn 4) y en
otras innumerables formas de mal
contra Dios, el prójimo, la sociedad y
la creación.

La estrategia de este hábil «padre de
la mentira» (Jn 8,44) es la mímesis,
una insidiosa y peligrosa seducción
que se abre camino en el corazón del
hombre con argumentaciones falsas
y atrayentes. En la narración del
pecado original, el tentador,
efectivamente, se acerca a la mujer
fingiendo ser su amigo e interesarse
por su bien, y comienza su discurso
con una afirmación verdadera, pero
sólo en parte:«¿Conque Dios os ha



dicho que no comáis de ningún árbol
del jardín?» (Gn 3,1). En realidad, lo
que Dios había dicho a Adán no era
que no comieran de ningún árbol,
sino tan solo de un árbol: «Del árbol
del conocimiento del bien y el mal no
comerás» (Gn 2,17). La mujer,
respondiendo, se lo explica a la
serpiente, pero se deja atraer por su
provocación:«Podemos comer los
frutos de los árboles del jardín; pero
del fruto del árbol que está en mitad
del jardín nos ha dicho Dios: “No
comáis de él ni lo toquéis, de lo
contrario moriréis”» (Gn 3,2). Esta
respuesta tiene un sabor legalista y
pesimista: habiendo dado
credibilidad al falsario y dejándose
seducir por su versión de los hechos,
la mujer se deja engañar. Por eso,
enseguida presta atención cuando le
asegura: «No, no moriréis» (v. 4).
Luego, la deconstrucción del
tentador asume una apariencia
creíble: «Dios sabe que el día en que
comáis de él, se os abrirán los ojos, y



seréis como Dios en el conocimiento
del bien y el mal» (v. 5). Finalmente,
se llega a desacreditar la
recomendación paternal de Dios, que
estaba dirigida al bien, para seguir la
seductora incitación del enemigo:
«La mujer se dio cuenta de que el
árbol era bueno de comer, atrayente
a los ojos y deseable» (v. 6). Este
episodio bíblico revela por tanto un
hecho esencial para nuestro
razonamiento: ninguna
desinformación es inocua; por el
contrario, fiarse de lo que es falso
produce consecuencias nefastas.
Incluso una distorsión de la verdad
aparentemente leve puede tener
efectos peligrosos.

De lo que se trata, de hecho, es de
nuestra codicia. Las fake news se
convierten a menudo en virales, es
decir, se difunden de modo veloz y
difícilmente manejable, no a causa
de la lógica de compartir que
caracteriza a las redes sociales, sino



más bien por la codicia insaciable
que se enciende fácilmente en el ser
humano.

Las mismas motivaciones
económicas y oportunistas de la
desinformación tienen su raíz en la
sed de poder, de tener y de gozar que
en último término nos hace víctimas
de un engaño mucho más trágico que
el de sus manifestaciones
individuales: el del mal que se mueve
de falsedad en falsedad para
robarnos la libertad del corazón. He
aquí porqué educar en la verdad
significa educar para saber discernir,
valorar y ponderar los deseos y las
inclinaciones que se mueven dentro
de nosotros, para no encontrarnos
privados del bien «cayendo» en cada
tentación.

3. «La verdad os hará libres» (Jn
8,32)

La continua contaminación a través
de un lenguaje engañoso termina por



ofuscar la interioridad de la persona.
Dostoyevski escribió algo interesante
en este sentido: «Quien se miente a sí
mismo y escucha sus propias
mentiras, llega al punto de no poder
distinguir la verdad, ni dentro de sí
mismo ni en torno a sí, y de este
modo comienza a perder el respeto a
sí mismo y a los demás. Luego, como
ya no estima a nadie, deja también
de amar, y para distraer el tedio que
produce la falta de cariño y ocuparse
en algo, se entrega a las pasiones y a
los placeres más bajos; y por culpa de
sus vicios, se hace como una bestia. Y
todo esto deriva del continuo mentir
a los demás y a sí mismo» (Los
hermanos Karamazov, II,2).

Entonces, ¿cómo defendernos? El
antídoto más eficaz contra el virus de
la falsedad es dejarse purificar por la
verdad. En la visión cristiana, la
verdad no es sólo una realidad
conceptual que se refiere al juicio
sobre las cosas, definiéndolas como



verdaderas o falsas. La verdad no es
solamente el sacar a la luz cosas
oscuras, «desvelar la realidad», como
lleva a pensar el antiguo término
griego que la designa, aletheia (de a-
lethès, «no escondido»). La verdad
tiene que ver con la vida entera. En
la Biblia tiene el significado de
apoyo, solidez, confianza, como da a
entender la raíz ‘aman, de la cual
procede también el Amén litúrgico.
La verdad es aquello sobre lo que
uno se puede apoyar para no caer.
En este sentido relacional, el único
verdaderamente fiable y digno de
confianza, sobre el que se puede
contar siempre, es decir,
«verdadero», es el Dios vivo. He aquí
la afirmación de Jesús: «Yo soy la
verdad» (Jn 14,6). El hombre, por
tanto, descubre y redescubre la
verdad cuando la experimenta en sí
mismo como fidelidad y fiabilidad de
quien lo ama. Sólo esto libera al
hombre: «La verdad os hará
libres» (Jn 8,32).



Liberación de la falsedad y búsqueda
de la relación: he aquí los dos
ingredientes que no pueden faltar
para que nuestras palabras y
nuestros gestos sean verdaderos,
auténticos, dignos de confianza. Para
discernir la verdad es preciso
distinguir lo que favorece la
comunión y promueve el bien, y lo
que, por el contrario, tiende a aislar,
dividir y contraponer. La verdad, por
tanto, no se alcanza realmente
cuando se impone como algo
extrínseco e impersonal; en cambio,
brota de relaciones libres entre las
personas, en la escucha recíproca.
Además, nunca se deja de buscar la
verdad, porque siempre está al
acecho la falsedad, también cuando
se dicen cosas verdaderas. Una
argumentación impecable puede
apoyarse sobre hechos innegables,
pero si se utiliza para herir a otro y
desacreditarlo a los ojos de los
demás, por más que parezca justa, no
contiene en sí la verdad. Por sus



frutos podemos distinguir la verdad
de los enunciados: si suscitan
polémica, fomentan divisiones,
infunden resignación; o si, por el
contrario, llevan a la reflexión
consciente y madura, al diálogo
constructivo, a una laboriosidad
provechosa.

4. La paz es la verdadera noticia

El mejor antídoto contra las
falsedades no son las estrategias, sino
las personas, personas que, libres de
la codicia, están dispuestas a
escuchar, y permiten que la verdad
emerja a través de la fatiga de un
diálogo sincero; personas que,
atraídas por el bien, se
responsabilizan en el uso del
lenguaje. Si el camino para evitar la
expansión de la desinformación es la
responsabilidad, quien tiene un
compromiso especial es el que por su
oficio tiene la responsabilidad de
informar, es decir: el periodista, 



custodio de las noticias. Este, en el
mundo contemporáneo, no realiza
sólo un trabajo, sino una verdadera y
propia misión. Tiene la tarea, en el
frenesí de las noticias y en el
torbellino de las primicias, de
recordar que en el centro de la
noticia no está la velocidad en darla
y el impacto sobre las cifras de
audiencia, sino las personas.
Informar es formar, es involucrarse
en la vida de las personas. Por eso la
verificación de las fuentes y la
custodia de la comunicación son
verdaderos y propios procesos de
desarrollo del bien que generan
confianza y abren caminos de
comunión y de paz.

Por lo tanto, deseo dirigir un
llamamiento a promover un 
periodismo de paz, sin entender con
esta expresión un periodismo
«buenista» que niegue la existencia
de problemas graves y asuma tonos
empalagosos. Me refiero, por el



contrario, a un periodismo sin
fingimientos, hostil a las falsedades,
a eslóganes efectistas y a
declaraciones altisonantes; un
periodismo hecho por personas para
personas, y que se comprende como
servicio a todos, especialmente a
aquellos –y son la mayoría en el
mundo– que no tienen voz; un
periodismo que no queme las
noticias, sino que se esfuerce en
buscar las causas reales de los
conflictos, para favorecer la
comprensión de sus raíces y su
superación a través de la puesta en
marcha de procesos virtuosos; un
periodismo empeñado en indicar
soluciones alternativas a la escalada
del clamor y de la violencia verbal.

Por eso, inspirándonos en una
oración franciscana, podríamos
dirigirnos a la Verdad en persona de
la siguiente manera:

Señor, haznos instrumentos de tu paz.



Haznos reconocer el mal que se
insinúa en una comunicación que no
crea comunión.

Haznos capaces de quitar el veneno
de nuestros juicios.

Ayúdanos a hablar de los otros como
de hermanos y hermanas.

Tú eres fiel y digno de confianza; haz
que nuestras palabras sean semillas
de bien para el mundo:

donde hay ruido, haz que
practiquemos la escucha;

donde hay confusión, haz que
inspiremos armonía;

donde hay ambigüedad, haz que
llevemos claridad;

donde hay exclusión, haz que
llevemos el compartir;

donde hay sensacionalismo, haz que
usemos la sobriedad;



donde hay superficialidad, haz que
planteemos interrogantes
verdaderos;

donde hay prejuicio, haz que
suscitemos confianza;

donde hay agresividad, haz que
llevemos respeto;

donde hay falsedad, haz que
llevemos verdad.

Amén.

Francisco

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pe/article/fake-news-
periodismo-paz-papa-francisco/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/es-pe/article/fake-news-periodismo-paz-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-pe/article/fake-news-periodismo-paz-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-pe/article/fake-news-periodismo-paz-papa-francisco/

	Fake news y periodismo de paz

