
opusdei.org

Audio de la bula
"Misericordiae
Vultus"

Con la bula "Misericordiae
Vultus" ("El rostro de la
misericordia") el Papa
Francisco convocó el Jubileo de
la Misericordia, que comienza
el 8 de diciembre. Escuchar este
documento es un buen modo de
preparar este año.

06/12/2015

BULA DE CONVOCACIÓN DEL
JUBILEO EXTRAORDINARIO



DE LA MISERICORDIA.

Francisco, Obispo de Roma, Siervo de
los siervos de Dios, a cuantos lean
esta carta gracia, misericordia y paz.

1. Jesucristo es el rostro de la
misericordia del Padre. El misterio
de la fe cristiana parece encontrar su
síntesis en esta palabra. Ella se ha
vuelto viva, visible y ha alcanzado su
culmen en Jesús de Nazaret. El Padre,
« rico de misericordia » (Ef 2,4),
después de haber revelado su
nombre a Moisés como « Dios
compasivo y misericordioso, lento a
la ira, y pródigo en amor y fidelidad
» (Ex 34,6) no ha cesado de dar a
conocer en varios modos y en tantos
momentos de la historia su
naturaleza divina. En la « plenitud
del tiempo » (Gal 4,4), cuando todo
estaba dispuesto según su plan de



salvación, Él envió a su Hijo nacido
de la Virgen María para revelarnos
de manera definitiva su amor. Quien
lo ve a Él ve al Padre (cfr Jn 14,9).
Jesús de Nazaret con su palabra, con
sus gestos y con toda su persona[1]
revela la misericordia de Dios.

2. Siempre tenemos necesidad de
contemplar el misterio de la
misericordia. Es fuente de alegría, de
serenidad y de paz. Es condición
para nuestra salvación. Misericordia:
es la palabra que revela el misterio
de la Santísima Trinidad.
Misericordia: es el acto último y
supremo con el cual Dios viene a
nuestro encuentro. Misericordia: es
la ley fundamental que habita en el
corazón de cada persona cuando
mira con ojos sinceros al hermano
que encuentra en el camino de la
vida. Misericordia: es la vía que une
Dios y el hombre, porque abre el
corazón a la esperanza de ser

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn1


amados no obstante el límite de
nuestro pecado.

3. Hay momentos en los que de un
modo mucho más intenso estamos
llamados a tener la mirada fija en la
misericordia para poder ser también
nosotros mismos signo eficaz del
obrar del Padre. Es por esto que he
anunciado un Jubileo Extraordinario
de la Misericordia como tiempo
propicio para la Iglesia, para que
haga más fuerte y eficaz el
testimonio de los creyentes.

El Año Santo se abrirá el 8 de
diciembre de 2015, solemnidad de la
Inmaculada Concepción. Esta fiesta
litúrgica indica el modo de obrar de
Dios desde los albores de nuestra
historia. Después del pecado de Adán
y Eva, Dios no quiso dejar la
humanidad en soledad y a merced
del mal. Por esto pensó y quiso a
María santa e inmaculada en el amor
(cfr Ef 1,4), para que fuese la Madre



del Redentor del hombre. Ante la
gravedad del pecado, Dios responde
con la plenitud del perdón. La
misericordia siempre será más
grande que cualquier pecado y nadie
podrá poner un límite al amor de
Dios que perdona. En la fiesta de la
Inmaculada Concepción tendré la
alegría de abrir la Puerta Santa. En
esta ocasión será una Puerta de la
Misericordia, a través de la cual
cualquiera que entrará podrá
experimentar el amor de Dios que
consuela, que perdona y ofrece
esperanza.

El domingo siguiente, III de Adviento,
se abrirá la Puerta Santa en la
Catedral de Roma, la Basílica de San
Juan de Letrán. Sucesivamente se
abrirá la Puerta Santa en las otras
Basílicas Papales. Para el mismo
domingo establezco que en cada
Iglesia particular, en la Catedral que
es la Iglesia Madre para todos los
fieles, o en la Concatedral o en una



iglesia de significado especial se abra
por todo el Año Santo una idéntica 
Puerta de la Misericordia. A juicio del
Ordinario, ella podrá ser abierta
también en los Santuarios, meta de
tantos peregrinos que en estos
lugares santos con frecuencia son
tocados en el corazón por la gracia y
encuentran el camino de la
conversión. Cada Iglesia particular,
entonces, estará directamente
comprometida a vivir este Año Santo
como un momento extraordinario de
gracia y de renovación espiritual. El
Jubileo, por tanto, será celebrado en
Roma así como en las Iglesias
particulares como signo visible de la
comunión de toda la Iglesia.

4. He escogido la fecha del 8 de
diciembre por su gran significado en
la historia reciente de la Iglesia. En
efecto, abriré la Puerta Santa en el
quincuagésimo aniversario de la
conclusión del Concilio Ecuménico
Vaticano II. La Iglesia siente la



necesidad de mantener vivo este
evento. Para ella iniciaba un nuevo
periodo de su historia. Los Padres
reunidos en el Concilio habían
percibido intensamente, como un
verdadero soplo del Espíritu, la
exigencia de hablar de Dios a los
hombres de su tiempo en un modo
más comprensible. Derrumbadas las
murallas que por mucho tiempo
habían recluido la Iglesia en una
ciudadela privilegiada, había llegado
el tiempo de anunciar el Evangelio
de un modo nuevo. Una nueva etapa
en la evangelización de siempre. Un
nuevo compromiso para todos los
cristianos de testimoniar con mayor
entusiasmo y convicción la propia fe.
La Iglesia sentía la responsabilidad
de ser en el mundo signo vivo del
amor del Padre.

Vuelven a la mente las palabras
cargadas de significado que san Juan
XXIII pronunció en la apertura del
Concilio para indicar el camino a



seguir: « En nuestro tiempo, la
Esposa de Cristo prefiere usar la
medicina de la misericordia y no
empuñar las armas de la severidad …
La Iglesia Católica, al elevar por
medio de este Concilio Ecuménico la
antorcha de la verdad católica,
quiere mostrarse madre amable de
todos, benigna, paciente, llena de
misericordia y de bondad para con
los hijos separados de ella »[2]. En el
mismo horizonte se colocaba
también el beato Pablo VI quien, en
la Conclusión del Concilio, se
expresaba de esta manera: «
Queremos más bien notar cómo la
religión de nuestro Concilio ha sido
principalmente la caridad … La
antigua historia del samaritano ha
sido la pauta de la espiritualidad del
Concilio … Una corriente de afecto y
admiración se ha volcado del
Concilio hacia el mundo moderno.
Ha reprobado los errores, sí, porque
lo exige, no menos la caridad que la
verdad, pero, para las personas, sólo

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn2


invitación, respeto y amor. El
Concilio ha enviado al mundo
contemporáneo en lugar de
deprimentes diagnósticos, remedios
alentadores, en vez de funestos
presagios, mensajes de esperanza:
sus valores no sólo han sido
respetados sino honrados, sostenidos
sus incesantes esfuerzos, sus
aspiraciones, purificadas y
bendecidas … Otra cosa debemos
destacar aún: toda esta riqueza
doctrinal se vuelca en una única
dirección: servir al hombre. Al
hombre en todas sus condiciones, en
todas sus debilidades, en todas sus
necesidades »[3].

Con estos sentimientos de
agradecimiento por cuanto la Iglesia
ha recibido y de responsabilidad por
la tarea que nos espera,
atravesaremos la Puerta Santa, en la
plena confianza de sabernos
acompañados por la fuerza del Señor
Resucitado que continua sosteniendo

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn3


nuestra peregrinación. El Espíritu
Santo que conduce los pasos de los
creyentes para que cooperen en la
obra de salvación realizada por
Cristo, sea guía y apoyo del Pueblo de
Dios para ayudarlo a contemplar el
rostro de la misericordia[4].

5. El Año jubilar se concluirá en la
solemnidad litúrgica de Jesucristo
Rey del Universo, el 20 de noviembre
de 2016. En ese día, cerrando la
Puerta Santa, tendremos ante todo
sentimientos de gratitud y de
reconocimiento hacia la Santísima
Trinidad por habernos concedido un
tiempo extraordinario de gracia.
Encomendaremos la vida de la
Iglesia, la humanidad entera y el
inmenso cosmos a la Señoría de
Cristo, esperando que difunda su
misericordia como el rocío de la
mañana para una fecunda historia,
todavía por construir con el
compromiso de todos en el próximo
futuro. ¡Cómo deseo que los años por

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn4


venir estén impregnados de
misericordia para poder ir al
encuentro de cada persona llevando
la bondad y la ternura de Dios! A
todos, creyentes y lejanos, pueda
llegar el bálsamo de la misericordia
como signo del Reino de Dios que
está ya presente en medio de
nosotros.

6. « Es propio de Dios usar
misericordia y especialmente en esto
se manifiesta su omnipotencia »[5].
Las palabras de santo Tomás de
Aquino muestran cuánto la
misericordia divina no sea en
absoluto un signo de debilidad, sino
más bien la cualidad de la
omnipotencia de Dios. Es por esto
que la liturgia, en una de las colectas
más antiguas, invita a orar diciendo:
« Oh Dios que revelas tu
omnipotencia sobre todo en la
misericordia y el perdón »[6] Dios
será siempre para la humanidad
como Aquel que está presente,

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn5
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn6


cercano, providente, santo y
misericordioso.

“Paciente y misericordioso" es el
binomio que a menudo aparece en el
Antiguo Testamento para describir la
naturaleza de Dios. Su ser
misericordioso se constata
concretamente en tantas acciones de
la historia de la salvación donde su
bondad prevalece por encima del
castigo y la destrucción. Los Salmos,
en modo particular, destacan esta
grandeza del proceder divino: « Él
perdona todas tus culpas, y cura
todas tus dolencias; rescata tu vida
del sepulcro, te corona de gracia y de
misericordia » (103,3-4). De una
manera aún más explícita, otro
Salmo testimonia los signos
concretos de su misericordia: « Él
Señor libera a los cautivos, abre los
ojos de los ciegos y levanta al caído;
el Señor protege a los extranjeros y
sustenta al huérfano y a la viuda; el
Señor ama a los justos y entorpece el



camino de los malvados » (146,7-9).
Por último, he aquí otras expresiones
del salmista: « El Señor sana los
corazones afligidos y les venda sus
heridas […] El Señor sostiene a los
humildes y humilla a los malvados
hasta el polvo » (147,3.6). Así pues, la
misericordia de Dios no es una idea
abstracta, sino una realidad concreta
con la cual Él revela su amor, que es
como el de un padre o una madre
que se conmueven en lo más
profundo de sus entrañas por el
propio hijo. Vale decir que se trata
realmente de un amor “visceral".
Proviene desde lo más íntimo como
un sentimiento profundo, natural,
hecho de ternura y compasión, de
indulgencia y de perdón.

7. “Eterna es su misericordia": es el
estribillo que acompaña cada verso
del Salmo 136 mientras se narra la
historia de la revelación de Dios. En
razón de la misericordia, todas las
vicisitudes del Antiguo Testamento



están cargadas de un profundo valor
salvífico. La misericordia hace de la
historia de Dios con su pueblo una
historia de salvación. Repetir
continuamente “Eterna es su
misericordia", como lo hace el Salmo,
parece un intento por romper el
círculo del espacio y del tiempo para
introducirlo todo en el misterio
eterno del amor. Es como si se
quisiera decir que no solo en la
historia, sino por toda la eternidad el
hombre estará siempre bajo la
mirada misericordiosa del Padre. No
es casual que el pueblo de Israel haya
querido integrar este Salmo, el
grande hallel como es conocido, en
las fiestas litúrgicas más
importantes.

Antes de la Pasión Jesús oró con este
Salmo de la misericordia. Lo
atestigua el evangelista Mateo
cuando dice que « después de haber
cantado el himno » (26,30), Jesús con
sus discípulos salieron hacia el



Monte de los Olivos. Mientras
instituía la Eucaristía, como
memorial perenne de su él y de su
Pascua, puso simbólicamente este
acto supremo de la Revelación a la
luz de la misericordia. En este mismo
horizonte de la misericordia, Jesús
vivió su pasión y muerte, consciente
del gran misterio del amor de Dios
que se habría de cumplir en la cruz.
Saber que Jesús mismo hizo oración
con este Salmo, lo hace para nosotros
los cristianos aún más importante y
nos compromete a incorporar este
estribillo en nuestra oración de
alabanza cotidiana: “Eterna es su
misericordia".

8. Con la mirada fija en Jesús y en su
rostro misericordioso podemos
percibir el amor de la Santísima
Trinidad. La misión que Jesús ha
recibido del Padre ha sido la de
revelar el misterio del amor divino
en plenitud. « Dios es amor » (1 Jn
4,8.16), afirma por la primera y única



vez en toda la Sagrada Escritura el
evangelista Juan. Este amor se ha
hecho ahora visible y tangible en
toda la vida de Jesús. Su persona no
es otra cosa sino amor. Un amor que
se dona y ofrece gratuitamente. Sus
relaciones con las personas que se le
acercan dejan ver algo único e
irrepetible. Los signos que realiza,
sobre todo hacia los pecadores, hacia
las personas pobres, excluidas,
enfermas y sufrientes llevan consigo
el distintivo de la misericordia. En él
todo habla de misericordia. Nada en
Él es falto de compasión.

Jesús, delante a la multitud de
personas que lo seguían, viendo que
estaban cansadas y extenuadas,
pérdidas y sin guía, sintió desde la
profundo del corazón una intensa
compasión por ellas (cfr Mt 9,36). A
causa de este amor compasivo curó
los enfermos que le presentaban (cfr 
Mt 14,14) y con pocos panes y peces
calmó el hambre de grandes



muchedumbres (cfr Mt 15,37). Lo que
movía a Jesús en todas las
circunstancias no era sino la
misericordia, con la cual leía el
corazón de los interlocutores y
respondía a sus necesidades más
reales. Cuando encontró la viuda de
Naim, que llevaba su único hijo al
sepulcro, sintió gran compasión por
el inmenso dolor de la madre en
lágrimas, y le devolvió a su hijo
resucitándolo de la muerte (cfr Lc
7,15). Después de haber liberado el
endemoniado de Gerasa, le confía
esta misión: « Anuncia todo lo que el
Señor te ha hecho y la misericordia
que ha obrado contigo » (Mc 5,19).
También la vocación de Mateo se
coloca en el horizonte de la
misericordia. Pasando delante del
banco de los impuestos, los ojos de
Jesús se posan sobre los de Mateo.
Era una mirada cargada de
misericordia que perdonaba los
pecados de aquel hombre y,
venciendo la resistencia de los otros



discípulos, lo escoge a él, el pecador y
publicano, para que sea uno de los
Doce. San Beda el Venerable,
comentando esta escena del
Evangelio, escribió que Jesús miró a
Mateo con amor misericordioso y lo
eligió: miserando atque eligendo[7].
Siempre me ha cautivado esta
expresión, tanto que quise hacerla
mi propio lema.

9. En las parábolas dedicadas a la
misericordia, Jesús revela la
naturaleza de Dios como la de un
Padre que jamás se da por vencido
hasta tanto no haya disuelto el
pecado y superado el rechazo con la
compasión y la misericordia.
Conocemos estas parábolas; tres en
particular: la de la oveja perdida y de
la moneda extraviada, y la del padre
y los dos hijos (cfr Lc 15,1-32). En
estas parábolas, Dios es presentado
siempre lleno de alegría, sobre todo
cuando perdona. En ellas
encontramos el núcleo del Evangelio

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn7


y de nuestra fe, porque la
misericordia se muestra como la
fuerza que todo vence, que llena de
amor el corazón y que consuela con
el perdón.

De otra parábola, además, podemos
extraer una enseñanza para nuestro
estilo de vida cristiano. Provocado
por la pregunta de Pedro acerca de
cuántas veces fuese necesario
perdonar, Jesús responde: « No te
digo hasta siete, sino hasta setenta
veces siete » (Mt 18,22) y pronunció
la parábola del “siervo despiadado".
Este, llamado por el patrón a restituir
una grande suma, lo suplica de
rodillas y el patrón le condona la
deuda. Pero inmediatamente
encuentra otro siervo como él que le
debía unos pocos centésimos, el cual
le suplica de rodillas que tenga
piedad, pero él se niega y lo hace
encarcelar. Entonces el patrón,
advertido del hecho, se irrita mucho
y volviendo a llamar aquel siervo le



dice: « ¿No debías también tú tener
compasión de tu compañero, como
yo me compadecí de ti? » (Mt 18,33).
Y Jesús concluye: « Lo mismo hará
también mi Padre celestial con
ustedes, si no perdonan de corazón a
sus hermanos » (Mt 18,35).

La parábola ofrece una profunda
enseñanza a cada uno de nosotros.
Jesús afirma que la misericordia no
es solo el obrar del Padre, sino que
ella se convierte en el criterio para
saber quiénes son realmente sus
hijos. Así entonces, estamos llamados
a vivir de misericordia, porque a
nosotros en primer lugar se nos ha
aplicado misericordia. El perdón de
las ofensas deviene la expresión más
evidente del amor misericordioso y
para nosotros cristianos es un
imperativo del que no podemos
prescindir. ¡Cómo es difícil muchas
veces perdonar! Y, sin embargo, el
perdón es el instrumento puesto en
nuestras frágiles manos para



alcanzar la serenidad del corazón.
Dejar caer el rencor, la rabia, la
violencia y la venganza son
condiciones necesarias para vivir
felices. Acojamos entonces la
exhortación del Apóstol: « No
permitan que la noche los sorprenda
enojados » (Ef 4,26). Y sobre todo
escuchemos la palabra de Jesús que
ha señalado la misericordia como
ideal de vida y como criterio de
credibilidad de nuestra fe. « Dichosos
los misericordiosos, porque
encontrarán misericordia » (Mt 5,7)
es la bienaventuranza en la que hay
que inspirarse durante este Año
Santo.

Como se puede notar, la misericordia
en la Sagrada Escritura es la palabra
clave para indicar el actuar de Dios
hacia nosotros. Él no se limita a
afirmar su amor, sino que lo hace
visible y tangible. El amor, después
de todo, nunca podrá ser un palabra
abstracta. Por su misma naturaleza



es vida concreta: intenciones,
actitudes, comportamientos que se
verifican en el vivir cotidiano. La
misericordia de Dios es su
responsabilidad por nosotros. Él se
siente responsable, es decir, desea
nuestro bien y quiere vernos felices,
colmados de alegría y serenos. Es
sobre esta misma amplitud de onda
que se debe orientar el amor
misericordioso de los cristianos.
Como ama el Padre, así aman los
hijos. Como Él es misericordioso, así
estamos nosotros llamados a ser
misericordiosos los unos con los
otros.

10. La misericordia es la viga
maestra que sostiene la vida de la
Iglesia. Todo en su acción pastoral
debería estar revestido por la
ternura con la que se dirige a los
creyentes; nada en su anuncio y en
su testimonio hacia el mundo puede
carecer de misericordia. La
credibilidad de la Iglesia pasa a



través del camino del amor
misericordioso y compasivo. La
Iglesia « vive un deseo inagotable de
brindar misericordia »[8]. Tal vez por
mucho tiempo nos hemos olvidado
de indicar y de andar por la vía de la
misericordia. Por una parte, la
tentación de pretender siempre y
solamente justicia ha hecho olvidar
que ella es el primer paso, necesario
e indispensable; la Iglesia no
obstante necesita ir más lejos para
alcanzar una meta más alta y más
significativa. Por otra parte, es triste
constatar cómo la experiencia del
perdón en nuestra cultura se
desvanece cada vez más. Incluso la
palabra misma en algunos momentos
parece evaporarse. Sin el testimonio
del perdón, sin embargo, queda solo
una vida infecunda y estéril, como si
se viviese en un desierto desolado.
Ha llegado de nuevo para la Iglesia el
tiempo de encargarse del anuncio
alegre del perdón. Es el tiempo de
retornar a lo esencial para hacernos

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn8


cargo de las debilidades y
dificultades de nuestros hermanos.
El perdón es una fuerza que resucita
a una vida nueva e infunde el valor
para mirar el futuro con esperanza.

11. No podemos olvidar la gran
enseñanza que san Juan Pablo II
ofreció en su segunda encíclica Dives
in misericordia, que en su momento
llegó sin ser esperada y tomó a
muchos por sorpresa en razón del
tema que afrontaba. Dos pasajes en
particular quiero recordar. Ante
todo, el santo Papa hacía notar el
olvido del tema de la misericordia en
la cultura presente: « La mentalidad
contemporánea, quizás en mayor
medida que la del hombre del
pasado, parece oponerse al Dios de la
misericordia y tiende además a
orillar de la vida y arrancar del
corazón humano la idea misma de la
misericordia. La palabra y el
concepto de misericordia parecen
producir una cierta desazón en el

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html


hombre, quien, gracias a los
adelantos tan enormes de la ciencia y
de la técnica, como nunca fueron
conocidos antes en la historia, se ha
hecho dueño y ha dominado la tierra
mucho más que en el pasado (cfr Gn
1,28). Tal dominio sobre la tierra,
entendido tal vez unilateral y
superficialmente, parece no dejar
espacio a la misericordia … Debido a
esto, en la situación actual de la
Iglesia y del mundo, muchos
hombres y muchos ambientes
guiados por un vivo sentido de fe se
dirigen, yo diría casi
espontáneamente, a la misericordia
de Dios »[9].

Además, san Juan Pablo II motivaba
con estas palabras la urgencia de
anunciar y testimoniar la
misericordia en el mundo
contemporáneo: « Ella está dictada
por el amor al hombre, a todo lo que
es humano y que, según la intuición
de gran parte de los contemporáneos,

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn9


está amenazado por un peligro
inmenso. El misterio de Cristo ... me
obliga al mismo tiempo a proclamar
la misericordia como amor
compasivo de Dios, revelado en el
mismo misterio de Cristo. Ello me
obliga también a recurrir a tal
misericordia y a implorarla en esta
difícil, crítica fase de la historia de la
Iglesia y del mundo »[10]. Esta
enseñanza es hoy más que nunca
actual y merece ser retomada en este
Año Santo. Acojamos nuevamente
sus palabras: « La Iglesia vive una
vida auténtica, cuando profesa y
proclama la misericordia – el
atributo más estupendo del Creador
y del Redentor – y cuando acerca a
los hombres a las fuentes de la
misericordia del Salvador, de las que
es depositaria y dispensadora »[11].

12. La Iglesia tiene la misión de
anunciar la misericordia de Dios,
corazón palpitante del Evangelio,
que por su medio debe alcanzar la

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn10
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn11


mente y el corazón de toda persona.
La Esposa de Cristo hace suyo el
comportamiento del Hijo de Dios que
sale a encontrar a todos, sin excluir
ninguno. En nuestro tiempo, en el
que la Iglesia está comprometida en
la nueva evangelización, el tema de
la misericordia exige ser propuesto
una vez más con nuevo entusiasmo y
con una renovada acción pastoral. Es
determinante para la Iglesia y para la
credibilidad de su anuncio que ella
viva y testimonie en primera persona
la misericordia. Su lenguaje y sus
gestos deben transmitir misericordia
para penetrar en el corazón de las
personas y motivarlas a reencontrar
el camino de vuelta al Padre.

La primera verdad de la Iglesia es el
amor de Cristo. De este amor, que
llega hasta el perdón y al don de sí, la
Iglesia se hace sierva y mediadora
ante los hombres. Por tanto, donde la
Iglesia esté presente, allí debe ser
evidente la misericordia del Padre.



En nuestras parroquias, en las
comunidades, en las asociaciones y
movimientos, en fin, dondequiera
que haya cristianos, cualquiera
debería poder encontrar un oasis de
misericordia.

13. Queremos vivir este Año Jubilar a
la luz de la palabra del Señor: 
Misericordiosos como el Padre. El
evangelista refiere la enseñanza de
Jesús: « Sed misericordiosos, como el
Padre vuestro es misericordioso » (Lc
6,36). Es un programa de vida tan
comprometedor como rico de alegría
y de paz. El imperativo de Jesús se
dirige a cuantos escuchan su voz (cfr 
Lc 6,27). Para ser capaces de
misericordia, entonces, debemos en
primer lugar colocarnos a la escucha
de la Palabra de Dios. Esto significa
recuperar el valor del silencio para
meditar la Palabra que se nos dirige.
De este modo es posible contemplar
la misericordia de Dios y asumirla
como propio estilo de vida.



14. La peregrinación es un signo
peculiar en el Año Santo, porque es
imagen del camino que cada persona
realiza en su existencia. La vida es
una peregrinación y el ser humano
es viator, un peregrino que recorre
su camino hasta alcanzar la meta
anhelada. También para llegar a la
Puerta Santa en Roma y en cualquier
otro lugar, cada uno deberá realizar,
de acuerdo con las propias fuerzas,
una peregrinación. Esto será un
signo del hecho que también la
misericordia es una meta por
alcanzar y que requiere compromiso
y sacrificio. La peregrinación,
entonces, sea estímulo para la
conversión: atravesando la Puerta
Santa nos dejaremos abrazar por la
misericordia de Dios y nos
comprometeremos a ser
misericordiosos con los demás como
el Padre lo es con nosotros.

El Señor Jesús indica las etapas de la
peregrinación mediante la cual es



posible alcanzar esta meta: « No
juzguéis y no seréis juzgados; no
condenéis y no seréis condenados;
perdonad y seréis perdonados. Dad y
se os dará: una medida buena,
apretada, remecida, rebosante
pondrán en el halda de vuestros
vestidos. Porque seréis medidos con
la medida que midáis » (Lc 6,37-38).
Dice, ante todo, nojuzgar y no 
condenar. Si no se quiere incurrir en
el juicio de Dios, nadie puede
convertirse en el juez del propio
hermano. Los hombres ciertamente
con sus juicios se detienen en la
superficie, mientras el Padre mira el
interior. ¡Cuánto mal hacen las
palabras cuando están motivadas por
sentimientos de celos y envidia!
Hablar mal del propio hermano en
su ausencia equivale a exponerlo al
descrédito, a comprometer su
reputación y a dejarlo a merced del
chisme. No juzgar y no condenar
significa, en positivo, saber percibir
lo que de bueno hay en cada persona



y no permitir que deba sufrir por
nuestro juicio parcial y por nuestra
presunción de saberlo todo. Sin
embargo, esto no es todavía
suficiente para manifestar la
misericordia. Jesús pide también 
perdonar y dar. Ser instrumentos del
perdón, porque hemos sido los
primeros en haberlo recibido de
Dios. Ser generosos con todos
sabiendo que también Dios dispensa
sobre nosotros su benevolencia con
magnanimidad.

Así entonces, misericordiosos como el
Padre es el “lema" del Año Santo. En
la misericordia tenemos la prueba de
cómo Dios ama. Él da todo sí mismo,
por siempre, gratuitamente y sin
pedir nada a cambio. Viene en
nuestra ayuda cuando lo invocamos.
Es bello que la oración cotidiana de
la Iglesia inicie con estas palabras: «
Dios mío, ven en mi auxilio; Señor,
date prisa en socorrerme » (Sal 70,2).
El auxilio que invocamos es ya el



primer paso de la misericordia de
Dios hacia nosotros. Él viene a
salvarnos de la condición de
debilidad en la que vivimos. Y su
auxilio consiste en permitirnos
captar su presencia y cercanía. Día
tras día, tocados por su compasión,
también nosotros llegaremos a ser
compasivos con todos.

15. En este Año Santo, podremos
realizar la experiencia de abrir el
corazón a cuantos viven en las más
contradictorias periferias
existenciales, que con frecuencia el
mundo moderno dramáticamente
crea. ¡Cuántas situaciones de
precariedad y sufrimiento existen en
el mundo hoy! Cuántas heridas sellan
la carne de muchos que no tienen
voz porque su grito se ha debilitado y
silenciado a causa de la indiferencia
de los pueblos ricos. En este Jubileo
la Iglesia será llamada a curar aún
más estas heridas, a aliviarlas con el
óleo de la consolación, a vendarlas



con la misericordia y a curarlas con
la solidaridad y la debida atención.
No caigamos en la indiferencia que
humilla, en la habitualidad que
anestesia el ánimo e impide
descubrir la novedad, en el cinismo
que destruye. Abramos nuestros ojos
para mirar las miserias del mundo,
las heridas de tantos hermanos y
hermanas privados de la dignidad, y
sintámonos provocados a escuchar
su grito de auxilio. Nuestras manos
estrechen sus manos, y
acerquémoslos a nosotros para que
sientan el calor de nuestra presencia,
de nuestra amistad y de la
fraternidad. Que su grito se vuelva el
nuestro y juntos podamos romper la
barrera de la indiferencia que suele
reinar campante para esconder la
hipocresía y el egoísmo.

Es mi vivo deseo que el pueblo
cristiano reflexione durante el
Jubileo sobre las obras de
misericordia corporales y 



espirituales. Será un modo para
despertar nuestra conciencia,
muchas veces aletargada ante el
drama de la pobreza, y para entrar
todavía más en el corazón del
Evangelio, donde los pobres son los
privilegiados de la misericordia
divina. La predicación de Jesús nos
presenta estas obras de misericordia
para que podamos darnos cuenta si
vivimos o no como discípulos suyos.
Redescubramos las obras de 
misericordia corporales: dar de
comer al hambriento, dar de beber al
sediento, vestir al desnudo, acoger al
forastero, asistir los enfermos, visitar
a los presos, enterrar a los muertos. Y
no olvidemos las obras de 
misericordia espirituales: dar consejo
al que lo necesita, enseñar al que no
sabe, corregir al que yerra, consolar
al triste, perdonar las ofensas,
soportar con paciencia las personas
molestas, rogar a Dios por los vivos y
por los difuntos.



No podemos escapar a las palabras
del Señor y en base a ellas seremos
juzgados: si dimos de comer al
hambriento y de beber al sediento. Si
acogimos al extranjero y vestimos al
desnudo. Si dedicamos tiempo para
acompañar al que estaba enfermo o
prisionero (cfr Mt 25,31-45).
Igualmente se nos preguntará si
ayudamos a superar la duda, que
hace caer en el miedo y en ocasiones
es fuente de soledad; si fuimos
capaces de vencer la ignorancia en la
que viven millones de personas,
sobre todo los niños privados de la
ayuda necesaria para ser rescatados
de la pobreza; si fuimos capaces de
ser cercanos a quien estaba solo y
afligido; si perdonamos a quien nos
ofendió y rechazamos cualquier
forma de rencor o de violencia que
conduce a la violencia; si tuvimos
paciencia siguiendo el ejemplo de
Dios que es tan paciente con
nosotros; finalmente, si
encomendamos al Señor en la



oración nuestros hermanos y
hermanas. En cada uno de estos
“más pequeños" está presente Cristo
mismo. Su carne se hace de nuevo
visible como cuerpo martirizado,
llagado, flagelado, desnutrido, en
fuga ... para que nosotros los
reconozcamos, lo toquemos y lo
asistamos con cuidado. No olvidemos
las palabras de san Juan de la Cruz: «
En el ocaso de nuestras vidas,
seremos juzgados en el amor »[12].

16. En el Evangelio de Lucas
encontramos otro aspecto
importante para vivir con fe el
Jubileo. El evangelista narra que
Jesús, un sábado, volvió a Nazaret y,
como era costumbre, entró en la
Sinagoga. Lo llamaron para que
leyera la Escritura y la comentara. El
paso era el del profeta Isaías donde
está escrito: « El Espíritu del Señor
sobre mí, porque me ha ungido para
anunciar a los pobres la Buena
Nueva, me ha enviado a proclamar la

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn12


liberación a los cautivos y la vista a
los ciegos, para dar la libertad a los
oprimidos y proclamar un año de
gracia del Señor » (61,12). “Un año de
gracia": es esto lo que el Señor
anuncia y lo que deseamos vivir. Este
Año Santo lleva consigo la riqueza de
la misión de Jesús que resuena en las
palabras del Profeta: llevar una
palabra y un gesto de consolación a
los pobres, anunciar la liberación a
cuantos están prisioneros de las
nuevas esclavitudes de la sociedad
moderna, restituir la vista a quien no
puede ver más porque se ha
replegado sobre sí mismo, y volver a
dar dignidad a cuantos han sido
privados de ella. La predicación de
Jesús se hace de nuevo visible en las
respuestas de fe que el testimonio de
los cristianos está llamado a ofrecer.
Nos acompañen las palabras del
Apóstol: « El que practica
misericordia, que lo haga con alegría
» (Rm 12,8).



17. La Cuaresma de este Año Jubilar
sea vivida con mayor intensidad,
como momento fuerte para celebrar
y experimentar la misericordia de
Dios. ¡Cuántas páginas de la Sagrada
Escritura pueden ser meditadas en
las semanas de Cuaresma para
redescubrir el rostro misericordioso
del Padre! Con las palabras del
profeta Miqueas también nosotros
podemos repetir: Tú, oh Señor, eres
un Dios que cancelas la iniquidad y
perdonas el pecado, que no
mantienes para siempre tu cólera,
pues amas la misericordia. Tú, Señor,
volverás a compadecerte de nosotros
y a tener piedad de tu pueblo.
Destruirás nuestras culpas y
arrojarás en el fondo del mar todos
nuestros pecados (cfr 7,18-19).

Las páginas del profeta Isaías podrán
ser meditadas con mayor atención en
este tiempo de oración, ayuno y
caridad: « Este es el ayuno que yo
deseo: soltar las cadenas injustas,



desatar los lazos del yugo, dejar en
libertad a los oprimidos y romper
todos los yugos; compartir tu pan con
el hambriento y albergar a los pobres
sin techo; cubrir al que veas desnudo
y no abandonar a tus semejantes.
Entonces despuntará tu luz como la
aurora y tu herida se curará
rápidamente; delante de ti avanzará
tu justicia y detrás de ti irá la gloria
del Señor. Entonces llamarás, y el
Señor responderá; pedirás auxilio, y
él dirá: « ¡Aquí estoy! ». Si eliminas
de ti todos los yugos, el gesto
amenazador y la palabra maligna; si
partes tu pan con el hambriento y
sacias al afligido de corazón, tu luz se
alzará en las tinieblas y tu oscuridad
será como al mediodía. El Señor te
guiará incesantemente, te saciará en
los ardores del desierto y llenará tus
huesos de vigor; tú serás como un
jardín bien regado, como una
vertiente de agua, cuyas aguas nunca
se agotan » (58,6-11).



La iniciativa “24 horas para el Señor",
de celebrarse durante el viernes y
sábado que anteceden el IV domingo
de Cuaresma, se incremente en las
Diócesis. Muchas personas están
volviendo a acercarse al sacramento
de la Reconciliación y entre ellas
muchos jóvenes, quienes en una
experiencia semejante suelen
reencontrar el camino para volver al
Señor, para vivir un momento de
intensa oración y redescubrir el
sentido de la propia vida. De nuevo
ponemos convencidos en el centro el
sacramento de la Reconciliación,
porque nos permite experimentar en
carne propia la grandeza de la
misericordia. Será para cada
penitente fuente de verdadera paz
interior.

Nunca me cansaré de insistir en que
los confesores sean un verdadero
signo de la misericordia del Padre.
Ser confesores no se improvisa. Se
llega a serlo cuando, ante todo, nos



hacemos nosotros penitentes en
busca de perdón. Nunca olvidemos
que ser confesores significa
participar de la misma misión de
Jesús y ser signo concreto de la
continuidad de un amor divino que
perdona y que salva. Cada uno de
nosotros ha recibido el don del
Espíritu Santo para el perdón de los
pecados, de esto somos responsables.
Ninguno de nosotros es dueño del
Sacramento, sino fiel servidor del
perdón de Dios. Cada confesor
deberá acoger a los fieles como el
padre en la parábola del hijo
pródigo: un padre que corre al
encuentro del hijo no obstante
hubiese dilapidado sus bienes. Los
confesores están llamados a abrazar
ese hijo arrepentido que vuelve a
casa y a manifestar la alegría por
haberlo encontrado. No se cansarán
de salir al encuentro también del
otro hijo que se quedó afuera,
incapaz de alegrarse, para explicarle
que su juicio severo es injusto y no



tiene ningún sentido delante de la
misericordia del Padre que no
conoce confines. No harán preguntas
impertinentes, sino como el padre de
la parábola interrumpirán el
discurso preparado por el hijo
pródigo, porque serán capaces de
percibir en el corazón de cada
penitente la invocación de ayuda y la
súplica de perdón. En fin, los
confesores están llamados a ser
siempre, en todas partes, en cada
situación y a pesar de todo, el signo
del primado de la misericordia.

18. Durante la Cuaresma de este Año
Santo tengo la intención de enviar los
Misioneros de la Misericordia. Serán
un signo de la solicitud materna de la
Iglesia por el Pueblo de Dios, para
que entre en profundidad en la
riqueza de este misterio tan
fundamental para la fe. Serán
sacerdotes a los cuales daré la
autoridad de perdonar también los
pecados que están reservados a la



Sede Apostólica, para que se haga
evidente la amplitud de su mandato.
Serán, sobre todo, signo vivo de cómo
el Padre acoge cuantos están en
busca de su perdón. Serán
misioneros de la misericordia porque
serán los artífices ante todos de un
encuentro cargado de humanidad,
fuente de liberación, rico de
responsabilidad, para superar los
obstáculos y retomar la vida nueva
del Bautismo. Se dejarán conducir en
su misión por las palabras del
Apóstol: « Dios sometió a todos a la
desobediencia, para tener
misericordia de todos » (Rm 11,32).
Todos entonces, sin excluir a nadie,
están llamados a percibir el
llamamiento a la misericordia. Los
misioneros vivan esta llamada
conscientes de poder fijar la mirada
sobre Jesús, « sumo sacerdote
misericordioso y digno de fe » (Hb
2,17).



Pido a los hermanos Obispos que
inviten y acojan estos Misioneros,
para que sean ante todo
predicadores convincentes de la
misericordia. Se organicen en las
Diócesis “misiones para el pueblo" de
modo que estos Misioneros sean
anunciadores de la alegría del
perdón. Se les pida celebrar el
sacramento de la Reconciliación para
los fieles, para que el tiempo de
gracia donado en el Año jubilar
permita a tantos hijos alejados
encontrar el camino de regreso hacia
la casa paterna. Los Pastores,
especialmente durante el tiempo
fuerte de Cuaresma, sean solícitos en
el invitar a los fieles a acercarse « al
trono de la gracia, a fin de obtener
misericordia y alcanzar la gracia
» (Hb 4,16).

19. La palabra del perdón pueda
llegar a todos y la llamada a
experimentar la misericordia no deje
a ninguno indiferente. Mi invitación



a la conversión se dirige con mayor
insistencia a aquellas personas que
se encuentran lejanas de la gracia de
Dios debido a su conducta de vida.
Pienso en modo particular a los
hombres y mujeres que pertenecen a
algún grupo criminal, cualquiera que
éste sea. Por vuestro bien, os pido
cambiar de vida. Os lo pido en el
nombre del Hijo de Dios que si bien
combate el pecado nunca rechaza a
ningún pecador. No caigáis en la
terrible trampa de pensar que la vida
depende del dinero y que ante él
todo el resto se vuelve carente de
valor y dignidad. Es solo una ilusión.
No llevamos el dinero con nosotros al
más allá. El dinero no nos da la
verdadera felicidad. La violencia
usada para amasar fortunas que
escurren sangre no convierte a nadie
en poderoso ni inmortal. Para todos,
tarde o temprano, llega el juicio de
Dios al cual ninguno puede escapar.



La misma llamada llegue también a
todas las personas promotoras o
cómplices de corrupción. Esta llaga
putrefacta de la sociedad es un grave
pecado que grita hacia el cielo pues
mina desde sus fundamentos la vida
personal y social. La corrupción
impide mirar el futuro con esperanza
porque con su prepotencia y avidez
destruye los proyectos de los débiles
y oprime a los más pobres. Es un mal
que se anida en gestos cotidianos
para expandirse luego en escándalos
públicos. La corrupción es una
obstinación en el pecado, que
pretende sustituir a Dios con la
ilusión del dinero como forma de
poder. Es una obra de las tinieblas,
sostenida por la sospecha y la
intriga.Corruptio optimi pessima,
decía con razón san Gregorio Magno,
para indicar que ninguno puede
sentirse inmune de esta tentación.
Para erradicarla de la vida personal
y social son necesarias prudencia,
vigilancia, lealtad, transparencia,



unidas al coraje de la denuncia. Si no
se la combate abiertamente, tarde o
temprano busca cómplices y
destruye la existencia.

¡Este es el tiempo oportuno para
cambiar de vida! Este es el tiempo
para dejarse tocar el corazón.
Delante a tantos crímenes cometidos,
escuchad el llanto de todas las
personas depredadas por vosotros de
la vida, de la familia, de los afectos y
de la dignidad. Seguir como estáis es
sólo fuente de arrogancia, de ilusión
y de tristeza. La verdadera vida es
algo bien distinto de lo que ahora
pensáis. El Papa os tiende la mano.
Está dispuesto a escucharos. Basta
solamente que acojáis la llamada a la
conversión y os sometáis a la justicia
mientras la Iglesia os ofrece
misericordia.

20. No será inútil en este contexto
recordar la relación existente entre 
justicia y misericordia. No son dos



momentos contrastantes entre sí,
sino un solo momento que se
desarrolla progresivamente hasta
alcanzar su ápice en la plenitud del
amor. La justicia es un concepto
fundamental para la sociedad civil
cuando, normalmente, se hace
referencia a un orden jurídico a
través del cual se aplica la ley. Con la
justicia se entiende también que a
cada uno debe ser dado lo que le es
debido. En la Biblia, muchas veces se
hace referencia a la justicia divina y
a Dios como juez. Generalmente es
entendida como la observación
integral de la ley y como el
comportamiento de todo buen
israelita conforme a los
mandamientos dados por Dios. Esta
visión, sin embargo, ha conducido no
pocas veces a caer en el legalismo,
falsificando su sentido originario y
oscureciendo el profundo valor que
la justicia tiene. Para superar la
perspectiva legalista, sería necesario
recordar que en la Sagrada Escritura



la justicia es concebida
esencialmente como un abandonarse
confiado en la voluntad de Dios.

Por su parte, Jesús habla muchas
veces de la importancia de la fe, más
bien que de la observancia de la ley.
Es en este sentido que debemos
comprender sus palabras cuando
estando a la mesa con Mateo y sus
amigos dice a los fariseos que lo
contestaban porque comía con los
publicanos y pecadores: « Vayan y
aprendan qué significa: Yo quiero
misericordia y no sacrificios. Porque
yo no he venido a llamar a los justos,
sino a los pecadores » (Mt 9,13). Ante
la visión de una justicia como mera
observancia de la ley que juzga,
dividiendo las personas en justos y
pecadores, Jesús se inclina a mostrar
el gran de don de la misericordia que
busca a los pecadores para ofrecerles
el perdón y la salvación. Se
comprende porque en presencia de
una perspectiva tan liberadora y



fuente de renovación, Jesús haya sido
rechazado por los fariseos y por los
doctores de la ley. Estos, para ser
fieles a la ley, ponían solo pesos
sobre las espaldas de las persona,
pero así frustraban la misericordia
del Padre. El reclamo a observar la
ley no puede obstaculizar la atención
por las necesidades que tocan la
dignidad de las personas.

Al respecto es muy significativa la
referencia que Jesús hace al profeta
Oseas -« yo quiero amor, no sacrificio
». Jesús afirma que de ahora en
adelante la regla de vida de sus
discípulos deberá ser la que da el
primado a la misericordia, como Él
mismo testimonia compartiendo la
mesa con los pecadores. La
misericordia, una vez más, se revela
como dimensión fundamental de la
misión de Jesús. Ella es un verdadero
reto para sus interlocutores que se
detienen en el respeto formal de la
ley. Jesús, en cambio, va más allá de



la ley; su compartir con aquellos que
la ley consideraba pecadores permite
comprender hasta dónde llega su
misericordia.

También el Apóstol Pablo hizo un
recorrido parecido. Antes de
encontrar a Jesús en el camino a
Damasco, su vida estaba dedicada a
perseguir de manera irreprensible la
justicia de la ley (cfr Flp 3,6). La
conversión a Cristo lo condujo a
ampliar su visión precedente al
punto que en la carta a los Gálatas
afirma: « Hemos creído en Jesucristo,
para ser justificados por la fe de
Cristo y no por las obras de la Ley
» (2,16). Parece que su comprensión
de la justicia ha cambiado ahora
radicalmente. Pablo pone en primer
lugar la fe y no más la ley. El juicio de
Dios no lo constituye la observancia
o no de la ley, sino la fe en Jesucristo,
que con su muerte y resurrección
trae la salvación junto con la
misericordia que justifica. La justicia



de Dios se convierte ahora en
liberación para cuantos están
oprimidos por la esclavitud del
pecado y sus consecuencias. La
justicia de Dios es su perdón (cfr Sal
51,11-16).

21. La misericordia no es contraria a
la justicia sino que expresa el
comportamiento de Dios hacia el
pecador, ofreciéndole una ulterior
posibilidad para examinarse,
convertirse y creer. La experiencia
del profeta Oseas viene en nuestra
ayuda para mostrarnos la superación
de la justicia en dirección hacia la
misericordia. La época de este
profeta se cuenta entre las más
dramáticas de la historia del pueblo
hebreo. El Reino está cercano de la
destrucción; el pueblo no ha
permanecido fiel a la alianza, se ha
alejado de Dios y ha perdido la fe de
los Padres. Según una lógica
humana, es justo que Dios piense en
rechazar el pueblo infiel: no ha



observado el pacto establecido y por
tanto merece la pena
correspondiente, el exilio. Las
palabras del profeta lo atestiguan: «
Volverá al país de Egipto, y Asur será
su rey, porque se han negado a
convertirse »

(Os 11,5). Y sin embargo, después de
esta reacción que apela a la justicia,
el profeta modifica radicalmente su
lenguaje y revela el verdadero rostro
de Dios: « Mi corazón se convulsiona
dentro de mí, y al mismo tiempo se
estremecen mis entrañas. No daré
curso al furor de mi cólera, no
volveré a destruir a Efraín, porque
soy Dios, no un hombre; el Santo en
medio de ti y no es mi deseo
aniquilar » (11,8-9). San Agustín,
como comentando las palabras del
profeta dice: « Es más fácil que Dios
contenga la ira que la misericordia
»[13].

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_edn13


Si Dios se detuviera en la justicia
dejaría de ser Dios, sería como todos
los hombres que invocan respeto por
la ley. La justicia por sí misma no
basta, y la experiencia enseña que
apelando solamente a ella se corre el
riesgo de destruirla. Por esto Dios va
más allá de la justicia con la
misericordia y el perdón. Esto no
significa restarle valor a la justicia o
hacerla superflua, al contrario.
Quien se equivoca deberá expiar la
pena. Solo que este no es el fin, sino
el inicio de la conversión, porque se
experimenta la ternura del perdón.
Dios no rechaza la justicia. Él la
engloba y la supera en un evento
superior donde se experimenta el
amor que está a la base de una
verdadera justicia. Debemos prestar
mucha atención a cuanto escribe
Pablo para no caer en el mismo error
que el Apóstol reprochaba a sus
contemporáneos judíos: «
Desconociendo la justicia de Dios y
empeñándose en establecer la suya



propia, no se sometieron a la justicia
de Dios. Porque el fin de la ley es
Cristo, para justificación de todo el
que cree » (Rm 10,3-4). Esta justicia
de Dios es la misericordia concedida
a todos como gracia en razón de la
muerte y resurrección de Jesucristo.
La Cruz de Cristo, entonces, es el
juicio de Dios sobre todos nosotros y
sobre el mundo, porque nos ofrece la
certeza del amor y de la vida nueva.

22. El Jubileo lleva también consigo
la referencia a la indulgencia. En el
Año Santo de la Misericordia ella
adquiere una relevancia particular.
El perdón de Dios por nuestros
pecados no conoce límites. En la
muerte y resurrección de Jesucristo,
Dios hace evidente este amor que es
capaz incluso de destruir el pecado
de los hombres. Dejarse reconciliar
con Dios es posible por medio del
misterio pascual y de la mediación
de la Iglesia. Así entonces, Dios está
siempre disponible al perdón y



nunca se cansa de ofrecerlo de
manera siempre nueva e inesperada.
Todos nosotros, sin embargo, vivimos
la experiencia del pecado. Sabemos
que estamos llamados a la perfección
(cfr Mt 5,48), pero sentimos fuerte el
peso del pecado. Mientras
percibimos la potencia de la gracia
que nos transforma,
experimentamos también la fuerza
del pecado que nos condiciona. No
obstante el perdón, llevamos en
nuestra vida las contradicciones que
son consecuencia de nuestros
pecados. En el sacramento de la
Reconciliación Dios perdona los
pecados, que realmente quedan
cancelados; y sin embargo, la huella
negativa que los pecados tienen en
nuestros comportamientos y en
nuestros pensamientos permanece.
La misericordia de Dios es incluso
más fuerte que esto. Ella se
transforma en indulgencia del Padre
que a través de la Esposa de Cristo
alcanza al pecador perdonado y lo



libera de todo residuo, consecuencia
del pecado, habilitándolo a obrar con
caridad, a crecer en el amor más
bien que a recaer en el pecado.

La Iglesia vive la comunión de los
Santos. En la Eucaristía esta
comunión, que es don de Dios, actúa
como unión espiritual que nos une a
los creyentes con los Santos y los
Beatos cuyo número es incalculable
(cfr Ap 7,4). Su santidad viene en
ayuda de nuestra fragilidad, y así la
Madre Iglesia es capaz con su
oración y su vida de encontrar la
debilidad de unos con la santidad de
otros. Vivir entonces la indulgencia
en el Año Santo significa acercarse a
la misericordia del Padre con la
certeza que su perdón se extiende
sobre toda la vida del creyente.
Indulgencia es experimentar la
santidad de la Iglesia que participa a
todos de los beneficios de la
redención de Cristo, porque el
perdón es extendido hasta las



extremas consecuencias a la cual
llega el amor de Dios. Vivamos
intensamente el Jubileo pidiendo al
Padre el perdón de los pecados y la
dispensación de su indulgencia
misericordiosa.

23. La misericordia posee un valor
que sobrepasa los confines de la
Iglesia. Ella nos relaciona con el
judaísmo y el Islam, que la
consideran uno de los atributos más
calificativos de Dios. Israel primero
que todo recibió esta revelación, que
permanece en la historia como el
comienzo de una riqueza
inconmensurable de ofrecer a la
entera humanidad. Como hemos
visto, las páginas del Antiguo
Testamento están entretejidas de
misericordia porque narran las obras
que el Señor ha realizado en favor de
su pueblo en los momentos más
difíciles de su historia. El Islam, por
su parte, entre los nombres que le
atribuye al Creador está el de



Misericordioso y Clemente. Esta
invocación aparece con frecuencia
en los labios de los fieles
musulmanes, que se sienten
acompañados y sostenidos por la
misericordia en su cotidiana
debilidad. También ellos creen que
nadie puede limitar la misericordia
divina porque sus puertas están
siempre abiertas.

Este Año Jubilar vivido en la
misericordia pueda favorecer el
encuentro con estas religiones y con
las otras nobles tradiciones
religiosas; nos haga más abiertos al
diálogo para conocerlas y
comprendernos mejor; elimine toda
forma de cerrazón y desprecio, y
aleje cualquier forma de violencia y
de discriminación.

24. El pensamiento se dirige ahora a
la Madre de la Misericordia. La
dulzura de su mirada nos acompañe
en este Año Santo, para que todos



podamos redescubrir la alegría de la
ternura de Dios. Ninguno como
María ha conocido la profundidad el
misterio de Dios hecho hombre. Todo
en su vida fue plasmado por la
presencia de la misericordia hecha
carne. La Madre del Crucificado
Resucitado entró en el santuario de
la misericordia divina porque
participó íntimamente en el misterio
de su amor.

Elegida para ser la Madre del Hijo de
Dios, María estuvo preparada desde
siempre para ser Arca de la Alianza
entre Dios y los hombres. Custodió
en su corazón la divina misericordia
en perfecta sintonía con su Hijo
Jesús. Su canto de alabanza, en el
umbral de la casa de Isabel, estuvo
dedicado a la misericordia que se
extiende « de generación en
generación » (Lc 1,50). También
nosotros estábamos presentes en
aquellas palabras proféticas de la
Virgen María. Esto nos servirá de



consolación y de apoyo mientras
atravesaremos la Puerta Santa para
experimentar los frutos de la
misericordia divina.

Al pie de la cruz, María junto con
Juan, el discípulo del amor, es testigo
de las palabras de perdón que salen
de la boca de Jesús. El perdón
supremo ofrecido a quien lo ha
crucificado nos muestra hasta dónde
puede llegar la misericordia de Dios.
María atestigua que la misericordia
del Hijo de Dios no conoce límites y
alcanza a todos sin excluir ninguno.
Dirijamos a ella la antigua y siempre
nueva oración del Salve Regina, para
que nunca se canse de volver a
nosotros sus ojos misericordiosos y
nos haga dignos de contemplar el
rostro de la misericordia, su Hijo
Jesús.

Nuestra plegaria se extienda también
a tantos Santos y Beatos que han
hicieron de la misericordia su misión



de vida. En particular el pensamiento
se dirige a la grande apóstol de la
misericordia, santa Faustina
Kowalska. Ella que fue llamada a
entrar en las profundidades de la
divina misericordia, interceda por
nosotros y nos obtenga vivir y
caminar siempre en el perdón de
Dios y en la inquebrantable
confianza en su amor.

25. Un Año Santo extraordinario,
entonces, para vivir en la vida de
cada día la misericordia que desde
siempre el Padre dispensa hacia
nosotros. En este Jubileo dejémonos
sorprender por Dios. Él nunca se
cansa de destrabar la puerta de su
corazón para repetir que nos ama y
quiere compartir con nosotros su
vida. La Iglesia siente la urgencia de
anunciar la misericordia de Dios. Su
vida es auténtica y creíble cuando
con convicción hace de la
misericordia su anuncio. Ella sabe
que la primera tarea, sobre todo en



un momento como el nuestro, lleno
de grandes esperanzas y fuertes
contradicciones, es la de introducir a
todos en el misterio de la
misericordia de Dios, contemplando
el rostro de Cristo. La Iglesia está
llamada a ser el primer testigo veraz
de la misericordia, profesándola y
viviéndola como el centro de la
Revelación de Jesucristo. Desde el
corazón de la Trinidad, desde la
intimidad más profunda del misterio
de Dios, brota y corre sin parar el
gran río de la misericordia. Esta
fuente nunca podrá agotarse, sin
importar cuántos sean los que a ella
se acerquen. Cada vez que alguien
tendrá necesidad podrá venir a ella,
porque la misericordia de Dios no
tiene fin. Es tan insondable es la
profundidad del misterio que
encierra, tan inagotable la riqueza
que de ella proviene.

En este Año Jubilar la Iglesia se
convierta en el eco de la Palabra de



Dios que resuena fuerte y decidida
como palabra y gesto de perdón, de
soporte, de ayuda, de amor. Nunca se
canse de ofrecer misericordia y sea
siempre paciente en el confortar y
perdonar. La Iglesia se haga voz de
cada hombre y mujer y repita con
confianza y sin descanso: «
Acuérdate, Señor, de tu misericordia
y de tu amor; que son eternos » (Sal
25,6).

Dado en Roma, junto a San Pedro, el
11 de abril, Vigilia del Segundo
Domingo de Pascua o de la Divina
Misericordia, del Año del Señor 2015,
tercero de mi pontificado.

Franciscus

[1] Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, 4.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref1
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html


[2] Discurso de apertura del Conc.
Ecum. Vat. II, Gaudet Mater Ecclesia,
11 de octubre de 1962, 2-3.

[3] Alocución en la última sesión
pública, 7 de diciembre de 1965.

[4] Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, 16; Const.
past. Gaudium et spes, 15.

[5] Santo Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 30, a. 4.

[6] XXVI domingo del tiempo
ordinario. Esta colecta se encuentra
ya en el Siglo VIII, entre los textos
eucológicos del Sacramentario
Gelasiano (1198).

[7] Cfr Hom. 21: CCL 122, 149-151.

[8] Exhort. ap. Evangelii gaudium, 24.

[9] N., 2.

[10] Juan Pablo II, Carta Enc. Dives in
misericordia, 15.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref2
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref3
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref4
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref5
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref6
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref7
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref8
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref9
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref10
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html


[11] Ibíd., 13.

[12] Palabras de luz y de amor, 57.

[13] Enarr. in Ps. 76, 11.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pe/article/escuche-en-
audio-la-misericordiae-vultus/

(02/02/2026)

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref11
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref12
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ednref13
https://opusdei.org/es-pe/article/escuche-en-audio-la-misericordiae-vultus/
https://opusdei.org/es-pe/article/escuche-en-audio-la-misericordiae-vultus/
https://opusdei.org/es-pe/article/escuche-en-audio-la-misericordiae-vultus/

	Audio de la bula "Misericordiae Vultus"

