
opusdei.org

El Papa Francisco
preside la ceremonia
de la Pasión del Año
Jubilar

Francisco comenzó la
ceremonia de la Pasión de
Cristo que se celebra el Viernes
Santo postrado en el suelo
durante unos instantes. Tras las
solemne lecturas en la basílica,
el predicador de la Casa
Pontificia, el padre Raniero
Cantalamessa, explicó la
relación entre la Justicia de Dios
y su Misericordia.



25/03/2016

Texto completo de la predicación del
p. Cantalamessa, tomado de News.va

*****

“Dios nos ha reconciliado consigo por
Cristo y nos ha confiado el ministerio
de la reconciliación […].Por Cristo os
rogamos: Reconciliaos con Dios. A
quien no conoció el pecado, le hizo
pecado por nosotros para que en Él
fuéramos justicia de Dios.
Cooperando, pues, con Él, os
exhortamos a que no recibáis en
vano la gracia de Dios, porque dice:
'En el tiempo propicio te escuché y en
el día de la salud te ayudé'. ¡Este es el
tiempo propicio, este el día de la
salud!” (2 Cor 5, 18-6,2).

Son palabras de San Pablo en su
Segunda Carta a los Corintios. El



llamamiento del Apóstol a
reconciliarse con Dios no se refiere a
la reconciliación histórica entre Dios
y la humanidad (esta, acaba de decir,
ya ha tenido lugar a través de Cristo
en la cruz); ni siquiera se refiere a la
reconciliación sacramental que tiene
lugar en el bautismo y en el
sacramento de la reconciliación; se
refiere a una reconciliación
existencial y personal que se tiene
que actuar en el presente. El
llamamiento se dirige a los cristianos
de Corinto que están bautizados y
viven desde hace tiempo en la
Iglesia; está dirigido, por lo tanto,
también a nosotros, ahora y aquí. “El
momento justo, el día de salvación"
es, para nosotros, el año de la
misericordia que estamos viviendo”.

¿Pero qué significa, en el sentido
existencial y psicológico,
reconciliarse con Dios? Una de las
razones, quizá la principal, de la
alienación del hombre moderno de la



religión y la fe es la imagen
distorsionada que este tiene de Dios.
¿Cuál es, de hecho, la imagen
“predefinida” de Dios en el
inconsciente humano colectivo? Para
descubrirla, basta hacerse esta
pregunta: “¿Qué asociación de ideas,
qué sentimientos y qué reacciones
surgen en ti, antes de toda reflexión,
cuando, en el Padre Nuestro, llegas a
decir: 'Hágase tu voluntad'?”

Quien lo dice, es como si inclinase su
cabeza hacia el interior
resignadamente, preparándose para
lo peor. Inconscientemente, se
conecta la voluntad de Dios con todo
lo que es desagradable, doloroso, lo
que, de una manera u otra, puede ser
visto como limitante la libertad y el
desarrollo individuales. Es un poco
como si Dios fuera el enemigo de
toda fiesta, alegría y placer. Un Dios
adusto e inquisidor.



Dios es visto como el Ser Supremo, el
Todopoderoso, el Señor del tiempo y
de la historia, es decir, como una
entidad que se impone al individuo
desde el exterior; ningún detalle de
la vida humana se le escapa. La
transgresión de su Ley introduce
inexorablemente un desorden que
requiere una reparación adecuada
que el hombre sabe que no es capaz
de darle. De ahí el temor y, a veces,
un sordo resentimiento contra Dios.
Es un remanente de la idea pagana
de Dios, nunca del todo erradicada, y
quizás imposible de erradicar, del
corazón humano. En esta se basa la
tragedia griega; Dios es el que
interviene, a través del castigo
divino, para restablecer el orden
moral perturbado por el mal.

Por supuesto, ¡nunca se ha ignorado,
en el cristianismo, la misericordia de
Dios! Pero a esta solo se le ha
encomendado la tarea de moderar
los rigores irrenunciables de la



justicia. La misericordia era la
excepción, no la regla. El año de la
misericordia es la oportunidad de
oro para sacar a la luz la verdadera
imagen del Dios bíblico, que no solo
tiene misericordia, sino que es
misericordia.

Esta audaz afirmación se basa en el
hecho de que “Dios es amor” (1 Jn 4,
08.16). Solo en la Trinidad, Dios es
amor, sin ser misericordia. Que el
Padre ame al Hijo, no es gracia o
concesión; es necesidad, aunque
perfectamente libre; que el Hijo ame
al Padre no es gracia o favor, él
necesita ser amado y amar para ser
Hijo. Lo mismo debe decirse del
Espíritu Santo, que es el amor
personificado.

Es cuando crea el mundo, y en este
las criaturas libres, cuando el amor
de Dios deja de ser naturaleza y se
convierte en gracia. Este amor es una
concesión libre, podría no existir; es



hesed, gracia y misericordia. El
pecado del hombre no cambia la
naturaleza de este amor, pero causa
en este un salto cualitativo: de la
misericordia como don se pasa a la
misericordia como perdón. Desde el
amor de simple donación, se pasa a
un amor de sufrimiento, porque Dios
sufre frente al rechazo de su amor.
“He criado hijos, los he visto crecer,
pero ellos me han rechazado” (cf. Is
1, 2). Preguntemos a muchos padres
y muchas madres que han tenido la
experiencia, si este no es un
sufrimiento, y entre los más amargos
de la vida.

* * *

¿Y qué pasa con la justicia de Dios?
¿Es, esta, olvidada o infravalorada? A
esta pregunta ha respondido una vez
por todas San Pablo. Él comienza su
exposición, en la Carta a los
Romanos, con una noticia: “Ahora, se
ha manifestado la justicia de



Dios” (Rm 3, 21). Nos preguntamos:
¿qué justicia? Una que da “unicuique
suum”, a cada uno la suyo,
¿distribuye por lo tanto, las
recompensas y castigos de acuerdo a
los méritos? Habrá, por supuesto, un
momento en que también se
manifestará esta justicia de Dios que
consiste en dar a cada uno según sus
méritos. Dios, en efecto, ha escrito
poco antes del Apóstol.

“El cual pagará a cada uno conforme
a sus obras: vida eterna a los que,
perseverando en bien hacer, buscan
gloria y honra e inmortalidad, pero
ira y enojo a los que son contenciosos
y no obedecen a la verdad, sino que
obedecen a la injusticia” (Rm 2, 6-8).

Pero no es esta la justicia de la que
habla el Apóstol cuando escribe:
“Ahora, se ha manifestado la justicia
de Dios”. El primero es un
acontecimiento futuro, este un
acontecimiento que tiene lugar



“ahora”. Si no fuese así, la de Pablo
sería una afirmación absurda,
desmentida por los hechos. Desde la
perspectiva de la justicia retributiva,
nada ha cambiado en el mundo con
la venida de Cristo. Se siguen viendo
a menudo, decía Bossuet[1], a los
culpables en el trono y a los
inocentes en el patíbulo; pero para
que no se crea que hay alguna
justicia en el mundo y cualquier
orden fijo, si bien invertido, he aquí
que a veces se nota lo contrario, a
saber, el inocente en el trono y el
culpable en el patíbulo. No es, por lo
tanto, en esto en lo que consiste la
novedad traída por Cristo.
Escuchemos lo que dice el Apóstol:

“Todos han pecado y están privados
de la gloria de Dios, pero son
justificados gratuitamente por su
gracia, en virtud de la redención
cumplida en Cristo Jesús. Él fue
puesto por Dios como instrumento de
propiciación por su propia sangre...



para mostrar su justicia en el tiempo
presente, siendo justo y justificador a
los que creen en Jesús” (Rm 3, 23-26).

¡Dios hace justicia, siendo
misericordioso! Esta es la gran
revelación. El Apóstol dice que Dios
es “justo y el que justifica”, es decir,
que es justo consigo mismo cuando
justifica al hombre; él , de hecho, es
amor y misericordia; por eso hace
justicia consigo mismo - es decir, se
demuestra realmente lo que es -
cuando es misericordioso.

Pero no se entiende nada de esto, si
no se comprende lo que significa,
exactamente, la expresión “justicia
de Dios”. Existe el peligro de que uno
oiga hablar acerca de la justicia de
Dios y, sin saber el significado, en
lugar de animarse, se asuste. San
Agustín ya lo había explicado
claramente: “La 'justicia de Dios',
escribía, es aquella por la cual él nos
hace justos mediante su gracia;



exactamente como 'la salvación del
Señor' (Sal 3,9) es aquella por la cual
él nos salva”[2]. En otras palabras, la
justicia de Dios es el acto por el cual
Dios hace justos, agradables a él, a los
que creen en su Hijo. No es un
hacerse justicia, sino un hacer justos.

Lutero tuvo el mérito de traer a la luz
esta verdad, después que durante
siglos, al menos en la predicación
cristiana, se había perdido el sentido
y es esto sobre todo lo que la
cristiandad le debe a la Reforma, la
cual el próximo año cumple el quinto
centenario. “Cuando descubrí esto,
escribió más tarde el reformador,
sentí que renacía y me parecía que se
me abrieran de par en par las
puertas del paraíso”[3].

Pero no fueron ni Agustín ni Lutero
quienes por primeros explicaron así
el concepto de “justicia de Dios”; la
Escritura lo habia hecho antes de
ellos.



“Cuando se ha manifestado la
bondad de Dios y de su amor por los
hombres, él nos ha salvado, no en
virtud de las obras de justicia
cumplidas por nosotros, sino por su
misericordia” (Tt 3, 4-5). “Dios rico de
misericordia, por el gran amor con el
que nos ha amado, de muertos que
estábamos por el pecado, nos ha
hecho revivir con Cristo, por la
gracia habéis sido salvados” (Ef 2, 4).

Decir por lo tanto: “Se ha
manifestado la justicia de Dios”, es
como decir: se ha manifestado la
bondad de Dios, su amor, su
misericordia. ¡La justicia de Dios no
solamente no contradice su
misericordia, pero consiste
justamente en ella!

* * *

¿Qué sucedió en la cruz tan
importante al punto de justificar este
cambio radical en los destinos de la



humanidad? En su libro sobre Jesús
de Nazaret, Benedicto XVI escribió:

“La injusticia, el mal como realidad
no puede simplemente ser ignorado,
dejado de lado. Tiene que ser
descargado, vencido. Esta es la
verdadera misericordia. Y que ahora,
visto que los hombres no son
capaces, lo haga el mismo Dios – esta
es la bondad incondicional de
Dios” [4] .

Dios no se ha contentado de
perdonar los pecados del hombre; ha
hecho infinitamente más, los ha
tomado sobre sí y se los ha endosado.
El Hijo de Dios, dice Pablo, “se ha
hecho pecado a nuestro favor”.
¡Palabra terrible! Ya en la Edad
Media había quien tenía dificultad en
creer que Dios exigiese la muerte del
Hijo para reconciliar el mundo a sí.
San Bernardo le respondía: “No fue
la muerte del Hijo que le gustó a
Dios, mas bien su voluntad de morir



espontáneamente por nosotros”:
“Non mors placuit sed voluntas
sponte morientis” [5]. ¡No fue la
muerte por lo tanto, sino el amor el
que nos ha salvado!

El amor de Dios alcanzó al hombre
en el punto más lejano en el que se
había metido huyendo de él, o sea en
la muerte. La muerte de Cristo tenía
que aparecer a todos como la prueba
suprema de la misericordia de Dios
hacia los pecadores. Este es el motivo
por qué esta no tiene ni siquiera la
majestad de una cierta soledad, sino
que viene encuadrada en aquella de
dos ladrones. Jesús quiso quedarse
amigo de los pecadores hasta el final,
y por esto muere como ellos y con
ellos.

* * *

Es la hora de darnos cuenta que lo
opuesto de la misericordia no es la
justicia, sino la venganza. Jesús no ha
opuesto la misericordia a la justicia,



pero a la ley del talión: “Ojo por ojo,
diente por diente”. Perdonando los
pecados, Dios no renuncia a la
justicia, renuncia a la venganza; no
quiere la muerte del pecador, pero
que se convierta y viva (cf. Ez 18, 23).
Jesús en la cruz no le ha pedido al
Padre vengar su causa; le pidió
perdonar a sus crucificadores.

El odio y la brutalidad de los ataques
terroristas de esta semana en
Bruselas nos ayudan a entender la
fuerza divina contenida en las
últimas palabras de Cristo: "Padre,
perdónalos porque no saben lo que
hacen" (Lc 23, 34). Por grande que
sea el odio de los hombres, el amor
de Dios ha sido, y será, siempre más
fuerte. A nosotros está dirigida, en
las actuales circunstancias, la
exhortación del apóstol Pablo: "No te
dejes vencer por el mal antes bien,
vence al mal con el bien” (Rom 12,
21).



¡Tenemos que desmitificar la
venganza! Esa ya se ha vuelto un
mito que se expande y contagia a
todo y a todos, comenzando por los
niños. Gran parte de las historias en
las pantallas y en los juegos
electrónicos son historias de
venganza, a veces presentadas como
la victoria del héroe bueno. La mitad,
si no más, del sufrimiento que existe
en el mundo (cuando no son males
naturales), viene del deseo de
venganza, sea en la relación entre las
personas que en aquella entre los
Estados y los pueblos.

Ha sido dicho que “el mundo será
salvado por la belleza” [6]; pero la
belleza puede también llevar a la
ruina. Hay una sola cosa que puede
salvar realmente el mundo, ¡la
misericordia! La misericordia de
Dios por los hombres y de los
hombres entre ellos. Esa puede
salvar, en particular, la cosa más
preciosa y más frágil que hay en este



momento, en el mundo, el
matrimonio y la familia.

Sucede en el matrimonio algo similar
a lo que ha sucedido en las relaciones
entre Dios y la humanidad, que la
Biblia describe, justamente, con la
imagen de un matrimonio. Al inicio
de todo, decía, está el amor, no la
misericordia. Esta interviene
solamente a continuación del pecado
del hombre.

También en el matrimonio al inicio
no está la misericordia sino el amor.
Nadie se casa por misericordia, sino
por amor. Pero después de años o
meses de vida conjunta, emergen los
límites recíprocos, los problemas de
salud, de finanza, de los hijos;
interviene la rutina que apaga toda
alegría. Lo que puede salvar un
matrimonio del resbalar en una
bajada sin subida es la misericordia,
entendida en el sentido que
impregna la Biblia, o sea no



solamente como perdón recíproco,
sino como un “revestirse de
sentimientos de ternura, de bondad,
de humildad, de mansedumbre y de
magnanimidad”. (Col 3, 12). La
misericordia hace que al eros se
añade el ágape, al amor de búsqueda,
aquel de donación y de compasión.
Dios “se apiada” del hombre (Sal 102,
13): ¿no deberían marido y mujer
apiadarse uno del otro? ¿Y no
deberíamos, nosotros que vivimos en
comunidad, apiadarnos los unos de
los otros, en cambio de juzgarnos?

Recemos. Padre Celeste, por los
méritos del Hijo tuyo que en la cruz
“se hizo pecado” por nosotros, haz
caer del corazón de las personas, de
las familias y de los pueblos, el deseo
de venganza y haznos enamorar de
la misericordia. Haz que la intención
del Santo Padre en el proclamar este
Año Santo de la Misericordia,
encuentre una respuesta concreta en
nuestros corazones y haga sentir a



todos la alegría de reconciliarse
contigo en el profundo del corazón.
¡Que así sea!

(Traducción de Zenit)

[1] Jacques-Bénigne Bossuet,
“Sermon sur la Providence” (1662), in
Oeuvres de Bossuet, eds. B. Velat and
Y. Champailler (Paris: Pléiade, 1961),
p. 1062.

[2] S. Agustín, El Espíritu y la letra,
32,56 (PL 44, 237).

[3] Martin Lutero, Prefación a las
obras en latín, ed . Weimar, 54, p.186.

[4] Cf. J. Ratzinger - Benedetto XVI,
Gesù di Nazaret, II Parte, Libreria
Editrice Vaticana 2011, pp. 151.

[5] S. Bernardo de Claraval, Contra
los errores de Abelardo, 8, 21-22 (PL
182, 1070).

[6] F. Dostoevskij, El Idiota, parte III,
cap.5.



(from Vatican Radio)

News.va / Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pe/article/el-papa-
francisco-preside-la-ceremonia-de-la-
pasion-del-ano-jubilar/ (08/02/2026)

https://es.radiovaticana.va/news/2016/03/25/%C2%A1no_fue_la_muerte_sino_el_amor_el_que_nos_ha_salvado!_/1218122
https://opusdei.org/es-pe/article/el-papa-francisco-preside-la-ceremonia-de-la-pasion-del-ano-jubilar/
https://opusdei.org/es-pe/article/el-papa-francisco-preside-la-ceremonia-de-la-pasion-del-ano-jubilar/
https://opusdei.org/es-pe/article/el-papa-francisco-preside-la-ceremonia-de-la-pasion-del-ano-jubilar/
https://opusdei.org/es-pe/article/el-papa-francisco-preside-la-ceremonia-de-la-pasion-del-ano-jubilar/

	El Papa Francisco preside la ceremonia de la Pasión del Año Jubilar

