
opusdei.org

El Opus Dei y la
mortificación
corporal

Como parte de la Iglesia
Católica, el Opus Dei se adhiere
a todas sus enseñanzas sobre
penitencia y sacrificio.

21/06/2005

Los cimientos de la enseñanza de la
Iglesia sobre mortificación es el
hecho que Jesucristo, por amor a la
humanidad, voluntariamente acepta
el sufrimiento y muerte (“su pasión”)
como medio para redimir al mundo



del pecado. Los cristianos están
llamados a emular el gran amor de
Jesús, y dentro de otras cosas, unirse
a su sufrimiento redentor. Así, los
cristianos están llamados a “morir a
sí mismos”.

La Iglesia manda ciertas
mortificaciones – ayuno y
abstinencia de carne – como
penitencia en Cuaresma. Algunas
personas en la historia de la Iglesia
se han visto llamadas a hacer
mayores sacrificios, tal como ayuno
frecuente o usar cilicio, o disciplinas,
como puede verse en la vida de
muchos explícitamente reconocidos
por la Iglesia como modelos de
santidad, por ejemplo, San Francisco
de Asís, Santa Teresa de Avila, San
Ignacio de Loyola, Santo Tomás
Moro, San Francisco de Sales, San
Juan María Vianney, Santa Teresa de
Lisieux, y Madre Teresa. En todo
caso, la práctica de la mortificación
vivida en el Opus Dei da mayor



énfasis al sacrificio diario que a los
grandes sacrificios, y no es como lo
muestra deformado y exagerado el
Código Da Vinci.

Papa Juan Pablo II: “Lo que uno
debe ver en estas formas de
penitencia, - las que,
desafortunadamente, en nuestros
tiempos no están acostumbrados a
ellas – son los motivos: el amor a Dios
y la conversión de los pecadores.”
Carta a los Sacerdotes en el Jueves
Santo, no. 11, Marzo 16, 1986.

Nueva Enciclopedia Católica
(2003): “Mortificación. La deliberada
reprensión que uno ejerce sobre
impulsos naturales en orden a
hacerlos sujetos de aumento de la
santificación mediante la obediencia
a la razón iluminada por la fe.
Jesucristo requiere de estas
renuncias de cualquiera que desea
seguirlo a Él (Lc 9.29). Y así, la
mortificación o lo que llama San



Pablo la crucifixión de la carne con
sus vicios y concupiscencia (Gal.
5.24), ha llegado a distinguirse como
una marca de los seguidores de
Cristo.

Todos los teólogos están de acuerdo
que la mortificación es necesaria
para salvarse, porque no resistir las
tres concupiscencias: el mundo, la
carne, y el demonio, nos llevarían a
cometer graves pecados. Uno que
quiera salvar su alma debe, por lo
menos, huir de la ocasión de pecado
mortal. En sí mismo, esta huida
involucra alguna mortificación.
Además de estas mortificaciones
reclamadas por la misma condición
del hombre, la iglesia, en vista de la
repetida insistencia del Evangelio,
impone otras restricciones a los
fieles, como por ejemplo, la
obligación de ayuno y abstinencia. Y
a los que, por alguna razón estén
dispensados de estas reglas, se les
aconseja su obligación de hacer



alguna otra mortificación en su
lugar.

Aquellos que buscan avanzar en la
perfección cristiana deben
mortificarse más que los creyentes
comunes. Cristo hizo que el peso de
llevar la cruz sea el precio de ser su
cercano seguidor (Lc. 14.33). De tal
manera, desde los primeros tiempos
cristianos, muchos abrazaron la vida
de mortificación en imitación a la de
su Señor. Los que alcanzan gran
santidad son movidos a ser como Él
en Su sufrimiento. Pero debido al
peligro de una decepción al asumir
grandes mortificaciones, se les
sugiere que se sometan a la
aprobación de un director espiritual
acertado.

La Biblia (RSV): “Si alguien quiere
venir en pos de Mí, niéguese a sí
mismo, tome su cruz de cada día y
sígame” (Jesús, Lc. 9.23).”



“Ahora me alegro de mis
padecimientos por vosotros, y
completo en mi carne lo que falta a
los sufrimientos de Cristo en
beneficio de su cuerpo la
Iglesia” (San Pablo, Col. 1:24).

Catecismo de la Iglesia Católica
(1997): “Al unirnos nosotros con su
sacrificio (de Cristo) nosotros
podemos hacer de nuestras vidas un
sacrificio a Dios” (n. 2100). “El
camino de la perfección pasa por la
cruz. No hay santidad sin renuncia y
sin combate espiritual. El progreso
espiritual implica la ascesis y la
mortificación que conduce
gradualmente a vivir la paz y el gozo
de las bienaventuranzas” (n. 2015).

Papa Pablo VI: “La verdadera
penitencia, sin embargo, no puede
prescindir del ascetismo físico
también...La necesidad de mortificar
la carne destaca claramente si uno
considera la fragilidad de nuestra



naturaleza, en la que, desde el
pecado de Adán, la carne y el espíritu
tienen deseos contrastados.

El ejercicio de la mortificación del
cuerpo—lejos de cualquier forma de
estoicismo—no implica una
condenación de la carne que el Hijo
de Dios decidió asumir. Por el
contrario, la mortificación apunta a
la ‘liberación’ del hombre. Apostolic
Constitution Paenitemini, Febrero 17,
1966.

Bienaventurado Papa Juan XXIII:
“Ningún Cristiano puede crecer en
perfección, y tampoco el
Cristianismo puede crecer
vigorosamente, sino en base a la
penitencia. Por esto es que en
Nuestra Constitución Apostólica
proclamada oficialmente en el
Concilio Vaticano II y urgiendo a los
fieles hacer una meritoria
preparación para este gran evento,
mediante oración y otros actos



virtuosos cristianos, nosotros
incluimos una advertencia a ellos
para que no dejen pasar la práctica
de la mortificación voluntaria.”.
Encíclica Paenitentiam Agere, Julio 1,
1962.

Jordan Aumann, O.P.: “Una de las
más grandes maravillas de la
economía de la gracia divina es la
intima solidaridad de todas las
gentes a través del Cuerpo Místico de
Cristo. Dios acepta el sufrimiento
ofrecido a Él por un alma en gracia
por la salvación de otra alma o por
pecadores en general. Es imposible
poder medir el poder de redención
del sufrimiento ofrecido a la divina
justicia con una fe viva y ardiente
amor a través de las llagas de Cristo.
Cuando todo lo demás falla, todavía
hay un recurso por el sufrimiento
para obtener la salvación de un alma
en pecado. El Cura de Ars [San Juan
María Vianney] dijo una vez a un
sacerdote que se lamentaba de la



frialdad de su grey y la esterilidad de
su celo: ¿Se ha prodigado en la
predica? ¿Se ha prodigado en la
oración? ¿Se ha prodigado en ayuno?
¿Se ha disciplinado? ¿Ha dormido
sobre tablas? Hasta que no haya
hecho estas cosas no tiene derecho a
quejarse.” Spiritual Theology
(London: Sheed and Ward, 1993), p.
172.

Para consolidar la descripción de la
mortificación en el Código Da Vinci
ver los comentarios del Obispo
Robert Morlino (Madison, WI) en el
Catholic Herald.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pe/article/el-opus-dei-y-
la-mortificacion-corporal-2/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-pe/article/el-opus-dei-y-la-mortificacion-corporal-2/
https://opusdei.org/es-pe/article/el-opus-dei-y-la-mortificacion-corporal-2/
https://opusdei.org/es-pe/article/el-opus-dei-y-la-mortificacion-corporal-2/

	El Opus Dei y la mortificación corporal

