
opusdei.org

El corazón de Cristo,
paz de los cristianos

Con motivo de la Solemnidad
del Sagrado Corazón de Jesús,
san Josemaría pronunció esta
homilía —publicada en junio de
1966 y luego recogida en el
volumen de homilías Es Cristo
que pasa—, en la que dice: «En
esto se concreta la verdadera
devoción al Corazón de Jesús:
en conocer a Dios y conocernos
a nosotros mismos, y en mirar a
Jesús y acudir a Él».

15/06/2025



Dios Padre se ha dignado
concedernos, en el Corazón de su
Hijo, infinitos dilectionis thesauros
(Oración de la misa del Sagrado
Corazón), tesoros inagotables de
amor, de misericordia, de cariño. Si
queremos descubrir la evidencia de
que Dios nos ama –de que no sólo
escucha nuestras oraciones, sino que
se nos adelanta–, nos basta seguir el
mismo razonamiento de San Pablo: 
El que ni a su propio Hijo perdonó,
sino que le entregó a la muerte por
todos nosotros, ¿cómo no nos dará
con Él todas las cosas? (Rom VIII,
32.).

La gracia renueva al hombre desde
dentro, y le convierte –de pecador y
rebelde– en siervo bueno y fiel (Cfr.
Mt XXV, 21.). Y la fuente de todas las
gracias es el amor que Dios nos tiene
y que nos ha revelado, no
exclusivamente con las palabras:
también con los hechos. El amor
divino hace que la segunda Persona



de la Santísima Trinidad, el Verbo, el
Hijo de Dios Padre, tome nuestra
carne, es decir, nuestra condición
humana, menos el pecado. Y el
Verbo, la Palabra de Dios es Verbum
spirans amorem, la Palabra de la que
procede el Amor (S. Tomás de
Aquino, S. Th. I, q. 43, a. 5 (citando a
S. Agustín, De Trinitate, IX, 10).).

El amor se nos revela en la
Encarnación, en ese andar redentor
de Jesucristo por nuestra tierra, hasta
el sacrificio supremo de la Cruz. Y, en
la Cruz, se manifiesta con un nuevo
signo: uno de los soldados abrió a
Jesús el costado con una lanza, y al
instante salió sangre y agua (Ioh XIX,
34.). Agua y sangre de Jesús que nos
hablan de una entrega realizada
hasta el último extremo, hasta el 
consummatum est (Ioh XIX, 30.), el
todo está consumado, por amor.

En la fiesta de hoy, al considerar una
vez más los misterios centrales de



nuestra fe, nos maravillamos de
cómo las realidades más hondas –ese
amor de Dios Padre que entrega a su
Hijo, y ese amor del Hijo que le lleva
a caminar sereno hacia el Gólgota– se
traducen en gestos muy cercanos a
los hombres. Dios no se dirige a
nosotros con actitud de poder y de
dominio, se acerca a nosotros, 
tomando forma de siervo, hecho
semejante a los hombres (Phil II, 7.).
Jesús jamás se muestra lejano o
altanero, aunque en sus años de
predicación le veremos a veces
disgustado, porque le duele la
maldad humana. Pero, si nos fijamos
un poco, advertiremos en seguida
que su enfado y su ira nacen del
amor: son una invitación más para
sacarnos de la infidelidad y del
pecado. ¿Quiero yo acaso la muerte
del impío, dice el Señor, Yavé, y no
más bien que se convierta de su mal
camino y viva? (Ez XVIII, 23.). Esas
palabras nos explican toda la vida de
Cristo, y nos hacen comprender por



qué se ha presentado ante nosotros
con un Corazón de carne, con un
Corazón como el nuestro, que es
prueba fehaciente de amor y
testimonio constante del misterio
inenarrable de la caridad divina.

Conocer el Corazón de Cristo
Jesús

No puedo dejar de confiaros algo,
que constituye para mí motivo de
pena y de estímulo para la acción:
pensar en los hombres que aún no
conocen a Cristo, que no barruntan
todavía la profundidad de la dicha
que nos espera en los cielos, y que
van por la tierra como ciegos
persiguiendo una alegría de la que
ignoran su verdadero nombre, o
perdiéndose por caminos que les
alejan de la auténtica felicidad. Qué
bien se entiende lo que debió sentir
el Apóstol Pablo aquella noche en la
ciudad de Tróade cuando, entre
sueños, tuvo una visión: un varón



macedonio se le puso delante,
rogándole: pasa a Macedonia y
ayúdanos. Acabada la visión, al
instante buscaron –Pablo y Timoteo– 
cómo pasar a Macedonia, seguros de
que Dios los llamada para predicar el
Evangelio a aquellas gentes (Act XVI,
9–10.).

¿No sentís también vosotros que Dios
nos llama, que –a través de todo lo
que sucede a nuestro alrededor– nos
empuja a proclamar la buena nueva
de la venida de Jesús? Pero a veces
los cristianos empequeñecemos
nuestra vocación, caemos en la
superficialidad, perdemos el tiempo
en disputas y rencillas. O, lo que es
peor aún, no faltan quienes se
escandalizan falsamente ante el
modo empleado por otros para vivir
ciertos aspectos de la fe o
determinadas devociones y, en lugar
de abrir ellos camino esforzándose
por vivirlas de la manera que
consideran recta, se dedican a



destruir y a criticar. Ciertamente
puede surgir, y surgen de hecho,
deficiencias en la vida de los
cristianos. Pero lo importante no
somos nosotros y nuestras miserias:
el único que vale es Él, Jesús. Es de
Cristo de quien hemos de hablar, y
no de nosotros mismos.

Las reflexiones que acabo de hacer,
están provocadas por algunos
comentarios sobre una supuesta 
crisis en la devoción al Sagrado
Corazón de Jesús. No hay tal crisis; la
verdadera devoción ha sido y es
actualmente una actitud viva, llena
de sentido humano y de sentido
sobrenatural. Sus frutos han sido y
siguen siendo frutos sabrosos de
conversión, de entrega, de
cumplimiento de la voluntad de Dios,
de penetración amorosa en los
misterios de la Redención.

Cosa bien diversa, en cambio, son las
manifestaciones de ese



sentimentalismo ineficaz, ayuno de
doctrina, con empacho de pietismo.
Tampoco a mí me gustan las
imágenes relamidas, esas figuras del
Sagrado Corazón que no pueden
inspirar devoción ninguna, a
personas con sentido común y con
sentido sobrenatural de cristiano.
Pero no es una muestra de buena
lógica convertir unos abusos
prácticos, que acaban
desapareciendo solos, en un
problema doctrinal, teológico.

Si hay crisis, se trata de crisis en el
corazón de los hombres, que no
aciertan –por miopía, por egoísmo,
por estrechez de miras– a vislumbrar
el insondable amor de Cristo Señor
Nuestro. La liturgia de la santa
Iglesia, desde que se instituyó la
fiesta de hoy, ha sabido ofrecer el
alimento de la verdadera piedad,
recogiendo como lectura para la misa
un texto de San Pablo, en el que se
nos propone todo un programa de



vida contemplativa –conocimiento y
amor, oración y vida–, que empieza
con esta devoción al Corazón de
Jesús. Dios mismo, por boca del
Apóstol, nos invita a andar por ese
camino: que Cristo habite por la fe en
vuestros corazones; y que arraigados
y cimentados en la caridad, podáis
comprender con todos los santos, cuál
sea la anchura y la grandeza, la altura
y la profundidad del misterio; y
conocer también aquel amor de
Cristo, que sobrepuja todo
conocimiento, para que os llenéis de
toda la plenitud de Dios (Eph III, 17–
19.).

La plenitud de Dios se nos revela y se
nos da en Cristo, en el amor de
Cristo, en el Corazón de Cristo.
Porque es el Corazón de Aquel en
quien habita toda la plenitud de la
divinidad corporalmente (Col II, 9.).
Por eso, si se pierde de vista este gran
designio de Dios –la corriente de
amor instaurada en el mundo por la



Encarnación, por la Redención y por
la Pentecostés–, no se comprenderán
las delicadezas del Corazón del
Señor.

La verdadera devoción al
Corazón de Cristo

Tengamos presente toda la riqueza
que se encierra en estas palabras:
Sagrado Corazón de Jesús. Cuando
hablamos de corazón humano no nos
referimos sólo a los sentimientos,
aludimos a toda la persona que
quiere, que ama y trata a los demás.
Y, en el modo de expresarse los
hombres, que han recogido las
Sagradas Escrituras para que
podamos entender así las cosas
divinas, el corazón es considerado
como el resumen y la fuente, la
expresión y el fondo último de los
pensamientos, de las palabras, de las
acciones. Un hombre vale lo que vale
su corazón, podemos decir con
lenguaje nuestro.



Al corazón pertenecen la alegría: que
se alegre mi corazón en tu socorro (Ps
XII, 6.); el arrepentimiento: mi
corazón es como cera que se derrite
dentro de mi pecho (Ps XXI, 15.); la
alabanza a Dios: de mi corazón brota
un canto hermoso (Ps XLIV, 2.); la
decisión para oír al Señor: está
dispuesto mi corazón (Ps LVI, 8.); la
vela amorosa: yo duermo, pero mi
corazón vigila (Cant V, 2.). Y también
la duda y el temor: no se turbe
vuestro corazón, creed en mí (Ioh XIV,
1.).

El corazón no sólo siente; también
sabe y entiende. La ley de Dios es
recibida en el corazón (Cfr. Ps XXXIX,
9.), y en él permanece escrita (Cfr.
Prv VII, 3.). Añade también la
Escritura: de la abundancia del
corazón habla la boca (Mt XII, 34.). El
Señor echó en cara a unos escribas: 
¿por qué pensáis mal en vuestros
corazones? (Mt IX, 4.). Y, para
resumir todos los pecados que el



hombre puede cometer, dijo: del
corazón salen los malos
pensamientos, los homicidios,
adulterios, fornicaciones, hurtos,
falsos testimonios, blasfemias (Mt XV,
19.).

Cuando en la Sagrada Escritura se
habla del corazón, no se trata de un
sentimiento pasajero, que trae la
emoción o las lágrimas. Se habla del
corazón para referirse a la persona
que, como manifestó el mismo
Jesucristo, se dirige toda ella –alma y
cuerpo– a lo que considera su bien: 
porque donde está tu tesoro, allí
estará también tu corazón (Mt VI,
21.).

Por eso al tratar ahora del Corazón
de Jesús, ponemos de manifiesto la
certidumbre del amor de Dios y la
verdad de su entrega a nosotros. Al
recomendar la devoción a ese
Sagrado Corazón, estamos
recomendando que debemos



dirigirnos íntegramente –con todo lo
que somos: nuestra alma, nuestros
sentimientos, nuestros
pensamientos, nuestras palabras y
nuestras acciones, nuestros trabajos
y nuestras alegrías– a todo Jesús.

En esto se concreta la verdadera
devoción al Corazón de Jesús: en
conocer a Dios y conocernos a
nosotros mismos, y en mirar a Jesús
y acudir a Él, que nos anima, nos
enseña, nos guía. No cabe en esta
devoción más superficialidad que la
del hombre que, no siendo
íntegramente humano, no acierta a
percibir la realidad de Dios
encarnado.

Jesús en la Cruz, con el corazón
traspasado de Amor por los hombres,
es una respuesta elocuente –sobran
las palabras– a la pregunta por el
valor de las cosas y de las personas.
Valen tanto los hombres, su vida y su
felicidad, que el mismo Hijo de Dios



se entrega para redimirlos, para
limpiarlos, para elevarlos. ¿Quién no
amará su Corazón tan herido?,
preguntaba ante eso un alma
contemplativa. Y seguía
preguntando: ¿quién no devolverá
amor por amor? ¿Quién no abrazará
un Corazón tan puro? Nosotros, que
somos de carne, pagaremos amor por
amor, abrazaremos a nuestro herido,
al que los impíos atravesaron manos y
pies, el costado y el Corazón. Pidamos
que se digne ligar nuestro corazón
con el vínculo de su amor y herirlo
con una lanza, porque es aún duro e
impenitente (S. Buenaventura, Vitis
mystica, 3, 11 (PL 184, 643).).

Son pensamientos, afectos,
conversaciones que las almas
enamoradas han dedicado a Jesús
desde siempre. Pero, para entender
ese lenguaje, para saber de verdad lo
que es el corazón humano y el
Corazón de Cristo y el amor de Dios,
hace falta fe y hace falta humildad.



Con fe y humildad nos dejó San
Agustín unas palabras
universalmente famosas: nos has
creado, Señor, para ser tuyos, y
nuestro corazón está inquieto hasta
que descanse en ti (S. Agustín, 
Confessiones, 1, 1, 1 (PL 32, 661).).

Cuando se descuida la humildad, el
hombre pretende apropiarse de Dios,
pero no de esa manera divina, que el
mismo Cristo ha hecho posible,
diciendo tomad y comed, porque esto
es mi cuerpo (1 Cor XI, 24.): sino
intentando reducir la grandeza
divina a los limites humanos. La
razón, esa razón fría y ciega que no
es la inteligencia que procede de la
fe, ni tampoco la inteligencia recta de
la criatura capaz de gustar y amar las
cosas, se convierte en la sinrazón de
quien lo somete todo a sus pobres
experiencias habituales, que
empequeñecen la verdad
sobrehumana, que recubren el
corazón del hombre con una costra



insensible a las mociones del Espíritu
Santo. La pobre inteligencia nuestra
estaría perdida, si no fuera por el
poder misericordioso de Dios que
rompe las fronteras de nuestra
miseria: os daré un corazón nuevo y
os revestiré de un nuevo espíritu; os
quitaré vuestro corazón de piedra y os
daré en su lugar un corazón de carne
(Ez XXXVI, 26.). Y el alma recobra la
luz y se llena de gozo, ante las
promesas de la Escritura Santa.

Yo tengo pensamientos de paz y no de
aflicción (Ier XXIX, 11.), declaró Dios
por boca del profeta Jeremías. La
liturgia aplica esas palabras a Jesús,
porque en Él se nos manifiesta con
toda claridad que Dios nos quiere de
este modo. No viene a condenarnos,
a echarnos en cara nuestra
indigencia o nuestra mezquindad:
viene a salvarnos, a perdonarnos, a
disculparnos, a traernos la paz y la
alegría. Si reconocemos esta
maravillosa relación del Señor con



sus hijos, se cambiarán
necesariamente nuestros corazones,
y nos haremos cargo de que ante
nuestros ojos se abre un panorama
absolutamente nuevo, lleno de
relieve, de hondura y de luz.

Llevar a los demás el amor de
Cristo

Pero fijaos en que Dios no nos
declara: en lugar del corazón, os daré
una voluntad de puro espíritu. No:
nos da un corazón, y un corazón de
carne, como el de Cristo. Yo no
cuento con un corazón para amar a
Dios, y con otro para amar a las
personas de la tierra. Con el mismo
corazón con el que he querido a mis
padres y quiero a mis amigos, con
ese mismo corazón amo yo a Cristo, y
al Padre, y el Espíritu Santo y a Santa
María. No me cansaré de repetirlo:
tenemos que ser muy humanos;
porque, de otro modo, tampoco
podremos ser divinos.



El amor humano, el amor de aquí
abajo en la tierra cuando es
verdadero, nos ayuda a saborear el
amor divino. Así entrevemos el amor
con que gozaremos de Dios y el que
mediará entre nosotros, allá en el
cielo, cuando el Señor sea todo en
todas las cosas (1 Cor XV, 28.). Ese
comenzar a entender lo que es el
amor divino nos empujará a
manifestarnos habitualmente más
compasivos, más generosos, más
entregados.

Hemos de dar lo que recibimos,
enseñar lo que aprendemos; hacer
partícipes a los demás –sin
engreimiento, con sencillez– de ese
conocimiento del amor de Cristo. Al
realizar cada uno vuestro trabajo, al
ejercer vuestra profesión en la
sociedad, podéis y debéis convertir
vuestra ocupación en una tarea de
servicio. El trabajo bien acabado, que
progresa y hace progresar, que tiene
en cuenta los adelantos de la cultura



y de la técnica, realiza una gran
función, útil siempre a la humanidad
entera, si nos mueve la generosidad,
no el egoísmo, el bien de todos, no el
provecho propio: si está lleno de
sentido cristiano de la vida.

Con ocasión de esa labor, en la
misma trama de las relaciones
humanas, habéis de mostrar la
caridad de Cristo y sus resultados
concretos de amistad, de
comprensión, de cariño humano, de
paz. Como Cristo pasó haciendo el
bien (Act X, 38.) por todos los caminos
de Palestina, vosotros en los caminos
humanos de la familia, de la sociedad
civil, de las relaciones del quehacer
profesional ordinario, de la cultura y
del descanso, tenéis que desarrollar
también una gran siembra de paz.
Será la mejor prueba de que a
vuestro corazón ha llegado el reino
de Dios: nosotros conocemos haber
sido trasladados de la muerte a la
vida –escribe el Apóstol San Juan– en



que amamos a los hermanos (1 Ioh III,
14.).

Pero nadie vive ese amor, si no se
forma en la escuela del Corazón de
Jesús. Sólo si miramos y
contemplamos el Corazón de Cristo,
conseguiremos que el nuestro se
libere del odio y de la indiferencia;
solamente así sabremos reaccionar
de modo cristiano ante los
sufrimientos ajenos, ante el dolor.

Recordad la escena que nos cuenta
San Lucas, cuando Cristo andaba
cerca de la ciudad de Naím (Lc VII,
11–17.). Jesús ve la congoja de
aquellas personas, con las que se
cruzaba ocasionalmente. Podía
haber pasado de largo, o esperar una
llamada, una petición. Pero ni se va
ni espera. Toma la iniciativa, movido
por la aflicción de una mujer viuda,
que había perdido lo único que le
quedaba, su hijo.



El evangelista explica que Jesús se
compadeció: quizá se conmovería
también exteriormente, como en la
muerte de Lázaro. No era, no es
Jesucristo insensible ante el
padecimiento, que nace del amor, ni
se goza en separar a los hijos de los
padres: supera la muerte para dar la
vida, para que estén cerca los se
quieren, exigiendo antes y a la vez la
preeminencia del Amor divino que
ha de informar la auténtica
existencia cristiana.

Cristo conoce que le rodea una
multitud, que permanecerá pasmada
ante el milagro e irá pregonando el
suceso por toda la comarca. Pero el
Señor no actúa artificialmente, para
realizar un gesto: se siente
sencillamente afectado por el
sufrimiento de aquella mujer, y no
puede dejar de consolarla. En efecto,
se acercó a ella y le dijo: no llores (Lc
VII, 13.). Que es como darle a
entender: no quiero verte en



lágrimas, porque yo he venido a
traer a la tierra el gozo y la paz.
Luego tiene lugar el milagro,
manifestación del poder de Cristo
Dios. Pero antes fue la conmoción de
su alma, manifestación evidente de
la ternura del Corazón de Cristo
Hombre.

Si no aprendemos de Jesús, no
amaremos nunca. Si pensásemos,
como algunos, que conservar un
corazón limpio, digno de Dios,
significa no mezclarlo, no
contaminarlo con afectos humanos,
entonces el resultado lógico sería
hacernos insensibles ante el dolor de
los demás. Seríamos capaces sólo de
una caridad oficial, seca y sin alma,
no de la verdadera caridad de
Jesucristo, que es cariño, calor
humano. Con esto no doy pie a falsas
teorías, que son tristes excusas para
desviar los corazones –apartándolos
de Dios–, y llevarlos a malas
ocasiones y a la perdición.



En la fiesta de hoy hemos de pedir al
Señor que nos conceda un corazón
bueno, capaz de compadecerse de las
penas de las criaturas, capaz de
comprender que, para remediar los
tormentos que acompañan y no
pocas veces angustian las almas en
este mundo, el verdadero bálsamo es
el amor, la caridad: todos los demás
consuelos apenas sirven para
distraer un momento, y dejar más
tarde amargura y desesperación.

Si queremos ayudar a los demás,
hemos de amarles, insisto, con un
amor que sea comprensión y
entrega, afecto y voluntaria
humildad. Así entenderemos por qué
el Señor decidió resumir toda la Ley
en ese doble mandamiento, que es en
realidad un mandamiento solo: el
amor a Dios y el amor al prójimo, con
todo nuestro corazón (Cfr. Mt XXII,
40.).



Quizá penséis ahora que a veces los
cristianos –no los otros: tú y yo– nos
olvidamos de las aplicaciones más
elementales de ese deber. Quizá
penséis en tantas injusticias que no
se remedian, en los abusos que no
son corregidos, en situaciones de
discriminación que se trasmiten de
una generación a otra, sin que se
ponga en camino una solución desde
la raíz.

No puedo, ni tengo por qué,
proponeros la forma concreta de
resolver esos problemas. Pero, como
sacerdote de Cristo, es deber mío
recordaros lo que la Escritura Santa
dice. Meditad en la escena del juicio,
que el mismo Jesús ha descrito: 
apartaos de mí, malditos, e id al fuego
eterno, que ha sido preparado para el
diablo y sus ángeles. Porque tuve
hambre y no me disteis de comer; tuve
sed y no me disteis de beber; fui
peregrino y no me recibisteis;
desnudo, y no me cubristeis; enfermo



y encarcelado, y no me visitasteis (Mt
XXV, 41–43.).

Un hombre o una sociedad que no
reaccione ante las tribulaciones o las
injusticias, y que no se esfuerce por
aliviarlas, no son un hombre o una
sociedad a la medida del amor del
Corazón de Cristo. Los cristianos –
conservando siempre la más amplia
libertad a la hora de estudiar y de
llevar a la práctica las diversas
soluciones y, por tanto, con un lógico
pluralismo–, han de coincidir en el
idéntico afán de servir a la
humanidad. De otro modo, su
cristianismo no será la Palabra y la
Vida de Jesús: será un disfraz, un
engaño de cara a Dios y de cara a los
hombres.

La paz de Cristo

Pero he de proponeros además otra
consideración: que hemos de luchar
sin desmayo por obrar el bien,



precisamente porque sabemos que es
difícil que los hombres nos
decidamos seriamente a ejercitar la
justicia, y es mucho lo que falta para
que la convivencia terrena esté
inspirada por el amor, y no por el
odio o la indiferencia. No se nos
oculta tampoco que, aunque
consigamos llegar a una razonable
distribución de los bienes y a una
armoniosa organización de la
sociedad, no desaparecerá el dolor de
la enfermedad, el de la
incomprensión o el de la soledad, el
de la muerte de las personas que
amamos, el de la experiencia de la
propia limitación.

Ante esas pesadumbres, el cristiano
sólo tiene una respuesta auténtica,
una respuesta que es definitiva:
Cristo en la Cruz, Dios que sufre y
que muere, Dios que nos entrega su
Corazón, que una lanza abrió por
amor a todos. Nuestro Señor
abomina de las injusticias, y condena



al que las comete. Pero, como respeta
la libertad de cada individuo,
permite que las haya. Dios Nuestro
Señor no causa el dolor de las
criaturas, pero lo tolera porque —
después del pecado original— forma
parte de la condición humana. Sin
embargo, su Corazón lleno de Amor
por los hombres le hizo cargar sobre
sí, con la Cruz, todas esas torturas:
nuestro sufrimiento, nuestra tristeza,
nuestra angustia, nuestra hambre y
sed de justicia.

La enseñanza cristiana sobre el dolor
no es un programa de consuelos
fáciles. Es, en primer término, una
doctrina de aceptación de ese
padecimiento, que es de hecho
inseparable de toda vida humana. No
os puedo ocultar —con alegría,
porque siempre he predicado y he
procurado vivir que, donde está la
Cruz, está Cristo, el Amor— que el
dolor ha aparecido frecuentemente
en mi vida; y más de una vez he



tenido ganas de llorar. En otras
ocasiones, he sentido que crecía mi
disgusto ante la injusticia y el mal. Y
he paladeado la desazón de ver que
no podía hacer nada, que —a pesar
de mis deseos y de mis esfuerzos—
no conseguía mejorar aquellas
inicuas situaciones.

Cuando os hablo de dolor, no os
hablo sólo de teorías. Ni me limito
tampoco a recoger una experiencia
de otros, al confirmaros que, si —
ante la realidad del sufrimiento—
sentís alguna vez que vacila vuestra
alma, el remedio es mirar a Cristo. La
escena del Calvario proclama a todos
que las aflicciones han de ser
santificadas, si vivimos unidos a la
Cruz.

Porque las tribulaciones nuestras,
cristianamente vividas, se convierten
en reparación, en desagravio, en
participación en el destino y en la
vida de Jesús, que voluntariamente



experimentó por Amor a los hombres
toda la gama del dolor, todo tipo de
tormentos. Nació, vivió y murió
pobre; fue atacado, insultado,
difamado, calumniado y condenado
injustamente; conoció la traición y el
abandono de los discípulos;
experimentó la soledad y las
amarguras del castigo y de la muerte.
Ahora mismo Cristo sigue sufriendo
en sus miembros, en la humanidad
entera que puebla la tierra, y de la
que el es Cabeza, y Primogénito, y
Redentor.

El dolor entra en los planes de Dios.
Esa es la realidad, aunque nos cueste
entenderla. También, como Hombre,
le costó a Jesucristo soportarla: 
Padre, si quieres, aleja de mí este
cáliz, pero no se haga mi voluntad,
sino la tuya. En esta tensión de
suplicio y de aceptación de la
voluntad del Padre, Jesús va a la
muerte serenamente, perdonando a
los que le crucifican.



Precisamente, esa admisión
sobrenatural del dolor supone, al
mismo tiempo, la mayor conquista.
Jesús, muriendo en la Cruz, ha
vencido la muerte; Dios saca, de la
muerte, vida. La actitud de un hijo de
Dios no es la de quien se resigna a su
trágica desventura, es la satisfacción
de quien pregusta ya la victoria. En
nombre de ese amor victorioso de
Cristo, los cristianos debemos
lanzarnos por todos los caminos de la
tierra, para ser sembradores de paz y
de alegría con nuestra palabra y con
nuestras obras. Hemos de luchar —
lucha de paz— contra el mal, contra
la injusticia, contra el pecado, para
proclamar así que la actual condición
humana no es la definitiva; que el
amor de Dios, manifestado en el
Corazón de Cristo, alcanzará el
glorioso triunfo espiritual de los
hombres.

Evocábamos antes los sucesos de
Naím. Podríamos citar ahora otros,



porque los Evangelios están llenos de
escenas semejantes. Esos relatos han
removido y seguirán removiendo
siempre los corazones de las
criaturas: ya que no entrañan sólo el
gesto sincero de un hombre que se
compadece de sus semejantes,
porque presentan esencialmente la
revelación de la caridad inmensa del
Señor. El Corazón de Jesús es el
Corazón de Dios encarnado, del
Emmanuel, Dios con nosotros.

La Iglesia, unida a Cristo, nace de un
Corazón herido. De ese Corazón,
abierto de par en par, se nos trasmite
la vida. ¡Cómo no recordar aquí,
aunque sea de pasada, los
sacramentos, a través de los cuales
Dios obra en nosotros y nos hace
partícipes de la fuerza redentora de
Cristo? ¿Cómo no recordar con
agradecimiento particular el
Santísimo Sacramento de la
Eucaristía, el Santo Sacrificio del
Calvario y su constante renovación



incruenta en nuestra Misa? Jesús que
se nos entrega como alimento:
porque Jesucristo viene a nosotros,
todo ha cambiado, y en nuestro ser
se manifiestan fuerzas —la ayuda del
Espíritu Santo— que llenan el alma,
que informan nuestras acciones,
nuestro modo de pensar y de sentir.
El Corazón de Cristo es paz para el
cristiano.

El fundamento de la entrega que el
Señor nos pide, no se concreta sólo
en nuestros deseos ni en nuestras
fuerzas, tantas veces cortos o
impotentes: primeramente se apoya
en las gracias que nos ha logrado el
Amor del Corazón de Dios hecho
Hombre. Por eso podemos y debemos
perseverar en nuestra vida interior
de hijos del Padre Nuestro que está
en los cielos, sin dar cabida al
desánimo ni al desaliento. Me gusta
hacer considerar cómo el cristiano,
en su existencia ordinaria y
corriente, en los detalles más



sencillos, en las circunstancias
normales de su jornada habitual,
pone en ejercicio la fe, la esperanza y
la caridad, porque allí reposa la
esencia de la conducta de un alma
que cuenta con el auxilio divino; y
que, en la práctica de esas virtudes
teologales, encuentra la alegría, la
fuerza y la serenidad.

Estos son los frutos de la paz de
Cristo, de la paz que nos trae su
Corazón Sacratísimo. Porque —
digámoslo una vez más— el amor de
Jesús a los hombres es un aspecto
insondable del misterio divino, del
amor del Hijo al Padre y al Espíritu
Santo. El Espíritu Santo, el lazo de
amor entre el Padre y el Hijo,
encuentra en el Verbo un Corazón
humano.

No es posible hablar de estas
realidades centrales de nuestra fe,
sin advertir la limitación de nuestra
inteligencia y las grandezas de la



Revelación. Pero, aunque no
podamos abarcar esas verdades,
aunque nuestra razón se pasme ante
ellas, humilde y firmemente las
creemos: sabemos, apoyados en el
testimonio de Cristo, que son así. Que
el Amor, en el seno de la Trinidad, se
derrama sobre todos los hombres por
el amor del Corazón de Jesús.

Vivir en el Corazón de Jesús, unirse a
él estrechamente es, por tanto,
convertirnos en morada de Dios. El
que me ama será amado por mi
Padre, nos anunció el Señor. Y Cristo
y el Padre, en el Espíritu Santo,
vienen al alma y hacen en ella su
morada.

Cuando —aunque sea sólo un poco—
comprendemos esos fundamentos,
nuestra manera de ser cambia.
Tenemos hambre de Dios, y hacemos
nuestras las palabras del Salmo: Dios
mío, te busco solícito, sedienta de ti
está mi alma, mi carne te desea,



como tierra árida, sin agua. Y Jesús,
que ha fomentado nuestras ansias,
sale a nuestro encuentro y nos dice: 
si alguno tiene sed, venga a mí y beba.
Nos ofrece su Corazón, para que
encontremos allí nuestro descanso y
nuestra fortaleza. Si aceptamos su
llamada, comprobaremos que sus
palabras son verdaderas: y
aumentará nuestra hambre y nuestra
sed, hasta desear que Dios establezca
en nuestro corazón el lugar de su
reposo, y que no aparte de nosotros
su calor y su luz.

Ignem veni mittere in terram, et quid
volo nisi ut accendatur?, fuego he
venido a traer a la tierra, y ¿qué he
de querer sino que arda?. Nos hemos
asomado un poco al fuego del Amor
de Dios; dejemos que su impulso
mueva nuestras vidas, sintamos la
ilusión de llevar el fuego divino de un
extremo a otro del mundo, de darlo a
conocer a quienes nos rodean: para
que también ellos conozcan la paz de



Cristo y, con ella, encuentren la
felicidad. Un cristiano que viva unido
al Corazón de Jesús no puede tener
otras metas: la paz en la sociedad, la
paz en la Iglesia, la paz en la propia
alma, la paz de Dios que se
consumará cuando venga a nosotros
su reino.

María, Regina pacis, reina de la paz,
porque tuviste fe y creíste que se
cumpliría el anuncio del Ángel,
ayúdanos a crecer en la fe, a ser
firmes en la esperanza, a
profundizar en el Amor. Porque eso
es lo que quiere hoy de nosotros tu
Hijo, al mostrarnos su Sacratísimo
Corazón.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pe/article/el-corazon-de-
cristo-paz-de-los-cristianos/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-pe/article/el-corazon-de-cristo-paz-de-los-cristianos/
https://opusdei.org/es-pe/article/el-corazon-de-cristo-paz-de-los-cristianos/
https://opusdei.org/es-pe/article/el-corazon-de-cristo-paz-de-los-cristianos/

	El corazón de Cristo, paz de los cristianos
	Conocer el Corazón de Cristo Jesús
	La verdadera devoción al Corazón de Cristo
	Llevar a los demás el amor de Cristo
	La paz de Cristo


