
opusdei.org

Comunicar las
propias convicciones

Ensayo de D. Ángel Rodríguez
Luño

28/10/2010

En un Encuentro para
comunicadores que la Conferencia
Episcopal Italiana promovió en
noviembre de 2002, Juan Pablo II
mencionaba el hecho de que “las
rápidas transformaciones
tecnológicas están determinando,
sobre todo en el campo de la
comunicación social, una nueva
condición para la transmisión del



saber, para la convivencia entre los
pueblos, para la formación de los
estilos de vida y de las mentalidades.
La comunicación genera cultura y la
cultura se transmite mediante la
comunicación”. Ese nexo entre
comunicación y cultura es una de las
principales razones por las que el
mundo de la comunicación suscita
gran atractivo entre los que nos
interesamos por la ética.

*******************************************

«Las rápidas transformaciones
tecnológicas están determinando,
sobre todo en el campo de la
comunicación social, una nueva
condición para la transmisión del
saber, para la convivencia entre los
pueblos y para la formación de los
estilos de vida y las mentalidades»1.
La adecuada maduración moral
personal no es independiente de la
comunicación y de la cultura, que se
expresa en los fines y estilos de vida



socialmente aceptados, en las leyes,
en la celebración de los
acontecimientos y personajes del
pasado que mejor corresponden a la
identidad moral de una sociedad.

La cultura posee unas leyes propias,
por lo que las ideas –y los
sentimientos que éstas fomentan–
tienen una consistencia y un
desarrollo bastante autónomo. Es
como si las ideas, cuando pasan al
plano de la cultura y la
comunicación, se separasen de las
inteligencias que las han producido y
comenzasen a vivir una vida propia,
desarrollándose con una fuerza que
depende sólo de sí mismas. Una
fuerza que depende de su
consistencia objetiva y de su
dinamismo intrínseco, quizá
distintos de la intención que tenían
las personas que las pusieron en
circulación.



Por eso, cuantos desean contribuir a
informar la vida social con el espíritu
del Evangelio deben estar atentos a
la íntima relación entre
comunicación y cultura; si se aspira a
intervenir positivamente en la
creación y transmisión de modos de
vida y de visiones del hombre, es
preciso atender a la consistencia y al
previsible desarrollo de las ideas,
más que a la presunta intención de
las personas. Una actitud polémica,
una respuesta “brillante” o hiriente
pueden hacer callar a un adversario,
pero si no se ha entendido qué
planteaba, ni se ha apreciado la
consistencia de sus ideas y las
posibles líneas de desarrollo que
éstas tenían, probablemente no se ha
colaborado en el crecimiento cultural
ni se ha ofrecido una alternativa
cultural adecuada; y así, las ideas que
se han rechazado, reduciendo al
silencio a quien las promovió,
seguirán teniendo una larga vida.
Sólo si se consigue hacer una



propuesta que conserve y supere lo
que de bueno y verdadero había en
las ideas que se considera justo
combatir, cabe ejercer un influjo
cultural real.

Verdad y libertad

En más de una ocasión Juan Pablo II
señaló que el conflicto entre verdad y
libertad está presente en buena parte
de los problemas que aquejan a la
cultura de nuestro tiempo 2. A ese
mismo asunto se ha referido
Benedicto XVI con el concepto de
relativismo 3. Ante las posiciones
relativistas se tiene la tentación de
responder mostrando su
contradicción interna: quien
considera que toda verdad es relativa
hace en realidad una afirmación
absoluta, y por ello se contradice a sí
mismo. Se trata de una crítica
verdadera, pero culturalmente poco
eficaz, porque no busca entender los
puntos de fuerza que sostienen a los



planteamientos relativistas, ni parece
comprender la cuestión que intentan
solucionar.

Desde una perspectiva ético-social,
las posiciones relativistas tienen su
punto de partida en que en la
sociedad actual existe una pluralidad
de proyectos de vida y de
concepciones del bien, lo cual parece
plantear una disyuntiva: o se
renuncia a la idea de juzgar los
diferentes proyectos de vida, o hay
que abandonar el ideal o el modus
vivendi caracterizado por la
tolerancia. Con otras palabras, un
modo de vida tolerante requeriría
admitir que cualquier concepción de
la vida vale lo mismo, o por lo menos
tiene el mismo derecho a existir que
cada una de las demás; si esto no se
admitiera, se caería en un
fundamentalismo ético y social.

El razonamiento es bastante
engañoso, pero se presenta con



apariencia de verdad a causa de un
hecho innegable, que constituye su
punto de fuerza: a lo largo de la
historia, e incluso en la actualidad,
no han faltado quienes han oprimido
violentamente la libertad de las
personas y de los pueblos en nombre
de la verdad. Por eso, para que el
mensaje evangélico sea rectamente
entendido se hace necesario evitar
cualquier palabra, razonamiento o
actitud que pueda hacer pensar que
un cristiano coherente sacrifica la
libertad en nombre de la verdad. Si
se diera esta impresión, aunque
fuera involuntariamente, se
contribuiría a consolidar el
presupuesto fundamental del
relativismo: la idea de que el amor a
la verdad y el amor a la libertad son
incompatibles, por lo menos en la
práctica.

La comunicación de convicciones
cristianas y de contenidos éticos
necesita demostrar con los hechos, y



no sólo con las palabras, que entre
verdad y libertad existe una
verdadera armonía; esto requiere, de
un lado, estar profundamente
convencidos del valor y del
significado de la libertad personal.
Pero, por otra parte, obliga a
distinguir cuidadosamente el terreno
ético del terreno político y jurídico.
En el primero, toda llamada de la
autoridad se dirige a la libertad; en el
segundo, el recurso a la coacción
puede ser legítimo.

Ética y política

En las cuestiones éticas la conciencia
se abre a la verdad, que tiene un
evidente poder normativo sobre las
propias decisiones; está en juego la
relación de la conciencia personal
con la concepción que se tiene del
bien humano, a veces relacionado
con principios religiosos; por su
parte, el ámbito jurídico y político se
refiere a las relaciones entre



personas o entre personas e
instituciones, que –en cuanto
reguladas por las leyes– están
sometidas al poder coactivo que el
Estado y sus representantes pueden
usar legítimamente.

Estos dos ámbitos –ético y político–
están muy relacionados, y muchas
veces tienen un desarrollo paralelo.
El homicidio intencional, por
ejemplo, es al mismo tiempo una
grave culpa moral y un delito que el
Estado tiene el deber de perseguir y
castigar. Pero aun en este caso, los
dos ámbitos presentan significativas
diferencias. Baste pensar, por
ejemplo, en el perdón. Una cosa es el
perdón de la culpa moral y otra bien
distinta el perdón del delito: es
deseable que los parientes de la
víctima de un homicidio perdonen
cristianamente al culpable, pero no
sería admisible que el Estado
siguiese sistemáticamente una
política de impunidad del homicidio



intencional. Afirmar lo contrario
sería un abuso ideológico o una
grave ofensa contra el bien común.

Este tipo de diferencias hace
necesario distinguir el plano ético del
político en lo que se refiere a los
principios morales del Evangelio.
Para evitar malas interpretaciones,
se ha de ofrecer un fundamento ético
a los mensajes de tipo moral,
explicitando que tal verdad no
pretende imponerse mediante el uso
del poder político de coacción; esto es
compatible con que, en otro tipo de
verdades éticas, exista una
dimensión ético-política o ético-
jurídica. En estos casos, se deberá
ofrecer además una específica
justificación política o jurídica, es
decir, se deberá demostrar no sólo
que el comportamiento en cuestión
es moralmente equivocado, sino
también que existen razones
específicas por las que el Estado ha
de prohibirlo y castigarlo. Razones



que no son idénticas a las razones
éticas, porque no es misión del
Estado perseguir la culpa moral, sino
promover y tutelar el bien común,
previniendo y castigando aquellas
conductas que lo lesionan (que
dañan la seguridad pública, la
libertad y los derechos de los demás,
las instituciones de interés social
como la familia, etc.).

Ética y Estado

Ciertamente, el Estado promulga
algunas veces leyes injustas. En esos
casos, el ciudadano de recta
conciencia debería poder criticarlas
con libertad. El Concilio Vaticano II
afirmó con claridad el derecho y el
deber de la Iglesia de «dar su juicio
moral, incluso sobre materias
referentes al orden político, cuando
lo exijan los derechos fundamentales
de la persona o la salvación de las
almas» 4.



En estos casos, es importante saber
dar a la disposición legislativa
equivocada una respuesta
culturalmente eficaz. No es una tarea
fácil, porque se precisa ir más allá de
las contraposiciones polémicas,
sabiendo asumir la parte de verdad
de la posición contraria. Cuando en
conciencia se debe criticar una
actuación del Estado, se requiere
mostrar una fina sensibilidad hacia
los valores de las instituciones
democráticas, sensibilidad que no
debería quedar desdibujada por el
hecho, ciertamente muy doloroso, de
que en una acción determinada una
institución concreta se haya
comportado de modo injusto.

La firmeza en los principios éticos
debe ser –y parecer– compatible con
la conciencia de que la realización de
bienes personales y sociales en un
contexto histórico, geográfico y
cultural determinado, se caracteriza
por una contingencia parcialmente



insuperable. En cuestiones prácticas,
es frecuente que no exista una única
solución posible. Incluso las
decisiones de la Iglesia relativas a
cosas no necesarias deben ser
contingentes, precisamente porque
se refieren a una realidad que
depende mucho de las
circunstancias, que cambian con el
paso del tiempo; por eso, es necesario
aprender a reconocer que, en ese
tipo de decisiones, sólo los principios
irrenunciables expresan el aspecto
duradero 5. Nadie puede pretender en
cuestiones temporales imponer
dogmas, que no existen6. Con esto no
se quiere decir que todo en este
mundo es contingente o accidental u
opinable; más bien se trata de
percibir con claridad que en los
asuntos humanos, también los otros
pueden tener razón: ven la misma
cuestión que tú, pero desde distinto
punto de vista, con otra luz, con otra
sombra, con otro contorno. –Sólo en
la fe y en la moral hay un criterio



indiscutible: el de nuestra Madre la
Iglesia7.

La autonomía de las realidades
temporales

Sin embargo, podría suceder que la
doctrina cristiana sobre una
determinada materia ético-social
coincida con la que sostienen todos o
una buena parte de los ciudadanos
que legítimamente militan en un
determinado partido político. En
estos casos se podría originar –
involuntariamente– una situación
delicada, porque podría parecer que
los cristianos o incluso la Iglesia, al
proponer sus enseñanzas, están
apoyando a una determinada parte
política y no presentando
únicamente el mensaje del
Evangelio.

Esa confusión podría motivar
acusaciones de intromisión o de falta
de respeto hacia el Estado;
acusaciones que tal vez serán un



simple pretexto político, o incluso
mal intencionadas; pero que hay que
tener en cuenta cuando se busca
informar la cultura con el espíritu
del Evangelio, aclarando
serenamente lo que pueda dar a
estos reproches apariencia de
verdad. Dos tipos de consideraciones
son oportunas.

La primera es que todos los
ciudadanos, también los que forman
parte de un órgano legislativo o de
un partido político, tienen el derecho
y el deber de sostener las soluciones
que en conciencia consideran útiles
para el bien del propio país, alegando
–si es posible– las razones que
justifican su convicción. Cada uno es
libre de consultar los libros
especializados que considera fiables,
o de hablar con quien desee; si un
ciudadano puede inspirarse en una
teoría política o económica
determinadas, también puede
hacerlo en la Doctrina Social de la



Iglesia. Las soluciones políticas se
miden por su valor intrínseco y por
las razones que las justifican.
Cuestionar las fuentes utilizadas por
cada ciudadano para formar sus
convicciones sería una falta de
respeto a la autonomía de la
conciencia de los demás. Es fácil ver
que la radicalización de tal actitud
llevaría a planteamientos absurdos:
por ejemplo, afirmar que el Estado,
para subrayar su aconfesionalidad,
debería favorecer lo que la Iglesia
condena, como la esclavitud.

La segunda consideración oportuna
es la necesidad de tener una idea
clara acerca de la distinción existente
entre la misión del Estado y la de la
Iglesia. A este propósito Benedicto
XVI ha ofrecido indicaciones muy
útiles. La distinción entre lo que es
del César y lo que es de Dios, con la
consiguiente autonomía de las
realidades temporales, pertenece a la
estructura esencial del cristianismo



8. Es tarea del Estado interrogarse
sobre el modo de realizar la justicia
concretamente aquí y ahora; en este
campo, la Doctrina Social de la
Iglesia se ofrece como una ayuda,
que «no pretende otorgar a la Iglesia
un poder sobre el Estado. Tampoco
quiere imponer a los que no
comparten la fe sus propias
perspectivas y modos de
comportamiento» 9.

Tal doctrina argumenta a partir de la
razón y del derecho natural, y
reconoce que la construcción de un
justo ordenamiento de la vida social
es una tarea política, que «no puede
ser un cometido inmediato de la
Iglesia. Pero, como al mismo tiempo
es una tarea humana primaria, la
Iglesia tiene el deber de ofrecer,
mediante la purificación de la razón
y la formación ética, su contribución
específica, para que las exigencias de
la justicia sean compren sibles y
políticamente realizables. La Iglesia



no puede ni debe emprender por
cuenta propia la empresa política de
realizar la sociedad más justa
posible. No puede ni debe sustituir al
Estado. Pero tampoco puede ni debe
quedarse al margen en la lucha por
la justicia. Debe insertarse en ella a
través de la argumentación racional
y debe despertar las fuerzas
espirituales, sin las cuales la justicia,
que siempre exige también
renuncias, no puede afirmarse ni
prosperar» 10.

La realización de la justicia es un
punto en el que la fe y la política se
acercan. Por eso se requiere una
atención cuidadosa para que nadie
con buena voluntad pueda pensar
que la fe cristiana se identifica con
una de las partes políticas existentes
en la sociedad. Ciertamente, la fe
cristiana tiene algo que decir a las
diversas culturas políticas de los
hombres y de los pueblos; pero la fe
presupone la libertad y se ofrece a la



libertad, que por ello se debe amar
con las palabras y con los hechos.

1. Juan Pablo II, Discurso al Congreso
nacional italiano de agentes de la
cultura y de la comunicación, 9-
XI-2002, n. 2.

2. Cfr. por ejemplo: Litt. enc. 
Redemptor hominis, 4-III-1979, n. 12;
Litt. enc. Centesimus annus, 1-V-1991,
nn. 4, 17 y 46; Litt. enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, nn. 34, 84, 87 y
88; Litt. enc. Fides et ratio, 14-IX-1998,
n. 90.

3. Cfr. por ejemplo: Discurso al
Convenio diocesano promovido por la
diócesis de Roma sobre el tema
“Familia y comunidad cristiana:
formación de la persona y
transmisión de la fe”, 7-VI-2005; 
Discurso al Cuerpo Diplomático
acreditado ante la Santa Sede, 8-
I-2007; Discurso a una Delegación de
la “Académie des Sciences Morales et
Politiques” de París, 10-II-2007; 



Discurso inaugural de la V
Conferencia del Episcopado
Latinoamericano, 13-V-2007.

4. Conc. Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 76.

5. Cfr. Benedicto XVI, Discurso a los
Cardenales, Arzobispos, Obispos y
Prelados superiores de la Curia
Romana, 22-XII-2005.

6. Conversaciones, n. 77.

7. Surco, n. 275.

8. Cfr. Benedicto XVI, Litt. enc. Deus
caritas est, 25-XII-2005, n. 28.

9. Ibid.

10. Ibid.

D. Ángel Rodríguez Luño



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pe/article/comunicar-las-
propias-convicciones/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/es-pe/article/comunicar-las-propias-convicciones/
https://opusdei.org/es-pe/article/comunicar-las-propias-convicciones/
https://opusdei.org/es-pe/article/comunicar-las-propias-convicciones/

	Comunicar las propias convicciones

