opusdei.org

Comunicar las
propias convicciones

Ensayo de D. Angel Rodriguez
Luno

28/10/2010

En un Encuentro para
comunicadores que la Conferencia
Episcopal Italiana promovio en
noviembre de 2002, Juan Pablo II
mencionaba el hecho de que “las
rapidas transformaciones
tecnologicas estan determinando,
sobre todo en el campo de la
comunicacion social, una nueva
condicion para la transmision del



saber, para la convivencia entre los
pueblos, para la formacion de los
estilos de vida y de las mentalidades.
La comunicacion genera cultura y la
cultura se transmite mediante la
comunicacion”. Ese nexo entre
comunicacion y cultura es una de las
principales razones por las que el
mundo de la comunicacion suscita
gran atractivo entre los que nos
interesamos por la ética.

3 3k s sk sk sk o S s sk sk sk o sk sk sk sk sk ok sk sk sk sk s S sk sk sk sk sk ke sk sk sk sk sk ke sk sk

«Las rapidas transformaciones
tecnologicas estan determinando,
sobre todo en el campo de la
comunicacion social, una nueva
condicion para la transmision del
saber, para la convivencia entre los
pueblos y para la formacion de los
estilos de vida y las mentalidades»1.
La adecuada maduraciéon moral
personal no es independiente de la
comunicacion y de la cultura, que se
expresa en los fines y estilos de vida



socialmente aceptados, en las leyes,
en la celebracion de los
acontecimientos y personajes del
pasado que mejor corresponden a la
identidad moral de una sociedad.

La cultura posee unas leyes propias,
por lo que las ideas -y los
sentimientos que éstas fomentan-—
tienen una consistencia y un
desarrollo bastante autonomo. Es
como si las ideas, cuando pasan al
plano de la cultura y la
comunicacion, se separasen de las
inteligencias que las han producido y
comenzasen a vivir una vida propia,
desarrollandose con una fuerza que
depende sélo de si mismas. Una
fuerza que depende de su
consistencia objetiva y de su
dinamismo intrinseco, quiza
distintos de la intencidn que tenian
las personas que las pusieron en
circulacion.



Por eso, cuantos desean contribuir a
informar la vida social con el espiritu
del Evangelio deben estar atentos a
la intima relacion entre
comunicacion y cultura; si se aspira a
intervenir positivamente en la
creacion y transmision de modos de
vida y de visiones del hombre, es
preciso atender a la consistencia y al
previsible desarrollo de las ideas,
mas que a la presunta intencion de
las personas. Una actitud polémica,
una respuesta “brillante” o hiriente
pueden hacer callar a un adversario,
pero sino se ha entendido qué
planteaba, ni se ha apreciado la
consistencia de sus ideas y las
posibles lineas de desarrollo que
éstas tenian, probablemente no se ha
colaborado en el crecimiento cultural
ni se ha ofrecido una alternativa
cultural adecuada; y asi, las ideas que
se han rechazado, reduciendo al
silencio a quien las promovio,
seguirdn teniendo una larga vida.
Sdlo si se consigue hacer una



propuesta que conserve y supere lo
que de bueno y verdadero habia en
las ideas que se considera justo
combatir, cabe ejercer un influjo
cultural real.

Verdad y libertad

En mds de una ocasion Juan Pablo II
sefialé que el conflicto entre verdad y
libertad esta presente en buena parte
de los problemas que aquejan a la
cultura de nuestro tiempo 2. A ese
mismo asunto se ha referido
Benedicto XVI con el concepto de
relativismo 3. Ante las posiciones
relativistas se tiene la tentacion de
responder mostrando su
contradiccion interna: quien
considera que toda verdad es relativa
hace en realidad una afirmacion
absoluta, y por ello se contradice a si
mismo. Se trata de una critica
verdadera, pero culturalmente poco
eficaz, porque no busca entender los
puntos de fuerza que sostienen a los



planteamientos relativistas, ni parece
comprender la cuestion que intentan
solucionar.

Desde una perspectiva ético-social,
las posiciones relativistas tienen su
punto de partida en que en la
sociedad actual existe una pluralidad
de proyectos de vida y de
concepciones del bien, lo cual parece
plantear una disyuntiva: o se
renuncia a la idea de juzgar los
diferentes proyectos de vida, o hay
que abandonar el ideal o el modus
vivendi caracterizado por la
tolerancia. Con otras palabras, un
modo de vida tolerante requeriria
admitir que cualquier concepcion de
la vida vale lo mismo, o por lo menos
tiene el mismo derecho a existir que
cada una de las demas; si esto no se
admitiera, se caeria en un
fundamentalismo ético y social.

El razonamiento es bastante
engafioso, pero se presenta con



apariencia de verdad a causa de un
hecho innegable, que constituye su
punto de fuerza: a lo largo de la
historia, e incluso en la actualidad,
no han faltado quienes han oprimido
violentamente la libertad de las
personas y de los pueblos en nombre
de la verdad. Por eso, para que el
mensaje evangelico sea rectamente
entendido se hace necesario evitar
cualquier palabra, razonamiento o
actitud que pueda hacer pensar que
un cristiano coherente sacrifica la
libertad en nombre de la verdad. Si
se diera esta impresion, aunque
fuera involuntariamente, se
contribuiria a consolidar el
presupuesto fundamental del
relativismo: la idea de que el amor a
la verdad y el amor a la libertad son
incompatibles, por lo menos en la
practica.

La comunicacion de convicciones
cristianas y de contenidos éticos
necesita demostrar con los hechos, y



no solo con las palabras, que entre
verdad y libertad existe una
verdadera armonia; esto requiere, de
un lado, estar profundamente
convencidos del valor y del
significado de la libertad personal.
Pero, por otra parte, obliga a
distinguir cuidadosamente el terreno
ético del terreno politico y juridico.
En el primero, toda llamada de la
autoridad se dirige a la libertad; en el
segundo, el recurso a la coaccion
puede ser legitimo.

Ftica y politica

En las cuestiones éticas la conciencia
se abre a la verdad, que tiene un
evidente poder normativo sobre las
propias decisiones; esta en juego la
relacion de la conciencia personal
con la concepcion que se tiene del
bien humano, a veces relacionado
con principios religiosos; por su
parte, el ambito juridico y politico se
refiere a las relaciones entre



personas o entre personas e
instituciones, que —en cuanto
reguladas por las leyes— estan
sometidas al poder coactivo que el
Estado y sus representantes pueden
usar legitimamente.

Estos dos ambitos —ético y politico-
estan muy relacionados, y muchas
veces tienen un desarrollo paralelo.
El homicidio intencional, por
ejemplo, es al mismo tiempo una
grave culpa moral y un delito que el
Estado tiene el deber de perseguir y
castigar. Pero aun en este caso, los
dos ambitos presentan significativas
diferencias. Baste pensar, por
ejemplo, en el perdon. Una cosa es el
perdon de la culpa moral y otra bien
distinta el perdon del delito: es
deseable que los parientes de la
victima de un homicidio perdonen
cristianamente al culpable, pero no
seria admisible que el Estado
siguiese sistematicamente una
politica de impunidad del homicidio



intencional. Afirmar lo contrario
seria un abuso ideolégico o una
grave ofensa contra el bien comun.

Este tipo de diferencias hace
necesario distinguir el plano ético del
politico en lo que se refiere a los
principios morales del Evangelio.
Para evitar malas interpretaciones,
se ha de ofrecer un fundamento ético
a los mensajes de tipo moral,
explicitando que tal verdad no
pretende imponerse mediante el uso
del poder politico de coaccion; esto es
compatible con que, en otro tipo de
verdades éticas, exista una
dimension ético-politica o ético-
juridica. En estos casos, se debera
ofrecer ademads una especifica
justificacion politica o juridica, es
decir, se debera demostrar no solo
que el comportamiento en cuestion
es moralmente equivocado, sino
también que existen razones
especificas por las que el Estado ha
de prohibirlo y castigarlo. Razones



que no son idénticas a las razones
éticas, porque no es mision del
Estado perseguir la culpa moral, sino
promover y tutelar el bien comun,
previniendo y castigando aquellas
conductas que lo lesionan (que
dafian la seguridad publica, la
libertad y los derechos de los demas,
las instituciones de interés social
como la familia, etc.).

Ftica y Estado

Ciertamente, el Estado promulga
algunas veces leyes injustas. En esos
casos, el ciudadano de recta
conciencia deberia poder criticarlas
con libertad. El Concilio Vaticano II
afirmé con claridad el derecho y el
deber de la Iglesia de «dar su juicio
moral, incluso sobre materias
referentes al orden politico, cuando
lo exijan los derechos fundamentales
de la persona o la salvacion de las
almas» 4.



En estos casos, es importante saber
dar a la disposicion legislativa
equivocada una respuesta
culturalmente eficaz. No es una tarea
facil, porque se precisa ir mas alla de
las contraposiciones polémicas,
sabiendo asumir la parte de verdad
de la posicion contraria. Cuando en
conciencia se debe criticar una
actuacion del Estado, se requiere
mostrar una fina sensibilidad hacia
los valores de las instituciones
democraticas, sensibilidad que no
deberia quedar desdibujada por el
hecho, ciertamente muy doloroso, de
que en una accion determinada una
instituciéon concreta se haya
comportado de modo injusto.

La firmeza en los principios éticos
debe ser —y parecer- compatible con
la conciencia de que la realizacion de
bienes personales y sociales en un
contexto historico, geografico y
cultural determinado, se caracteriza
por una contingencia parcialmente



insuperable. En cuestiones practicas,
es frecuente que no exista una unica
solucion posible. Incluso las
decisiones de la Iglesia relativas a
cosas no necesarias deben ser
contingentes, precisamente porque
se refieren a una realidad que
depende mucho de las
circunstancias, que cambian con el
paso del tiempo; por eso, es necesario
aprender a reconocer que, en ese
tipo de decisiones, s6lo los principios
irrenunciables expresan el aspecto
duradero 5. Nadie puede pretender en
cuestiones temporales imponer
dogmas, que no existen6. Con esto no
se quiere decir que todo en este
mundo es contingente o accidental u
opinable; mas bien se trata de
percibir con claridad que en los
asuntos humanos, también los otros
pueden tener razon: ven la misma
cuestion que tu, pero desde distinto
punto de vista, con otra luz, con otra
sombra, con otro contorno. -Solo en
la fe y en la moral hay un criterio



indiscutible: el de nuestra Madre la
IglesiaT.

La autonomia de las realidades
temporales

Sin embargo, podria suceder que la
doctrina cristiana sobre una
determinada materia ético-social
coincida con la que sostienen todos o
una buena parte de los ciudadanos
que legitimamente militan en un
determinado partido politico. En
estos casos se podria originar —
involuntariamente- una situacion
delicada, porque podria parecer que
los cristianos o incluso la Iglesia, al
proponer sus ensefianzas, estan
apoyando a una determinada parte
politica y no presentando
unicamente el mensaje del
Evangelio.

Esa confusion podria motivar
acusaciones de intromision o de falta
de respeto hacia el Estado;
acusaciones que tal vez seran un



simple pretexto politico, o incluso
mal intencionadas; pero que hay que
tener en cuenta cuando se busca
informar la cultura con el espiritu
del Evangelio, aclarando
serenamente 1o que pueda dar a
estos reproches apariencia de
verdad. Dos tipos de consideraciones
son oportunas.

La primera es que todos los
ciudadanos, también los que forman
parte de un organo legislativo o de
un partido politico, tienen el derecho
y el deber de sostener las soluciones
que en conciencia consideran utiles
para el bien del propio pais, alegando
—si es posible- las razones que
justifican su conviccion. Cada uno es
libre de consultar los libros
especializados que considera fiables,
o de hablar con quien desee; si un
ciudadano puede inspirarse en una
teoria politica o econémica
determinadas, también puede
hacerlo en la Doctrina Social de la



Iglesia. Las soluciones politicas se
miden por su valor intrinseco y por
las razones que las justifican.
Cuestionar las fuentes utilizadas por
cada ciudadano para formar sus
convicciones seria una falta de
respeto a la autonomia de la
conciencia de los demas. Es facil ver
que la radicalizacion de tal actitud
llevaria a planteamientos absurdos:
por ejemplo, afirmar que el Estado,
para subrayar su aconfesionalidad,
deberia favorecer lo que la Iglesia
condena, como la esclavitud.

La segunda consideracion oportuna
es la necesidad de tener una idea
clara acerca de la distincion existente
entre la mision del Estado y la de la
Iglesia. A este proposito Benedicto
XVI ha ofrecido indicaciones muy
utiles. La distincion entre lo que es
del César y lo que es de Dios, con la
consiguiente autonomia de las
realidades temporales, pertenece a la
estructura esencial del cristianismo



8. Es tarea del Estado interrogarse
sobre el modo de realizar la justicia
concretamente aqui y ahora; en este
campo, la Doctrina Social de la
Iglesia se ofrece como una ayuda,
que «no pretende otorgar a la Iglesia
un poder sobre el Estado. Tampoco
quiere imponer a los que no
comparten la fe sus propias
perspectivas y modos de
comportamiento» 9.

Tal doctrina argumenta a partir de la
razon y del derecho natural, y
reconoce que la construccion de un
justo ordenamiento de la vida social
es una tarea politica, que «no puede
ser un cometido inmediato de la
Iglesia. Pero, como al mismo tiempo
es una tarea humana primaria, la
Iglesia tiene el deber de ofrecer,
mediante la purificacion de la razon
y la formacion ética, su contribucion
especifica, para que las exigencias de
la justicia sean compren siblesy
politicamente realizables. La Iglesia



no puede ni debe emprender por
cuenta propia la empresa politica de
realizar la sociedad mas justa
posible. No puede ni debe sustituir al
Estado. Pero tampoco puede ni debe
quedarse al margen en la lucha por
la justicia. Debe insertarse en ella a
través de la argumentacion racional
y debe despertar las fuerzas
espirituales, sin las cuales la justicia,
que siempre exige también
renuncias, no puede afirmarse ni
prosperar» 10.

La realizacion de la justicia es un
punto en el que la fe y la politica se
acercan. Por eso se requiere una
atencion cuidadosa para que nadie
con buena voluntad pueda pensar
que la fe cristiana se identifica con
una de las partes politicas existentes
en la sociedad. Ciertamente, la fe
cristiana tiene algo que decir a las
diversas culturas politicas de los
hombres y de los pueblos; pero la fe
presupone la libertad y se ofrece a la



libertad, que por ello se debe amar
con las palabras y con los hechos.

1. Juan Pablo II, Discurso al Congreso
nacional italiano de agentes de la
cultura y de la comunicacion, 9-
XI-2002, n. 2.

2. Cfr. por ejemplo: Litt. enc.
Redemptor hominis, 4-111-1979, n. 12;
Litt. enc. Centesimus annus, 1-V-1991,
nn. 4, 17 y 46; Litt. enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, nn. 34, 84, 87y
88; Litt. enc. Fides et ratio, 14-1X-1998,
n. 90.

3. Cfr. por ejemplo: Discurso al
Convenio diocesano promovido por la
diocesis de Roma sobre el tema
“Familia y comunidad cristiana:
formacion de la personay
transmision de la fe”, 7-VI-2005;
Discurso al Cuerpo Diplomatico
acreditado ante la Santa Sede, 8-
I-2007; Discurso a una Delegacion de
la “Académie des Sciences Morales et
Politiques” de Paris, 10-11-2007;



Discurso inaugural de la V
Conferencia del Episcopado
Latinoamericano, 13-V-2007.

4. Conc. Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, n. 76.

5. Cfr. Benedicto XVI, Discurso a los
Cardenales, Arzobispos, Obispos y
Prelados superiores de la Curia
Romana, 22-XII1-2005.

6. Conversaciones, n. 77.
7. Surco, n. 275.

8. Cfr. Benedicto XVI, Litt. enc. Deus
caritas est, 25-X11-2005, n. 28.

9. Ibid.

10. Ibid.

D. Angel Rodriguez Lufio




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pe/article/comunicar-las-
propias-convicciones/ (01/02/2026)


https://opusdei.org/es-pe/article/comunicar-las-propias-convicciones/
https://opusdei.org/es-pe/article/comunicar-las-propias-convicciones/
https://opusdei.org/es-pe/article/comunicar-las-propias-convicciones/

	Comunicar las propias convicciones

