
opusdei.org

Viaje apostólico del
Papa Francisco a
Bélgica y
Luxemburgo

Intervenciones del Papa
Francisco en su viaje apostólico
a Bélgica y Luxemburgo (26-29
de septiembre de 2024).

29/09/2024



Jueves, 26 de septiembre.
Luxemburgo

- Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el cuerpo
diplomático ante el “Cercle Cité”. 

- Encuentro con la comunidad
católica en la Catedral de "Notre-
Dame" de Luxemburgo. 

Viernes, 27 de septiembre.
Bélgica

- Encuentro con las autoridades y la
sociedad civil en el castillo de Laeken

- Encuentro con los profesores
universitarios en la “Promotiezaal”
de la “Katholieke Universiteit
Leuven”.



Sábado, 28 de septiembre.
Bélgica

- Encuentro con los obispos,
sacerdotes, diáconos, consagrados,
consagradas, seminaristas y
operadores pastorales en la Basílica
del Sagrado Corazón de Koekelberg.

- Encuentro con los estudiantes
universitarios en el Aula Magna de la
Université Catholique de Louvain.

Domingo, 29 de septiembre.
Bélgica

- Santa Misa en el estadio “Rey
Baldovino”.

Jueves, 26 de septiembre.
Luxemburgo



Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el cuerpo
diplomático ante el “Cercle Cité”.

Altezas Reales,

señor Primer Ministro,

distinguidos representantes de la
sociedad civil,

ilustres miembros del Cuerpo
diplomático,

señoras y señores,

Eminencias:

Estoy contento de realizar esta visita
al Gran Ducado de Luxemburgo. Mi
agradecimiento sincero a Su Alteza
Real; y también al Primer Ministro
por las cordiales expresiones de
bienvenida que me ha dispensado. Y
también por la bienvenida tan
acogedora con vuestra familia [del
Gran Duque], gracias.



Debido a su especial situación
geográfica, en la confluencia de
diferentes áreas lingüísticas y
culturales, Luxemburgo se encontró
con frecuencia en la encrucijada de
los acontecimientos históricos
europeos más relevantes; dos veces,
en la primera mitad del siglo pasado,
tuvo que sufrir la invasión y la
privación de libertad e
independencia.

Aleccionado por su historia —la
historia es maestra de vida—, desde
el final de la Segunda Guerra
Mundial vuestro país se ha
distinguido por su compromiso en
construir una Europa unida y
solidaria, en la que cada país, grande
o pequeño que fuera, tuviera su
propio papel, dejando atrás por fin
las divisiones, los contrastes y las
guerras provocadas por
nacionalismos exasperados e
ideologías perniciosas. Las ideologías



son siempre un enemigo de la
democracia.

También hay que reconocer que
cuando prevalece la lógica del
enfrentamiento y de la
contraposición violenta, los lugares
que se encuentran en la frontera
entre las potencias en conflicto
acaban siendo —a pesar suyo—
fuertemente implicados. Cuando, en
cambio, los espíritus encuentran por
fin caminos de sabiduría, y la
oposición es sustituida por la
cooperación, entonces esos mismos
lugares se convierten en los más
adecuados para indicar, no sólo
simbólicamente, la necesidad de una
nueva era de paz y las vías a seguir.

Luxemburgo, miembro fundador de
la Unión Europea y de sus
Comunidades predecesoras, sede de
numerosas instituciones europeas,
entre ellas el Tribunal de Justicia de
la Unión, el Tribunal de Cuentas y el



Banco de Inversiones, no es una
excepción a esta regla. Y esto sucede
siempre cuando nos mantenemos en
la lógica de la paz, no olvidemos que
la guerra siempre es una derrota. La
paz —Luxemburgo tiene una historia
de construcción de la paz— es
necesaria. Es muy triste que hoy en
un país de Europa las inversiones
que dan más rentabilidad son las de
las fábricas de armas. Es muy triste.

A su vez, la sólida estructura
democrática de vuestro país, que
vela por la dignidad de la persona
humana y la defensa de sus
libertades fundamentales, es el
requisito indispensable para
desempeñar un papel tan relevante
en el contexto continental. En efecto,
no es la extensión del territorio o el
número de habitantes la condición
indispensable para que un Estado
desempeñe un papel importante en
la escena internacional, o para que se
convierta en un centro neurálgico a



nivel económico y financiero. Es más
bien la paciente construcción de
instituciones y leyes sabias que, al
regular la vida de los ciudadanos
según criterios de equidad y en el
respeto del estado de derecho, sitúan
a la persona y al bien común en el
centro, previniendo y
contrarrestando los peligros de
discriminación y exclusión.
Luxemburgo es un país de puertas
abiertas, un hermoso testimonio de
no discriminación y de no exclusión.

En este sentido, siguen siendo
actuales las palabras que san Juan
Pablo II pronunció cuando visitó
Luxemburgo en 1985: «vuestro país
—dijo— permanece fiel a su vocación
de ser, en esta importante
encrucijada de civilizaciones, un
lugar de intercambios y de
cooperación intensos entre un
número cada vez mayor de países.
Anhelo fervientemente que este
deseo de solidaridad una cada vez

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/1985/travels/documents/trav_paesi-bassi.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/1985/travels/documents/trav_paesi-bassi.html


más a las comunidades nacionales y
se extienda a todas las naciones del
mundo, especialmente a las más
pobres» (Discurso en la ceremonia de
bienvenida, 15 mayo 1985). Al hacer
mías estas afirmaciones, renuevo
particularmente mi llamamiento
para que se establezcan relaciones
solidarias entre los pueblos, de modo
que todos sean partícipes y
protagonistas de un ordenado
proyecto de desarrollo integral.

La doctrina social de la Iglesia indica
las características de ese progreso y
las vías para alcanzarlo. También yo
me he incorporado en la estela de
este magisterio profundizando dos
grandes temas: el cuidado de la
creación y la fraternidad. En efecto,
el desarrollo, para ser auténtico e
integral, no debe expoliar y degradar
nuestra casa común ni debe dejar al
margen a pueblos o grupos sociales:
todos, todos hermanos. La riqueza —
no lo olvidemos— es una



responsabilidad. Por esa razón, pido
una vigilancia constante para no
descuidar a las naciones más
desfavorecidas, es más, para que se
les ayude a salir de sus condiciones
de empobrecimiento. Esta es una
manera adecuada para conseguir
que disminuya el número de los que
se ven obligados a emigrar, a
menudo en condiciones inhumanas y
peligrosas. Dejemos que
Luxemburgo, con su peculiar
historia, con su igualmente peculiar
situación geográfica, con algo menos
de la mitad de sus habitantes
procedentes de otras partes de
Europa y del mundo, sea una ayuda y
un ejemplo en el indicar el camino a
seguir para la acogida e integración
de migrantes y refugiados. Y ustedes
son un modelo de esto.

Por desgracia, hay que constatar el
resurgimiento, incluso en el
continente europeo, de
desavenencias y enemistades que, en



lugar de resolverse sobre la base de
la buena voluntad mutua, la
negociación y la labor diplomática,
desembocan en hostilidades abiertas,
con su secuela de destrucción y
muerte. Parece que el corazón
humano no siempre sabe preservar
la memoria y que periódicamente se
extravía y vuelve a los trágicos
caminos de la guerra. Somos
olvidadizos en esto. Para curar esta
peligrosa esclerosis, que enferma
gravemente a las naciones y aumenta
los conflictos y corre el riesgo de
lanzarlas a aventuras con inmensos
costes humanos, renovando inútiles
masacres, es necesario mirar hacia lo
alto, es necesario que la vida
cotidiana de los pueblos y de sus
gobernantes esté animada por
elevados y profundos valores
espirituales. Serán estos valores los
que impidan el extravío de la razón y
la vuelta irresponsable a cometer los
mismos errores del pasado,
agravados además por el mayor



poder técnico del que ahora dispone
el ser humano. Luxemburgo está
precisamente al centro de la
capacidad de entablar vínculos de
amistad y evitar estos derroteros. Yo
diría que es una de vuestras
vocaciones.

Como Sucesor del apóstol Pedro, en
nombre de la Iglesia que —como
decía Pablo VI— es experta en
humanidad, también yo soy enviado
aquí para testimoniar que esta savia
vital, esta fuerza siempre nueva de
renovación personal y social es el
Evangelio. Este nos hace encontrar
simpatía entre todas las naciones,
entre todos los pueblos. Simpatía, es
decir, sentir del mismo modo, sufrir
del mismo modo. El Evangelio de
Jesucristo es el único capaz de
transformar profundamente el alma
humana, haciéndola capaz de obrar
el bien incluso en las situaciones más
difíciles, de apagar los odios y
reconciliar a las partes en conflicto.

https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


Que todos, cada hombre y cada
mujer, en plena libertad, puedan
conocer el Evangelio de Jesús, que ha
reconciliado en su Persona a Dios y
al hombre, y que, sabiendo lo que
hay en el corazón humano, puede
sanar sus heridas. Siempre positivo.

Alteza Real, señoras y señores:

Luxemburgo puede indicar a todos
las ventajas de la paz en contraste
con los horrores de la guerra, las
ventajas de la integración y
promoción de los migrantes frente a
su segregación —y por ello quiero
expresarles mi agradecimiento, este
espíritu de acogida hacia los
emigrantes y también el darles un
lugar en vuestra sociedad, esto
enriquece—, los beneficios de la
cooperación entre las naciones frente
a las nefastas consecuencias del
endurecimiento de posiciones y la
búsqueda egoísta y miope, o incluso
violenta, de los propios intereses. Y



me permito de añadir algo. He visto
el porcentaje de los nacimientos, por
favor, más niños, más niños. Es el
futuro. No digo más niños y menos
perritos —esto lo digo en Italia—,
pero sí más niños.

En efecto, es urgente que quienes
están investidos de autoridad se
comprometan, con constancia y
paciencia, en llevar adelante
negociaciones honestas con vistas a
resolver los desacuerdos, con ánimo
dispuesto a encontrar compromisos
honorables que no socaven nada y
que puedan, en cambio, construir
seguridad y paz para todos.

“Pour servir”, “Para servir”:con este
lema he venido a ustedes. Se refiere
directa y eminentemente a la misión
de la Iglesia, que Cristo, el Señor que
se hizo siervo, envió al mundo como
el Padre lo había enviado a Él. Pero
permítanme que les recuerde que
esto —el ser servidores— es también



para cada uno de ustedes el más alto
título de nobleza. El servicio es para
ustedes también la tarea principal, la
actitud que hay que asumir cada día.
Que el buen Dios les conceda servir
siempre con espíritu alegre y
generoso. Y aquellos que no tienen fe
trabajen por los hermanos, trabajen
por la patria, trabajen por la
sociedad. Este es un camino para
todos, siempre buscando el bien
común.

Que María Mutter Jesu, Consolatrix
Afflictorum, Patrona Civitatis et
Patriae Luxemburgensisvele por
Luxemburgo y por el mundo, y nos
alcance de su Hijo Jesús la paz y todo
bien.

Que Dios bendiga a Luxemburgo.
Gracias.

Encuentro con la comunidad
católica en la Catedral de "Notre-
Dame" de Luxemburgo.



Me gustaría retomar lo que usted
dijo sobre el drama de la migración.
No olvidemos que en el Antiguo
Testamento, hay como un estribillo
que se repite y se repite tantas veces: 
la viuda, el huérfano y el extranjero.

Tener compasión —dice el Señor, ya
en el Antiguo Testamento— de los
abandonados. En aquel tiempo las
viudas y los huérfanos eran
abandonados, como también los
extranjeros, los migrantes. Los
migrantes son parte de la revelación.
Muchas gracias al pueblo y al
gobierno luxemburgués por lo que
hacen por los migrantes, ¡gracias!

* * *

Alteza Real,

señor cardenal y hermanos obispos,

queridas hermanas, queridos
hermanos :



Me siento muy contento de estar aquí
con ustedes, en esta magnífica
catedral. Agradezco al Gran Duque y
a su familia su presencia; y doy las
gracias al cardenal Jean-Claude
Hollerich por sus amables palabras,
así como también a Diogo, Christine
y sor María Perpetua por sus
testimonios.

Nuestro encuentro se realiza en
concomitancia con un importante 
Jubileo mariano, con el que la Iglesia
de Luxemburgo recuerda cuatro
siglos de devoción a María, Consuelo
de los afligidos, Patrona del país. Ese
título sintoniza bien con el tema que
han elegido para esta visita: “Para
servir”. Consolar y servir, en efecto,
son dos aspectos fundamentales del
amor que Jesús nos dio, que nos
confió como misión (cf. Jn 13,13-17) y
que nos mostró como el único
camino hacia la alegría plena (cf. Hch
20,35). Por eso, dentro de unos
momentos, en la oración de apertura



del Año mariano, pediremos a la
Madre de Dios que nos ayude a ser
“misioneros, dispuestos a dar
testimonio de la alegría del
Evangelio”, conformando nuestro
corazón al suyo “para ponernos al
servicio de nuestros hermanos”.
Podemos entonces detenernos a
reflexionar precisamente sobre estas
tres palabras: servicio, misión y 
alegría.

En primer lugar, el servicio. Hace un
momento se dijo que la Iglesia de
Luxemburgo quiere ser “la Iglesia de
Jesucristo, que no vino para ser
servido, sino para servir” (cf. Mt
20,28; Mc 10,45). También se recordó
la imagen de san Francisco
abrazando al leproso y curando sus
heridas. Yo, desde el servicio,
quisiera encomendarles un aspecto
que hoy es muy urgente: el de la 
acogida. Lo hago aquí, entre ustedes,
de modo especial, porque vuestro
país tiene y mantiene viva, en este



campo, una tradición secular, como
nos ha recordado sor María
Perpetua, y como ha aflorado varias
veces, también en los otros
testimonios, en el grito “¡todos, todos,
todos!”, repetido en varias ocasiones.
Sí, el espíritu del Evangelio es
espíritu de acogida, de apertura a
todos, y no admite ningún tipo de
exclusión (cf. Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 47). Los animo, por tanto, a
permanecer fieles a esta herencia, a
esta riqueza que ustedes tienen, a
seguir haciendo de vuestro país una
casa acogedora para todo el que
llame a vuestra puerta pidiendo
ayuda y hospitalidad.

Es un deber de justicia, aún antes
que de caridad, como ya dijo san
Juan Pablo II cuando recordaba las
raíces cristianas de la cultura
europea. Él animó a los jóvenes
luxemburgueses a trazar el camino
de «una Europa no sólo de bienes y
mercancías, sino de valores, de

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_madre_de_coraz%C3%B3n_abierto
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_madre_de_coraz%C3%B3n_abierto
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html


hombres y de corazones», en la que
el Evangelio fuera compartido «en la
palabra del anuncio y en los signos
del amor» (Discurso a los jóvenes del
Gran Ducado de Luxemburgo, 16
mayo 1985, 4), en las dos cosas.
Insisto en esto porque es importante:
una Europa y un mundo en los que el
Evangelio se comparta en la palabra
del anuncio unida a los signos del
amor.

Y esto nos lleva al segundo tema: la 
misión. Antes, el cardenal Arzobispo
habló de una “evolución de la Iglesia
luxemburguesa en una sociedad
secularizada”. Me gustó esta
expresión: la Iglesia, en una sociedad
secularizada, progresa, madura,
crece. No se repliega en sí misma,
triste, resignada, resentida, no; sino
que acepta el desafío, en fidelidad a
los valores de siempre, de
redescubrir y revalorizar de manera
nueva los caminos de evangelización,
pasando cada vez más de una simple



propuesta de atención pastoral a una
propuesta de anuncio misionero —y
se necesita valor—. Y a fin de
realizarlo está preparada para
avanzar, por ejemplo —como nos ha
recordado Christine—, en el
compartir responsabilidades y
ministerios, caminando juntos como
comunidad que anuncia y hace de la
sinodalidad “un modo duradero de
relacionarse” entre sus miembros.

Y del valor de este crecimiento nos
han dado una imagen muy bella los
jóvenes amigos que, hace poco,
interpretaron algunas escenas del
musical Laudato si’. ¡Magníficos! ¡Lo
hicieron muy bien! ¡Gracias por el
regalo que nos han dado! Vuestro
trabajo, fruto de un esfuerzo
comunitario que ha involucrado a
muchos en la Arquidiócesis, es para
nosotros un signo doblemente
profético. En primer lugar, nos
recuerda nuestra responsabilidad en
relación a la “casa común”, de la que



somos custodios y no dueños
absolutos. Y también nos hace
reflexionar sobre cómo esa misión,
compartida con todos, es en sí misma
un maravilloso instrumento coral
para anunciar a los demás la belleza
del Evangelio. Y para todos nosotros,
esto es importante. Porque lo que
nos impulsa hacia la misión no es la
necesidad de “contar con números”,
de hacer “proselitismo”, sino el deseo
de dar a conocer a la mayor cantidad
posible de hermanas y hermanos la
alegría del encuentro con Cristo.
Aquí quisiera recordar una hermosa
expresión de Benedicto XVI: “La
Iglesia no crece por proselitismo sino
por atracción”.

Más allá de cualquier dificultad, este
es el dinamismo vivo del Espíritu
Santo que actúa en nosotros. El amor
nos apremia a anunciar el Evangelio
abriéndonos a los demás, y el desafío
del anuncio nos hace crecer como
comunidad, ayudándonos a vencer el

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070513_conference-brazil.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070513_conference-brazil.html


miedo de emprender nuevos
caminos, empujándonos a acoger con
agradecimiento la aportación de los
demás. Es una dinámica bella, sana y
gozosa, que nos hará bien cultivar en
nosotros y a nuestro alrededor.

Llegamos así a la tercera palabra: la 
alegría. Diogo, hablando de su
experiencia en la Jornada Mundial
de la Juventud, recordaba la felicidad
que experimentó en la vigilia de la
fiesta, esperando, con sus coetáneos
provenientes de muchas naciones, el
momento de encontrarnos; así como
también la emoción de despertarse,
la mañana siguiente, rodeado de
tantos amigos y, además, el
entusiasmo experimentado durante
la preparación que hicieron juntos
en Portugal. Y la alegría, un año
después, al reunirse junto con los
demás aquí en Luxemburgo. ¿Lo
ven? Nuestra fe es así. Es alegre,
“danzante”, porque nos manifiesta
que somos hijos de un Dios amigo del

https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2023/outside/documents/portogallo-gmg-2023.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2023/outside/documents/portogallo-gmg-2023.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2023/8/5/portogallo-veglia-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2023/8/5/portogallo-veglia-giovani.html


hombre, que nos quiere contentos y
unidos, que nada lo hace más feliz
que nuestra salvación (cf. Lc 15,4-32;
S. Gregorio Magno, Homilías sobre
los Evangelios, 34,3).Y sobre esto,
tengan presente por favor que a la
Iglesia le hacen daño esos cristianos
tristes, aburridos y con la cara larga.
Estos no son cristianos. Por favor,
tengan la alegría del Evangelio. Esto
nos hace creer y crecer mucho.

Al respecto, quisiera finalizar
recordando otra hermosa tradición
de vuestro país, de la que nos han
hablado: la procesión de primavera
—Springprozession—, que se lleva a
cabo en Pentecostés en Echternach,
recordando la infatigable obra
misionera de san Willibrord,
evangelizador de estas tierras. Toda
la ciudad sale a bailar por las calles y
las plazas, junto con muchos
peregrinos y visitantes que llegan, y
la procesión se convierte en una
grandísima y única danza.



Recordemos que el rey David bailaba
delante del Señor y esta es una
expresión de fidelidad. Grandes y
pequeños, todos van bailando juntos
hacia la catedral —supe que este año,
incluso bajo la lluvia—, dando
testimonio con entusiasmo, en
recuerdo del santo Pastor, de cuán
bello es caminar juntos y
encontrarnos como hermanos en
torno a la mesa de nuestro Señor.Y
aquí, permítanme decirles algo muy
breve: por favor, no pierdan la
capacidad de perdonar. Saben que
todos debemos perdonar, pero
¿saben por qué? Porque todos hemos
sido perdonados y todos necesitamos
perdón.

Queridas hermanas, queridos
hermanos, qué hermosa es la misión
que el Señor nos confía; la misión de 
consolar y servir, con el ejemplo y la
ayuda de María. Gracias a ustedes,
consagrados y consagradas, por el
trabajo que hacen, seminaristas,



sacerdotes, a todos; y también por la
ayuda generosa que han querido
compartir con los necesitados. Donde
hay un necesitado esta Cristo. Los
bendigo y rezo por ustedes. Y
también ustedes, por favor, recen
por mí. Gracias.

Viernes, 27 de septiembre. Bélgica

Encuentro con las autoridades y la
sociedad civil en el castillo de
Laeken

Sus Majestades,

señor Primer Ministro,

hermanos obispos,

distinguidas autoridades,

señoras y señores:

Agradezco a Su Majestad por la
cálida acogida y el amable saludo
que me ha dirigido. Estoy muy
contento de visitar Bélgica. Cuando



se piensa en este país, se evoca algo
pequeño y grande a la vez, un país
occidental y al mismo tiempo central,
como si fuera el corazón palpitante
de un sistema gigante.

Efectivamente, las proporciones y el
orden de las grandezas engañan.
Bélgica no es un estado tan extenso,
pero su historia peculiar ha hecho
que, inmediatamente después del
final de la Segunda Guerra Mundial,
los pueblos europeos, cansados y
debilitados, iniciando un serio
camino de pacificación, colaboración
e integración, vieran en Bélgica la
sede natural de las principales
instituciones europeas. Por el hecho
de ser la línea divisoria entre el
mundo germánico y el latino,
colindante con Francia y Alemania,
países que más habían encarnado las
antítesis nacionalistas en la base del
conflicto, Bélgica aparece como el
lugar ideal, casi una síntesis de
Europa, desde el cual contribuir a la



reconstrucción física, moral y
espiritual.

Se podría decir que Bélgica es un
puente entre el continente y las islas
británicas, entre el área de matriz
germánica y francófona, entre el sur
y el norte de Europa. Un puente, para
permitir que la concordia se expanda
y las controversias se disipen. Un
puente donde cada uno, con su
lengua, mentalidad y convicciones,
encuentra al otro y elige la palabra,
el diálogo y el intercambio como
medios para relacionarse. Un lugar
donde se aprende a hacer de la
propia identidad, no un ídolo o una
barrera, sino un espacio de acogida
que sea punto de partida y retorno,
donde se promueven intercambios
válidos, se buscan juntos nuevos
equilibrios y se construyen nuevas
síntesis. Bélgica es un puente que
favorece el comercio, que comunica
y pone en diálogo las civilizaciones.
Un puente, por lo tanto,



indispensable para construir la paz y
repudiar la guerra.

De este modo se comprende lo
grande que es la pequeña Bélgica. Se
entiende la necesidad que Europa
tiene de ella para recordarse a sí
misma su historia, hecha de pueblos
y culturas, de catedrales y
universidades, de conquistas del
ingenio humano, pero también de
tantas guerras y de una voluntad de
dominio que se convirtió a veces en
colonialismo y explotación.

Europa necesita a Bélgica para llevar
adelante el camino de paz y de
fraternidad entre los pueblos que la
forman. Este país recuerda a todos
los demás que, cuando —basándose
en las más variadas e insostenibles
excusas— se comienzan a desacatar
las fronteras y los tratados, y se deja
a las armas el derecho de crear el
derecho, subvirtiendo el que está
vigente, se destapa la caja de



Pandora y todos los vientos
comienzan a soplar violentamente,
batiéndose contra la casa y
amenazando con destruirla. En este
momento histórico creo que Bélgica
tiene un papel muy importante.
Estamos cerca de una guerra casi
mundial.

En efecto, la concordia y la paz no
son una conquista que se logra de
una vez por todas, sino una tarea y
una misión —la concordia y la paz
son una tarea y una misión—, que se
deben cultivar incesantemente,
tratadas con tenacidad y paciencia.
El ser humano, en efecto, cuando
deja de hacer memoria del pasado,
privándose de la enseñanza de este,
posee la desconcertante capacidad de
volver a caer, incluso después de
haberse levantado, olvidando los
sufrimientos y el costo aterrador de
las generaciones pasadas. En esto la
memoria no funciona, es curioso, hay
otras fuerzas, tanto en la sociedad



como en las personas, que nos hacen
caer siempre en las mismas cosas.

En este sentido, Bélgica es más
valiosa que nunca para la memoria
del continente europeo. Memoria
que, naturalmente, pone a
disposición argumentos irrefutables
para el desarrollo de una acción
cultural, social y política constante y
oportuna, a la vez valiente y
prudente y que excluya un futuro en
el que la idea y la práctica de la
guerra, con sus consecuencias
catastróficas, vuelvan a ser una
opción viable.

La historia, magistra vitae, muy
frecuentemente ignorada, desde
Bélgica llama a Europa a
reemprender su camino, a recuperar
su verdadero rostro, a confiar
nuevamente en el futuro abriéndose
a la vida, a la esperanza, para vencer
el invierno demográfico y el infierno
de la guerra. Son las dos calamidades



de este momento. El infierno de la
guerra, que ya lo estamos viendo —
que puede transformarse en una
guerra mundial—, y el invierno
demográfico. Ante esto debemos ser
prácticos, ¡hay que tener hijos! ¡tener
hijos!

La Iglesia católica quiere ser una
presencia que, dando testimonio de
su fe en Cristo resucitado, ofrece a
las personas, a las familias, a las
sociedades y a las naciones, una
esperanza antigua y siempre nueva,
una presencia que ayuda a todos a
afrontar los desafíos y las pruebas,
sin entusiasmos volátiles ni
pesimismos sombríos, sino con la
certeza de que el ser humano, amado
por Dios, tiene una vocación eterna
de paz y de bien, y no está destinado
a la disolución ni a la nada.

Con la mirada fija en Jesús, la Iglesia
se reconoce siempre como discípula,
que con temor y tremor sigue a su



Maestro, reconociéndose santa en
cuanto fundada por Él y, al mismo
tiempo, frágil —santa y pecadora—e
insuficiente en sus miembros,
siempre carente y superada por la
tarea que le ha sido confiada.

La Iglesia anuncia una Noticia que
puede colmar de alegría los
corazones y, con las obras de caridad
y los innumerables testimonios de
amor al prójimo, busca brindar
signos concretos y pruebas del amor
que la mueve. Ella, sin embargo, vive
en lo concreto de las culturas y
mentalidades de una determinada
época, que ella contribuye a dar
forma o que, de algún modo, en
ocasiones la somete; y no siempre
comprende y vive el mensaje
evangélico en su pureza y plenitud.
La Iglesia es santa y pecadora.

En esta permanente coexistencia
entre santidad y pecado, entre luces
y sombras vive la Iglesia, a menudo



con resultados de gran generosidad y
espléndida dedicación, y a veces,
lamentablemente, con la irrupción
de dolorosos antitestimonios. Pienso
en los dramáticos casos de abusos de
menores, —a los que se han referido
el Rey y el Primer Ministro—, un
flagelo que la Iglesia está afrontando
con decisión y firmeza, escuchando y
acompañando a las personas heridas
e implementando un amplio
programa de prevención en todo el
mundo.

Hermanos y hermanas, ¡esto es
vergonzoso! Esta vergüenza, la
vergüenza de los abusos a menores,
la debemos tomar en nuestras
manos, y pedir perdón, y resolver el
problema. Cuando nosotros
pensamos en los santos Inocentes
decimos, ¡qué tragedia ha causado el
rey Herodes!; sin embargo, hoy en la
Iglesia sigue presente este tipo de
crimen. La Iglesia debe
avergonzarse, pedir perdón y tratar



de resolver esta situación con
humildad cristiana. Debe poner
todas las condiciones para que esto
no vuelva a repetirse. Alguien me ha
dicho, “Santidad, según las
estadísticas la gran mayoría de los
abusos se dan en la familia, en el
barrio, en el mundo del deporte o en
la escuela”. ¡Un solo abuso es
suficiente para avergonzarse! En la
Iglesia debemos pedir perdón por
esto, y que los demás pidan perdón
por su parte. Esta es nuestra
vergüenza y nuestra humillación.

A este respecto, me entristeció el
fenómeno de las “adopciones
forzadas”, presentes también aquí en
Bélgica entre los años 50 y 70 del
siglo pasado. En esas historias
espinosas se mezcló el fruto amargo
de un crimen y un delito, con aquello
que era lamentablemente el
resultado de una mentalidad
difundida en todos los estratos de la
sociedad; hasta el punto que, quienes



actuaban de acuerdo a esa
mentalidad, pensaban en conciencia
que estaban haciendo un bien, tanto
para el niño como para la madre.

Con frecuencia las familias y otras
entidades sociales, incluida la Iglesia,
pensaron que, para quitar el estigma
negativo, que desgraciadamente en
esos tiempos afectaba a la que era
madre soltera, sería mejor para
ambos, madre e hijo, que este último
fuera adoptado. Hubo incluso casos
en los cuales a algunas mujeres no se
les dio la oportunidad de decidir si
quedarse con el niño o darlo en
adopción.

Esto sucede hoy en algunas culturas,
en algunos países.

Como sucesor del apóstol Pedro,
suplico al Señor para que la Iglesia
encuentre siempre en sí misma la
fuerza para actuar con claridad y no
uniformarse con la cultura
dominante, aun cuando esa cultura



utilizase —manipulándolos— valores
que derivan del Evangelio, pero sólo
para sacar de ellos conclusiones
ilegítimas, con sus consecuentes
cargas de sufrimiento y exclusión.

Rezo para que los responsables de las
naciones, fijándose en Bélgica y en su
historia, sepan aprender de ello y,
así, ahorren a sus pueblos catástrofes
incesantes e innumerables lutos.
Rezo para que los gobernantes sepan
asumir su responsabilidad, el riesgo
y el honor de la paz, y sepan alejar el
peligro, la ignominia y la absurdidad
de la guerra. Rezo para que teman al
juicio de la conciencia, de la historia
y de Dios, y conviertan la mirada y
los corazones, poniendo siempre el
bien común en primer lugar. En este
momento en que la economía se ha
desarrollado tanto, quisiera subrayar
que en algunos países las inversiones
que dan más ingresos son las
fábricas de armas.



Majestad, señoras y señores, el lema
de mi visita a su país es “En route,
avec Espérance”. Me hace pensar el
hecho de que Espérance esté escrito
con mayúscula, eso me sugiere que la
esperanza no es una cosa que se lleva
en la mochila durante el camino, no,
la esperanza es un regalo de Dios,
quizás es la virtud más humilde —
decía el escritor— pero es la que
nunca falla, es la que nunca
defrauda. La esperanza es un don de
Dios y se lleva en el corazón. Y
entonces quiero dejarles este deseo
de esperanza, a ustedes y a todos los
hombres y mujeres que viven en
Bélgica: que puedan pedir y recibir
siempre este don del Espíritu Santo,
la esperanza, para caminar juntos
con Esperanza en el camino de la
vida y de la historia. ¡Gracias!

Encuentro con los profesores
universitarios en la
“Promotiezaal” de la “Katholieke
Universiteit Leuven”.



Señor Rector,

ilustres profesores,

queridos hermanos y hermanas,
buenas tardes.

Me alegro de poder estar aquí entre
ustedes y agradezco al rector sus
palabras de bienvenida, con las que
ha recordado la historia y la
tradición en las que está cimentada
esta Universidad, así como también
algunos de los principales retos
actuales que nos interpelan a todos.
Esta es la primera tarea de la
Universidad: ofrecer una formación
integral para que las personas
adquieran los instrumentos
necesarios para interpretar el
presente y proyectar el futuro.

La formación cultural, ciertamente,
no es nunca un fin en sí misma y las
universidades no deben caer en la
tentación de convertirse en
“catedrales en el desierto”, sino que



son, por su propia naturaleza,
lugares donde se promueven ideas y
nuevos estímulos para la vida y el
pensamiento del hombre y para los
desafíos de la sociedad, es decir, 
espacios generativos. Es hermoso
pensar que la Universidad genera
cultura, desarrolla ideas, pero sobre
todo promueve la pasión por la
búsqueda de la verdad, al servicio
del progreso humano. En particular,
los ateneos católicos, como este,
están llamados «a llevar la
aportación decisiva de la levadura,
de la sal y de la luz del Evangelio de
Jesucristo y de la Tradición viva de la
Iglesia, que está siempre abierta a
nuevos escenarios y a nuevas
propuestas» (Const. ap. Veritatis
gaudium, 3).

Deseo por tanto hacerles una sencilla
invitación a ensanchar las fronteras
del conocimiento. No se trata de
aumentar las nociones o las teorías,
sino de hacer de la formación

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.html


académica y cultural un espacio
vital, que abraza la vida y la
interpela.

Hay una breve historia bíblica que se
narra en el Libro de las Crónicas, que
me gustaría evocar aquí. El
protagonista es Iabés, que dirige a
Dios esta súplica: «Si me bendices
verdaderamente, ensancharás mis
fronteras» (1 Cr 4,10). Iabés significa
“dolor”, y lo habían llamado así
porque su madre había sufrido
mucho al darlo a luz. Pero ahora
Iabés no quiere quedarse encerrado
en su dolor, dejándose arrastrar por
el lamento, y pide al Señor
“ensanchar las fronteras” de su vida,
para entrar en un espacio bendito,
más grande, más acogedor. Lo
contrario son cerrazones.

Ensanchar las fronteras y ser un
espacio abierto para el hombre y
para la sociedad constituye la gran
misión de la Universidad.



En nuestro contexto, efectivamente,
nos encontramos ante una situación
ambivalente, en la que los márgenes
se estrechan. Por una parte, estamos
sumergidos en una cultura marcada
por la renuncia a la búsqueda de la
verdad; hemos perdido la inquieta
pasión de indagar, para refugiarnos
en la comodidad de un pensamiento
débil —el drama del pensamiento
débil—, para refugiarnos en la
convicción de que todo es igual, de
que una cosa vale lo mismo que la
otra, de que todo es relativo. Por otra
parte, cuando se habla de la verdad
en los contextos universitarios y
también en otros ámbitos, se cae
muchas veces en una actitud
racionalista, según la cual sólo se
puede considerar verdadero lo que
podemos medir, experimentar, tocar,
como si la vida se redujese
únicamente a la materia y a lo
visible. En ambos casos los límites
resultan reducidos.



En cuanto al primer punto, tenemos
el cansancio del espíritu, que nos
relega a una incertidumbre
constante y a la ausencia de pasión,
como si fuese inútil buscar un
sentido en una realidad que
permanece incomprensible. Este
sentimiento emerge frecuentemente
en algunos personajes de las obras de
Franz Kafka, que describió la
condición trágica y angustiante del
hombre del siglo XX. En un diálogo
entre dos personajes de uno de sus
relatos, encontramos esta
afirmación: «Creo que usted no tiene
tratos con la verdad simplemente
porque es demasiado
agotadora» (Descripción de una lucha,
1908). Buscar la verdad es agotador,
porque nos obliga a salir de nosotros
mismos, a arriesgarnos, a hacernos
preguntas. Y, por eso, nos atrae más
—en el cansancio del espíritu— una
vida superficial que no plantea
demasiados interrogantes; así como
del mismo modo nos atrae más una



“fe” fácil, ligera y cómoda, que nunca
nos cuestiona nada.

En cuanto al segundo punto, por el
contrario, tenemos el racionalismo
sin alma, en el que hoy corremos el
riesgo de caer nuevamente,
condicionados por la cultura
tecnocrática que nos lleva a esto.
Cuando se reduce al hombre a la
mera materia, cuando se quiere
forzar la realidad a los límites de lo
que es visible; cuando la razón es
únicamente aquella matemática,
cuando la razón es aquella “de
laboratorio”, entonces se pierde el
asombro —y cuando este falta no se
puede pensar; el asombro es el inicio
de la filosofía, es el inicio del
pensamiento—, se esfuma esa
maravilla interior que nos empuja a
buscar más allá, a mirar al cielo, a
desentrañar la verdad escondida que
afronta las preguntas fundamentales:
¿por qué existo?, ¿qué sentido tiene
mi vida?, ¿cuál es el objetivo final y



la última meta de este viaje? Se
preguntaba Romano Guardini: «¿Por
qué el hombre, a pesar de todo el
progreso, sigue siendo un
desconocido para sí mismo y lo es
cada vez más? Porque ha perdido la
llave para comprender la esencia del
hombre. La ley de nuestra verdad
dice que el hombre se reconoce sólo
desde lo alto, por encima de él, desde
Dios, porque sólo de Dios trae su
existencia» (Oración y verdad).

Queridos profesores, contra el
cansancio del espíritu y el
racionalismo sin alma, aprendamos
también nosotros a rezar como
Iabés: “Señor, ensancha nuestras
fronteras”. Pidamos que Dios
bendiga nuestro trabajo, al servicio
de una cultura capaz de afrontar los
retos de hoy. El Espíritu Santo que
hemos recibido como don nos
impulsa a buscar, a abrir los espacios
de nuestro pensar y de nuestro
obrar, hasta guiarnos a la verdad



plena (cf. Jn 16,13). Tenemos la
certeza —como nos ha dicho el rector
al inicio— “de que no sabemos
todavía todo”, pero, al mismo tiempo,
es precisamente esta limitación la
que debe empujarles siempre a ir
hacia adelante, ayudándoles a
mantener encendida la llama de la
investigación y a seguir siendo como
una ventana abierta al mundo de
hoy.

Y, a este propósito, quiero decirles
sinceramente gracias. Gracias
porque, al ensanchar sus fronteras,
se han convertido en un espacio de
acogida para todos los refugiados
que se han visto obligados a huir de
sus tierras, en medio de incontables
peligros, enormes dificultades y
sufrimientos a veces atroces. Gracias.
Hemos visto hace poco, en el video,
un testimonio muy conmovedor. Y
mientras algunos solicitan que las
fronteras se refuercen, ustedes, en
cuanto comunidad universitaria, han



ensanchado sus propios confines.
Gracias. Han abierto los brazos para
acoger a estas personas marcadas
por el dolor, para ayudarles a
estudiar y a crecer. Gracias.

Esto es lo que necesitamos, una
cultura que ensanche las fronteras,
que no sea “sectaria” —y ustedes no
son sectarios, gracias— ni se ponga
por encima de los demás, sino que,
por el contrario, se meta en la masa
del mundo, aportándole la levadura
buena, que contribuye al bien de la
humanidad. Esta tarea, esta
“esperanza más grande”, se les confía
a ustedes.

Un teólogo originario de esta tierra,
hijo y docente de esta Universidad,
ha afirmado: «Somos nosotros la
zarza ardiente que permite a Dios
manifestarse» (A. Gesché, Dios para
pensar, Salamanca 2010). Conserven
encendida la llama de este fuego,
ensanchen las fronteras. Sean



inquietos, por favor, con una
inquietud vital, sean buscadores de
la verdad y no apaguen nunca la
pasión, para no ceder a la acidia del
pensamiento, que es una
enfermedad muy fea. Sean
protagonistas en la generación de
una cultura de la inclusión, de la
compasión, de la atención a los más
débiles y a los grandes desafíos en el
mundo en que vivimos.

Y, por favor, no se olviden de rezar
por mí. Gracias.

Sábado, 28 de septiembre. Bélgica.

Encuentro con los obispos,
sacerdotes, diáconos, consagrados,
consagradas, seminaristas y
operadores pastorales en la
Basílica del Sagrado Corazón de
Koekelberg.

Queridos hermanos y hermanas,
buenos días.



Me siento feliz de estar aquí entre
ustedes. Agradezco a Mons.
Terlinden por sus palabras y por
habernos recordado la prioridad de
anunciar el Evangelio. Gracias a
todos.

En esta encrucijada que es Bélgica,
ustedes son una Iglesia “en
movimiento”. En efecto, desde hace
tiempo están buscando transformar
la presencia de las parroquias en el
territorio y dar un fuerte impulso a
la formación de los laicos. Se
esfuerzan, sobre todo, por ser una
comunidad cercana a la gente, que
acompaña a las personas y que da
testimonio con gestos de
misericordia.

Partiendo de sus preguntas, quisiera
proponerles algunas líneas de
reflexión que giran alrededor de tres
palabras: evangelización, alegría y 
misericordia.



El primer camino que estamos
llamados a recorrer es la
evangelización. Los cambios de
nuestra época y la crisis de la fe que
experimentamos en occidente nos
han impulsado a regresar a lo
esencial, es decir, al Evangelio, para
que a todos se anuncie nuevamente
la buena noticia que Jesús trajo al
mundo, haciendo resplandecer toda
su belleza. La crisis —cada crisis— es
un tiempo que se nos ha ofrecido
para sacudirnos, para interpelarnos
y para cambiar. Es una ocasión
preciosa —en el lenguaje bíblico se
dice kairós, ocasión especial— como
sucedió a Abram, a Moisés y a los
profetas. Cuando experimentamos
las desolaciones, de hecho, siempre
debemos preguntarnos cuál es el
mensaje que el Señor nos quiere
comunicar. ¿Y qué es lo que nos hace
ver la crisis? Hemos pasado de un
cristianismo establecido en un marco
social acogedor, a un cristianismo
“de minorías” o, mejor dicho, de



testimonio. Y esto reclama la valentía
de una conversión eclesial, para
comenzar esas transformaciones
pastorales que tienen que ver incluso
con las costumbres, los modelos, los
lenguajes de la fe, para que estén
realmente al servicio de la
evangelización (cf. Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, 27).

Y quisiera decirle a Helmut, que esta
valentía se exige también a los
sacerdotes. Ser sacerdotes que no se
limitan a conservar o administrar un
patrimonio del pasado, sino pastores,
pastores enamorados de Cristo y
prontos para acoger las exigencias
del Evangelio —con frecuencia
implícitas— mientras caminan con el
santo Pueblo de Dios; y nosotros
caminamos un poco adelante, un
poco en medio y un poco atrás. Y
cuando llevamos el Evangelio —
pienso en lo que dijo Yaninka— el
Señor abre nuestros corazones al
encuentro con el que es distinto a

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_impostergable_renovaci%C3%B3n_eclesial


nosotros. Es bueno, y más aún
necesario, que entre los jóvenes haya
sueños y espiritualidades diferentes.
Así debe ser, porque pueden ser
muchos los caminos personales y
comunitarios, pero nos conducen a la
misma meta, al encuentro con el
Señor. En la Iglesia hay lugar para
todos —todos, todos— y ninguno
debe ser fotocopia de nadie. La
unidad en la Iglesia no es
uniformidad, se trata más bien de
encontrar la armonía de las
diferencias. Y también a Arnaud le
diría: el proceso sinodal debe ser un
retorno al Evangelio, no debe haber
entre las prioridades alguna reforma
que vaya “a la moda”, sino más bien
cuestionarse: ¿cómo podemos hacer
llegar el Evangelio a una sociedad
que ya no lo escucha o que se aleja
de la fe? Preguntémonos todos.

El segundo camino a transitar es la
alegría. No se trata de las alegrías
asociadas a algo momentáneo, ni de



consentir los modelos de evasión o
de diversión consumista; sino de una
alegría más grande, que acompaña y
sostiene la vida inclusive en los
momentos oscuros o dolorosos, y esto
es un don que viene de lo alto, de
Dios. Es la alegría del corazón
suscitada por el Evangelio, es saber
que a lo largo del camino no estamos
solos y que aún en las situaciones de
pobreza, de pecado, de aflicción, Dios
es cercano, cuida de nosotros y no
permitirá que la muerte tenga la
última palabra. Dios es cercano,
cercanía. Mucho antes de ser Papa,
Joseph Ratzinger escribió que una
regla del discernimiento es la
siguiente: «donde muere el humor, ni
siquiera existe el Espíritu Santo […].
Y viceversa: la alegría es signo de
gracia» (El Dios de Jesucristo, Brescia
1978, 129). Esto es hermoso. Quisiera
entonces decirles que su predicación,
su modo de celebrar, su servicio y
apostolado deben dejar traslucir la
alegría del corazón, ya que esto



suscita preguntas y atrae incluso a
los más alejados. La alegría del
corazón; no esa sonrisa falsa de
circunstancias, sino la alegría del
corazón. Agradezco a sor Agnese y le
digo: la alegría es el camino. Cuando
la fidelidad se presenta difícil,
debemos mostrar —como tú lo has
dicho, Agnese— que esta virtud es un
“camino a la felicidad”. Y entonces,
viendo hacia dónde conduce el
camino, estamos más preparados
para iniciarlo.

Y el tercer itinerario es la
misericordia. El Evangelio, acogido y
compartido, recibido y donado, nos
conduce a la alegría, porque nos hace
descubrir que Dios es el Padre de la
misericordia, que se conmueve por
nosotros, que nos levanta de nuestras
caídas, que nunca nos retira su amor.
Fijemos esto en nuestro corazón: 
Dios jamás nos retira su amor. “Pero
Padre, ¿aunque haga algo grave?”.
Dios jamás retira su amor por ti.



Esto, frente a la experiencia del mal,
a veces pudiera parecernos “injusto”,
porque nosotros sólo aplicamos la
justicia terrena que dice que “quien
se equivoca debe pagar por su
error”. Sin embargo, la justicia de
Dios es superior; el que se haya
equivocado está llamado a reparar
sus errores, pero para sanar su
corazón necesita del amor
misericordioso de Dios. No se
olviden: Dios perdona todo, Dios
perdona siempre, Dios nos justifica
con su misericordia, es decir, nos
hace justos porque nos da un
corazón nuevo, una vida nueva.

Por eso diría a Mia: gracias por el
gran trabajo que hacen para
transformar la rabia y el dolor en
ayuda, cercanía y compasión. Los
abusos generan atroces sufrimientos
y heridas, mermando incluso el
camino de la fe. Y se necesita mucha
misericordia para no permanecer
con el corazón de piedra frente al



sufrimiento de las víctimas, para
hacerles sentir nuestra cercanía y
ofrecerles toda la ayuda posible, para
aprender de ellas —como lo has
dicho tú— a ser una Iglesia que se
hace sierva de todos sin someter a
nadie. Sí, porque una raíz de la
violencia está en el abuso de poder,
cuando utilizamos nuestros roles
para aplastar o manipular a los
demás.

Y misericordia —pienso en el
ministerio de Pieter— es una palabra
clave para los presos. Cuando entro
en una cárcel me pregunto: ¿por qué
ellos sí y yo no? Jesús nos muestra
que Dios no se distancia de nuestras
heridas e impurezas. Él sabe que 
todos cometemos errores, pero que
ninguno es un error. Nadie está
perdido para siempre. Es justo
entonces seguir los caminos de la
justicia terrena y los itinerarios
humanos, psicológicos y penales;
pero la pena debe ser una medicina,



debe llevar a la sanación. Se necesita
ayudar a las personas para
levantarse, a reencontrar su senda
en la vida y en la sociedad. Sólo bajo
una circunstancia en la vida de todos
se nos permite mirar a una persona
de arriba hacia abajo, para ayudarla
a levantarse. Sólo así. Recordemos
que todos podemos cometer errores,
pero que ninguno es un error. Nadie
está perdido para siempre.
Misericordia, siempre, siempre
misericordia.

Hermanas y hermanos, les
agradezco. Y al despedirme quisiera
recordarles una obra de Magritte,
vuestro ilustre pintor, que se titula
“El acto de fe”. Representa una
puerta cerrada por dentro, pero con
una abertura al centro, está abierta
hacia el cielo. Es una abertura que
nos invita a ir más allá, a mirar hacia
delante y hacia arriba, a no
encerrarnos nunca en nosotros
mismos, nunca en nosotros mismos.



Los dejo con esta imagen, como
símbolo de una Iglesia que nunca
cierra sus puertas —por favor, nunca
cierra las puertas—, que a todos
ofrece una apertura al infinito, que
sabe mirar más allá. Esta es la Iglesia
que evangeliza, que vive la alegría
del Evangelio, que practica la
misericordia.

Hermanas y hermanos, caminen
juntos, ustedes y el Espíritu Santo,
juntos, y practiquen la misericordia,
para así ser Iglesia. Sin el Espíritu, no
acontece nada de cristiano. Nos lo
enseña la Virgen María, nuestra
Madre. Que ella los guíe y los cuide.
Bendigo a todos de corazón. Y, por
favor, no se olviden de rezar por mí.
Gracias.

Encuentro con los estudiantes
universitarios en el Aula Magna de
la Université Catholique de
Louvain.



Queridos hermanos y hermanas,
buenos días.

Gracias, señora Rectora, por sus
amables palabras. Queridos
estudiantes, me alegra encontrarme
con ustedes y escuchar sus
reflexiones. En esas palabras percibo
pasión y esperanza, deseo de justicia,
búsqueda de la verdad.

Entre los temas que ustedes
afrontan, me ha impresionado la
cuestión sobre el futuro y la angustia.
Vemos bien cuán violento y
arrogante es el mal que destruye el
medioambiente y los pueblos.
Pareciera que no conoce freno. La
guerra es su expresión más brutal —
ustedes saben que en un país, que no
nombro, las inversiones que hoy
proporcionan más rentabilidad son
las fábricas de armas, es feo— y
parece que esto no tiene fin. La
guerra es una expresión brutal; como
lo son también la corrupción y las



modernas formas de esclavitud. La
guerra, la corrupción y las nuevas
formas de esclavitud. En ocasiones
estos males contaminan la misma
religión, convirtiéndola en un
instrumento de dominio. Tengan
cuidado, ya que esto es una
blasfemia. La unión de los hombres
con Dios, que es Amor salvífico, se
vuelve así una esclavitud. Incluso el
nombre del padre, que es revelación
de cuidado, se vuelve expresión de
prepotencia. Dios es Padre, no un
patrón; es Hijo y Hermano, no un
dictador; es Espíritu de amor, y no de
dominio.

Nosotros los cristianos sabemos que
el mal no tiene la última palabra —y
en este punto debemos mantenernos
firmes, el mal no tiene la última
palabra—, sino que, como se dice,
tiene los días contados. Esto no quita
nuestro compromiso, al contrario, lo
aumenta: la esperanza es nuestra
responsabilidad. Una responsabilidad



que debe ser asumida, porque la
esperanza nunca defrauda. Y esta
certeza, vence esa conciencia
pesimista, el estilo de Turandot. La
esperanza nunca defrauda.

Y ahora, tres palabras: gratitud,
misión y fidelidad.

La primera actitud es la gratitud,
porque esta casa nos ha sido donada;
no somos patrones, somos huéspedes
y peregrinos en la tierra. El primero
en hacerse cargo de nosotros es Dios;
nosotros somos ante todo cuidados
por Dios, que creó la tierra y —dice
Isaías— “no la creó vacía, sino que la
formó para que fuera habitada” (Is
45,18). Y el salmo octavo está lleno de
asombrada gratitud: «Al ver el cielo,
obra de tus manos, / la luna y las
estrellas que has creado: / ¿qué es el
hombre para que pienses en él, / el
ser humano para que lo cuides?» (Sal
8,4-5). La plegaria que me sale del
corazón es: ¡Gracias, Padre, por el



cielo estrellado y por la vida en este
universo!

La segunda actitud es la misión.
Nosotros estamos en el mundo para
custodiar su belleza y cultivarla para
el bien de todos, sobre todo para la
posteridad, en un futuro cercano.
Este es el “programa ecológico” de la
Iglesia. Pero ningún plan de
desarrollo podrá llevarse a cabo si
permanece la arrogancia, la
violencia y la rivalidad en nuestras
conciencias y en nuestra sociedad. Es
necesario ir a la fuente de la
cuestión, que es el corazón del
hombre. Del corazón del hombre
viene también la dramática urgencia
del tema ecológico: de la arrogante
indiferencia de los poderosos, que
antepone siempre los intereses
económicos. Interés económico, el
dinero. Recuerdo lo que me decía
siempre mi abuela: “En la vida, ten
cuidado porque el diáblo entra por
los bolsillos”. El interés económico.



Mientras sea así, toda exhortación
será silenciada o sólo sera acogida en
la medida en que sea conveniente al
mercado. Esta “espiritualidad”, por
así decirlo, del mercado. Y mientras
el mercado esté en primer lugar,
nuestra casa común sufrirá
injusticias. La belleza del don exige
nuestra responsabilidad: somos
huéspedes, no dueños absolutos. En
este sentido, queridos estudiantes,
consideren la cultura como cultivo
del mundo, no sólo de las ideas.

Aquí está el desafío del desarrollo
integral, que requiere la tercera
actitud: la fidelidad. Fidelidad a Dios
y fidelidad al hombre. Este
desarrollo, en efecto, se refiere a
todas las personas en todos los
aspectos de su vida: física, moral,
cultural, sociopolítica; y a esto se
opone cualquier forma de opresión y
de descarte. La Iglesia denuncia estos
atropellos, comprometiéndose ante
todo en la conversión de cada uno de



sus miembros, de nosotros mismos, a
la justicia y la verdad. En este
sentido, el desarrollo integral se
apela a nuestra santidad: es vocación
a la vida justa y feliz, para todos.

Y ahora, la opción a realizar, por
tanto, está entre manipular la
naturaleza y cultivar la naturaleza.
Una opción que se plantea así: o
manipulo la naturaleza o cultivo la
naturaleza. A partir de nuestra
naturaleza humana; pensemos en la
eugenesia, los organismos
cibernéticos, la inteligencia artificial.
La opción entre manipular y cultivar
concierne también a nuestro mundo
interior.

Pensar en la ecología humana nos
lleva a abordar una temática que les
preocupa a ustedes y más todavía a
mí y a mis predecesores: el papel de
la mujer en la Iglesia. Me gusta eso
que has dicho. Pesan aquí agresiones
e injusticias, junto con prejuicios



ideológicos. Por eso es necesario
recuperar el punto de partida: quién
es la mujer y quién es la Iglesia. La
Iglesia es mujer, no es “el” Iglesia, es
“la” Iglesia, es la esposa. La Iglesia es
el pueblo de Dios, no una empresa
multinacional. La mujer, en el pueblo
de Dios, es hija, hermana, madre.
Como yo soy hijo, hermano, padre.
Estas son las relaciones que expresan
nuestro ser imagen de Dios, hombre y
mujer, juntos, no separadamente. Las
mujeres y los hombres son personas,
no individuos; están llamados desde
el “principio” a amar y ser amados.
Una vocación que es misión. Y de
aquí viene su papel en la sociedad y
en la Iglesia (cf. S. Juan Pablo II,
Carta. ap. Mulieris dignitatem, 1).

Lo que es característico de la mujer,
es decir, lo que es femenino, no está
establecido por el consenso ni por las
ideologías. Y la dignidad está
asegurada por una ley originaria, no
escrita en el papel, sino en la carne.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.html


La dignidad es un bien inestimable,
una cualidad originaria, que ninguna
ley humana puede dar o quitar. A
partir de esta dignidad, común y
compartida, la cultura cristiana
elabora siempre nuevamente, en los
diferentes contextos, la misión y la
vida del hombre y de la mujer y su
ser recíproco para el otro, en la
comunión. No el uno contra el otro,
esto sería feminismo o machismo, y
no en reinvindicaciones opuestas,
sino el hombre para la mujer y la
mujer para el hombre, juntos.

Recordemos que la mujer se
encuentra en el centro del
acontecimiento salvífico. Del “sí” de
María, Dios en persona viene al
mundo. La mujer es acogida fecunda,
cuidado, entrega vital. Por esto es
más importante la mujer que el
hombre, pero es feo cuando la mujer
quiere hacer el papel de hombre, no,
ella es mujer, y esto “pesa”, es
importante. Abramos los ojos ante



tantos ejemplos cotidianos de amor:
en la amistad y el trabajo, en el
estudio y la responsabilidad social y
eclesial, en la esponsalidad, la
maternidad y la virginidad por el
Reino de Dios y por el servicio. No
olvidemos, lo repito: la Iglesia es
mujer, no es masculina, es mujer.

Ustedes mismos están aquí para
crecer como mujeres y como
hombres. Están en camino, en
formación como personas. Por eso su
itinerario académico comprende
distintos ámbitos: investigación,
amistad, servicio social,
responsabilidad civil y política,
expresiones artísticas, entre otros.

Pienso en la experiencia que viven
cada día en esta Universidad Católica
de Lovaina, y comparto tres aspectos,
sencillos y decisivos, de la formación:
¿cómo estudiar?, ¿por qué estudiar? y
¿para quién estudiar?



Cómo estudiar: como en cada ciencia,
no hay sólo un método, sino también
un estilo. Cada persona puede
cultivar el suyo. El estudio, en efecto,
es siempre un camino al
conocimiento de uno mismo y de los
demás. Pero también hay un estilo 
común, que se puede compartir en la 
comunidad universitaria. Se estudia
juntos: gracias a quien ha estudiado
antes que yo —docentes, compañeros
más avanzados—, con quien estudia
a mi lado, en el aula. La cultura como
cuidado de uno mismo comporta un
cuidado mutuo. No hay una guerra
entre estudiantes y profesores, hay
diálogo, a veces es un diálogo un
poco intenso pero es el diálogo y el
diálogo hace crecer la comunidad
universitaria.

Segundo: por qué estudiar. Hay un
motivo que nos impulsa y un
objetivo que nos atrae. Es necesario
que sean buenos, porque de ellos
depende el sentido del estudio,



depende la dirección de nuestra vida.
A veces estudio para encontrar un
determinado tipo de trabajo, pero
termino por vivir en función de eso.
Nosotros mismos nos convertimos en
la “mercancía”, vivir en función del
trabajo. No se vive para trabajar,
sino que se trabaja para vivir; es fácil
decirlo, pero implica esfuerzo
ponerlo en práctica con coherencia.
Esta palabra coherencia es muy
importante para todos, pero
especialmente para ustedes
estudiantes. Ustedes deben aprender
esta actitud de la coherencia, a ser
coherentes.

Tercero: para quién estudiar. ¿Para
uno mismo? ¿Para dar cuentas a los
demás? Estudiamos para ser capaces
de educar y servir a los demás, sobre
todo con el servicio de la
competencia y del juicio autorizado.
Antes de preguntarnos si estudiar
sirve para algo, preocupémonos de
servir a alguien. Una buena pregunta



que un estudiante universitario
puede hacerse sería, ¿a quién sirvo
yo?, ¿a mí mismo? O, por el
contrario, ¿tengo el corazón abierto
al servicio del otro? Entonces el título
universitario certifica una capacidad 
para el bien común. Estudio para mí,
para trabajar, para ser útil, para el
bien común. Y esto debe ser muy
equilibrado, muy equilibrado.

Queridos estudiantes, es una alegría
para mí compartir con ustedes estas
reflexiones. Y mientras lo hacemos
percibimos que hay una realidad
más grande que nos ilumina y nos
supera: la verdad. ¿Qué es la verdad?
Pilato había hecho esta pregunta. Sin
la verdad, nuestra vida pierde
sentido. El estudio tiene sentido
cuando busca la verdad, cuando
intenta encontrarla, pero con animo
crítico. Pero la verdad, para
encontrarla, necesita de esta actitud
crítica, es así que podemos avanzar.
El estudio tiene sentido cuando busca



la verdad, no lo olviden. Y
buscándola se comprende que
estamos hechos para encontrarla. La
verdad se hace encontrar; es
acogedora, disponible, generosa. Si
renunciamos a buscar juntos la
verdad, el estudio se convierte en un
instrumento de poder, de control
sobre los demás. Y les confieso que
me entristece cuando encuentro, en
cualquier parte del mundo,
universidades que sólo buscan
preparar a los estudiantes para
lucrar o para tener poder. Es
demasiado individualista, sin
comunidad. El alma mater es la
comunidad universitaria, la
universidad, es la que nos ayuda a
construir la sociedad, a crear
fraternidad. No sirve el estudio sin
esa unión, no sirve, sino que domina.
En cambio, la verdad nos hace libres
(cf. Jn 8,32). Queridos estudiantes,
¿quieren la libertad? ¡Sean
buscadores y testigos de la verdad!
Tratando de ser creíbles y coherentes



por medio de las decisiones
cotidianas más sencillas. Así esta se
volverá, cada día, lo que quiere ser,
una Universidad católica. Y vayan
adelante, vayan adelante, y no
entren en las luchas de las
dicotomías ideológicas, no. No lo
olviden: la Iglesia es mujer y esto les
ayudará mucho.

Gracias por este encuentro. Gracias a
ti que lo has hecho muy bien. Los
bendigo de corazón, a ustedes y a
vuestro camino de formación. Y por
favor se lo pido, recen por mí. Y si
alguno no reza o no sabe rezar o no
quiere rezar a menos me mande
buena onda, que se necesita. Gracias.

Domingo, 29 de septiembre.
Bélgica. 

Santa Misa en el Estadio “Rey
Balduino”.

«Si alguien llegara a escandalizar a
uno de estos pequeños que tienen fe,



sería preferible para él que le ataran
al cuello una piedra de moler y lo
arrojaran al mar» (Mc 9,42). Con
estas palabras, dirigidas a los
discípulos, Jesús pone en guardia del
peligro de escandalizar, es decir, de
obstaculizar el camino y lastimar la
vida de los “pequeños”. Es una
admonición fuerte, una admonición
severa, sobre la que debemos
detenernos a reflexionar. Quisiera
hacerlo con ustedes, a la luz de otros
textos sagrados, a través de tres
palabras clave: apertura, comunión y
testimonio.

Iniciamos con apertura. Nos han
hablado de ella la primera Lectura y
el Evangelio, mostrándonos la acción
libre del Espíritu Santo que, en la
narración del Éxodo, llena de su don
de profecía no sólo a los ancianos
que habían ido con Moisés a la
tienda del encuentro, sino también a
dos hombres que se habían quedado
en el campamento.



Esto nos hace pensar porqué, si en
un primer momento era escandalosa
su ausencia en el grupo de los
elegidos, después del don del Espíritu
era escandaloso prohibirles ejercer
la misión que, a pesar de ello, habían
recibido. Bien lo comprende Moisés,
hombre humilde y sabio, que con
mente y corazón abiertos dice:
«¡Ojalá todos fueran profetas en el
pueblo del Señor, porque él les
infunde su espíritu!» (Nm 11,29).
Hermoso auspicio.

Son palabras sabias, que preludian lo
que Jesús afirma en el Evangelio (cf. 
Mc 9,38-43.45.47-48). Aquí la escena
se desarrolla en Cafarnaúm, y los
discípulos quisieran a su vez impedir
a un hombre expulsar los demonios
en el nombre del Maestro, porque —
afirman— «no es de los
nuestros» (Mc 9,38), es decir, “no
pertenece a nuestro grupo”. Ellos
piensan así: “Quien no nos sigue,
quien no es ‘de los nuestros’, no



puede hacer milagros, no tiene el
derecho”. Pero Jesús los sorprende —
como siempre, Jesús siempre nos
sorprende— y a estos los sorprende y
los reprende, invitándolos a ir más
allá de sus esquemas, a no
“escandalizarse” de la libertad de
Dios. Les dice: «No se lo impidan […],
el que no está contra nosotros, está
con nosotros» (Mc 9,39-40).

Observemos bien estas dos escenas,
la de Moisés y la de Jesús, porque nos
conciernen también a nosotros y a
nuestra vida cristiana. Todos, de
hecho, con el bautismo, hemos
recibido una misión en la Iglesia.
Pero se trata de un don, no de un
motivo de orgullo. La comunidad de
los creyentes no es un círculo de
privilegiados, es una familia de
salvados, y nosotros no somos
enviados a llevar el Evangelio al
mundo por nuestros méritos, sino
por la gracia de Dios, por su
misericordia y por la confianza que,



más allá de todos nuestros límites y
pecados, Él continúa poniendo en
nosotros con amor de Padre, viendo
en nosotros lo que nosotros mismos
no alcanzamos a vislumbrar. Por esto
nos llama, nos envía y nos acompaña
pacientemente cada día.

Y entonces, si queremos cooperar,
con amor abierto y premuroso, a la
acción libre del Espíritu sin ser
motivo de escándalo, de obstáculo a
nadie con nuestra presunción y
nuestra rigidez, necesitamos realizar
nuestra misión con humildad,
gratitud y alegría. No debemos
resentirnos, sino más bien
alegrarnos de que también otros
puedan hacer lo que nosotros
hacemos, para que crezca el Reino de
Dios y para reunirnos todos unidos,
un día, en los brazos del Padre.

Y esto nos lleva a la segunda palabra:
comunión. De esta nos habla Santiago
en la segunda Lectura (cf. St 5,1-6)



con dos imágenes fuertes: las
riquezas que corrompen (cf. v. 3) y
las protestas de los cosechadores que
llegan a los oídos del Señor (cf. v. 4).
Nos recuerda, así, que el único
camino de la vida es el del don, del
amor que une en el compartir. El
camino del egoísmo genera sólo
cerrazón, muros y obstáculos
—“escándalos”, precisamente—
encadenándonos a las cosas y
alejándonos de Dios y de los
hermanos.

El egoísmo, como todo lo que impide
la caridad, es “escandaloso” porque
aplasta a los pequeños, humillando
la dignidad de las personas y
sofocando el clamor de los pobres (cf.
Sal 9,13). Y esto valía tanto en los
tiempos de san Pablo como hoy para
nosotros. Cuando en la base de la
vida de los individuos y de las
comunidades se ponen únicamente
los principios de interés y las lógicas
del mercado (cf. Exhort. ap. Evangelii

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


gaudium, 54-58), se crea un mundo
en el que ya no hay espacio para
quien está en dificultad, ni hay
misericordia para quien se equivoca,
ni compasión para quien sufre y no
es capaz. No hay.

Pensemos a lo que ocurre cuando los
pequeños son escandalizados,
golpeados, abusados por aquellos
que debieran cuidarlos; a las heridas
de dolor e impotencia en primer
lugar de las víctimas, pero también
de sus familiares y de la comunidad.
Con la mente y con el corazón,
vuelvo a las historias de algunos de
estos “pequeños” que he encontrado
antier. Los he escuchado, he
escuchado su sufrimiento por haber
sido abusados y lo repito aquí: en la
Iglesia hay lugar para todos, todos,
todos, pero todos seremos juzgados y
no hay lugar para el abuso, no hay
lugar para el encubrimiento del
abuso. Se lo pido a todos: no
encubran los abusos. Se lo pido a los

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


obispos: no encubran los abusos.
Condenen a los abusadores y
ayúdenles a curarse de esta
enfermedad del abuso. El mal no se
debe esconder, el mal debe ser
sacado a la luz, que se dé a conocer,
como lo han denunciado algunos
abusados valientemente. Que se dé a
conocer. Y que sea juzgado el
abusador, sea laica, laico, sacerdote u
obispo. Que sea juzgado.

La Palabra de Dios es clara, nos dice
que las “protestas de los
cosechadores” y el “clamor de los
pobres” no se pueden ignorar, no se
pueden cancelar, como si fuesen una
nota desafinada en un concierto
perfecto del mundo del bienestar, ni
se pueden atenuar con alguna forma
de asistencialismo de fachada. Al
contrario, son la voz viva del
Espíritu, nos recuerdan quiénes
somos —todos somos pobres
pecadores, todos, el primero yo—; y
las personas abusadas son un clamor



que sube al cielo, que toca el alma,
que nos hace avergonzarnos y nos
llama a convertirnos. No
obstaculicemos la voz profética,
silenciándola con nuestra
indiferencia. Escuchemos lo que nos
dice Jesús en el Evangelio: lejos de
nosotros el ojo escandaloso, que ve al
indigente y se vuelve para otro lado.
Lejos de nosotros la mano
escandalosa, que cierra el puño para
esconder sus tesoros y se esconde
ávida en los bolsillos. Mi abuela
decía: “El diablo entra por los
bolsillos”. Esa mano que golpea para
cometer un abuso sexual, un abuso
de poder, un abuso de conciencia
contra aquel que es más débil. ¡Y
cuántos casos de abuso tenemos en
nuestra historia, en nuestra
sociedad! Lejos de nosotros el pie
escandaloso, que corre veloz no para
hacerse cercano a quien sufre, sino
para “pasar de largo” y permanecer a
distancia. Fuera todo esto; ¡lejos de
nosotros! Así no se construye nada



bueno ni sólido. Y una pregunta que
me gusta hacer a las personas: “¿Das
limosna? —Sí, Padre, sí. —Y dime,
cuando das limosna, ¿tocas la mano
de la persona indigente o se la
arrojas y miras para otro lado?
¿Miras a los ojos de las personas que
sufren? Pensemos en esto.

Si queremos sembrar para el futuro,
también en el ámbito social y
económico, nos hará bien volver a
poner como fundamento de nuestras
decisiones el Evangelio de la
misericordia. Jesús es la
misericordia. Todos nosotros, todos,
hemos sido misericordiati. De otro
modo, por más que aparezcan
imponentes, los monumentos de
nuestra opulencia serán siempre
colosos con los pies de barro (cf. Dn
2,31-45). No nos engañemos, sin
amor nada dura, todo se desvanece,
se derrumba, y nos deja prisioneros
de una vida evasiva, vacía y sin
sentido, de un mundo inconsistente



que, más allá de las fachadas, ha
perdido toda credibilidad. ¿Por qué?,
porque ha escandalizado a los
pequeños.

Y así llegamos a la tercera palabra: 
testimonio. La Iglesia belga tiene una
rica historia de ejemplos de santidad.
Pensemos en santa Gúdula, patrona
del país (650-712 aprox.), en san
Guido de Anderlecht, el peregrino
amigo de los pobres (+1012), en san
Damián de Veuster, más conocido
como Damián de Molokai, el apóstol
de los leprosos (1840-1889). Y
también en tantos misioneros y
misioneras belgas que a lo largo de
los siglos han anunciado el Evangelio
en diversas partes del mundo, en
algunos casos hasta el sacrificio de la
vida.

En esta próspera tierra pudo florecer
también el testimonio de la monja
carmelita Ana de Jesús, Ana de
Lobera, de quien hoy celebramos la



beatificación. Esta mujer estuvo
entre las protagonistas, en la Iglesia
de su tiempo, de un gran movimiento
de reforma, tras las huellas de una
“gigante del espíritu” —Teresa de
Jesús—, del que difundió los ideales
en España, en Francia y también
aquí, en Bruselas, y en aquellos que
entonces se llamaban los Países Bajos
Españoles.

En un tiempo marcado por
escándalos dolorosos, dentro y fuera
de la comunidad cristiana, ella y sus
compañeras, con su vida sencilla y
pobre, hecha de oración, de trabajo y
de caridad, supieron traer de nuevo
a la fe a tantas personas, hasta el
punto de que alguno definió su
fundación en esta ciudad como un
“imán espiritual”.

Por elección, no ha dejado escritos.
Se comprometió más bien en poner
en práctica lo que ella a su vez había
aprendido (cf. 1 Co 15,3), y con su



modo de vivir contribuyó a realzar la
Iglesia en un momento de gran
dificultad.

Acojamos, por tanto, con gratitud el
modelo de “santidad femenina” que
nos ha dejado (cf. Exhort. ap. 
Gaudete et exsultate, 12), al mismo
tiempo delicado y fuerte. Su
testimonio, junto al de tantos
hermanos y hermanas que nos han
precedido, nuestros amigos y
compañeros de viaje, no está lejos de
nosotros, sino que está cerca; es más,
se nos confía para que también lo
hagamos nuestro, renovando el
compromiso de caminar juntos tras
las huellas del Señor.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html


pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pe/article/belgica-
luxemburgo-papa-francisco-viaje-

apostolico/ (16/12/2025)

https://opusdei.org/es-pe/article/belgica-luxemburgo-papa-francisco-viaje-apostolico/
https://opusdei.org/es-pe/article/belgica-luxemburgo-papa-francisco-viaje-apostolico/
https://opusdei.org/es-pe/article/belgica-luxemburgo-papa-francisco-viaje-apostolico/
https://opusdei.org/es-pe/article/belgica-luxemburgo-papa-francisco-viaje-apostolico/

	Viaje apostólico del Papa Francisco a Bélgica y Luxemburgo
	Jueves, 26 de septiembre. Luxemburgo
	Viernes, 27 de septiembre. Bélgica
	Sábado, 28 de septiembre. Bélgica
	Domingo, 29 de septiembre. Bélgica


