
opusdei.org

Audio: Cristo Rey

En el último domingo del año
litúrgico se celebra la
Solemnidad de Cristo Rey. Con
este motivo, ofrecemos un
fragmento del audio de la
homilía que San Josemaría
predicó el 22 de noviembre de
1970

19/10/2008

Cristo Rey (14.38 min)

Termina el año litúrgico, y en el
Santo Sacrificio del Altar renovamos
al Padre el ofrecimiento de la



Víctima, Cristo, Rey de santidad y de
gracia, rey de justicia, de amor y de
paz, como leeremos dentro de poco
en el Prefacio (...regnum santitatis et
gratiae, regnum iustitiae, amoris et
pacis (Prefacio de la Misa).). Todos
percibís en vuestras lamas una
alegría inmensa, al considerar la
santa Humanidad de Nuestro Señor:
un Rey con corazón de carne, como
el nuestro; que es autor del universo
y de cada una de las criaturas, y que
no se impone dominando: mendiga
un poco de amor, mostrándonos, en
silencio, sus manos llagadas.

¿Por qué, entonces, tantos lo
ignoran? ¿Por qué se oye aún esa
protesta cruel: nolumus hunc regnare
super nos (Lc XIX, 14.), no queremos
que éste reine sobre nosotros? En la
tierra hay millones de hombres que
se encaran así con Jesucristo o, mejor
dicho, con la sombra de Jesucristo,
porque a Cristo no lo conocen, ni han



visto la belleza de su rostro, ni saben
la maravilla de su doctrina.

Ante ese triste espectáculo, me siento
inclinado a desagraviar al Señor. Al
escuchar ese clamor que no cesa y
que, más que de voces, está hecho de
obras poco nobles, experimento la
necesidad de gritar alto: oportet illum
regnare! (1 Cor XV, 25.), conviene que
El reine. Oposición a Cristo

Muchos no soportan que Cristo reine;
se oponen a El de mil formas: en los
diseños generales del mundo y de la
convivencia humana; en las
costumbres, en la ciencia, en el arte.
¡Hasta en la misma vida de la Iglesia!
Yo no hablo –escribe S. Agustín– de
los malvados que blasfeman de Cristo.
Son raros, en efecto, los que lo
blasfeman con la lengua, pero son
muchos los que lo blasfeman con la
propia conducta (S. Agustín, In
Ioannis Evangelium tractatus, 27, 11
(PL 35, 1621).).



A algunos les molesta incluso la
expresión Cristo Rey: por una
superficial cuestión de palabras,
como si el reinado de Cristo pudiese
confundirse con fórmulas políticas; o
porque, la confesión de la realeza del
Señor, les llevaría a admitir una ley.
Y no toleran la ley, ni siquiera la del
precepto entrañable de la caridad,
porque no desean acercarse al amor
de Dios: ambicionan sólo servir al
propio egoísmo.

El Señor me ha empujado a repetir,
desde hace mucho tiempo, un grito
callado: serviam!, serviré. Que El nos
aumente esos afanes de entrega, de
fidelidad a su divina llamada –con
naturalidad, sin aparato, sin ruido–,
en medio de de la calle. Démosle
gracias desde el fondo del corazón.
Dirijámosle una oración de súbditos,
¡de hijos!, y la lengua y el paladar se
nos llenarán de leche y de miel, nos
sabrá a panal tratar del Reino de
Dios, que es un Reino de libertad, de



la libertad que El nos ganó (Cfr. Gal
IV, 31.).

Cristo, Señor del mundo

Quisiera que considerásemos cómo
ese Cristo, que –Niño amable– vimos
nacer en Belén, es el Señor del
mundo: pues por El fueron creados
todos los seres en los cielos y en la
tierra; El ha reconciliado con el Padre
todas las cosas, restableciendo la paz
entre el cielo y la tierra, por medio de
la sangre que derramó en la cruz
(Cfr. Col I, 11.). aquellos dos ángeles
de blancas vestiduras, a los
discípulos que estaban atónitos
contemplando las nubes, después de
la Ascensión del Señor: varones de
Galilea ¿por qué estáis ahí mirando al
cielo? Este Jesús, que separándose de
vosotros ha subido al cielo, vendrá de
la misma manera que le acabáis de
ver subir (Act I, 11.).

Por El reinan los reyes (Prv VIII, 15.),
con la diferencia de que los reyes, las



autoridades humanas, pasan; y el
reino de Cristo permanecerá por toda
la eternidad (EX XV, 18.), su reino es
un reino eterno y su dominación
perdura de generación en generación
(Dan III, 100.).

El reino de Cristo no es un modo de
decir, ni una imagen retórica. Cristo
vive, también como hombre, con
aquel mismo cuerpo que asumió en
la Encarnación, que resucitó después
de la Cruz y subsiste glorificado en la
Persona del Verbo juntamente con su
alma humana, Cristo, Dios y Hombre
verdadero, vive y reina y es el Señor
del mundo. Sólo por El se mantiene
en vida todo lo que vive.

¿Por qué, entonces, no se aparece
ahora en toda su gloria? Porque su
reino no es de este mundo (Ioh XVIII,
36.), aunque está en el mundo. Había
replicado Jesús a Pilatos: Yo soy rey.
Yo para esto nací: para dar
testimonios de la verdad; todo aquel



que pertenece a la verdad, escucha mi
voz (Ioh XVIII, 37.). Los que
esperaban del Mesías un poderío
temporal visible, se equivocaban: que
no consiste el reino de Dios en el
comer ni en el beber, sino en la
justicia, en la paz y en el gozo del
Espíritu Santo (Rom XIV, 17.).

Verdad y justicia; paz y gozo en el
Espíritu Santo. Ese es el reino de
Cristo: la acción divina que salva a
los hombres y que culminará cuando
la historia acabe, y el Señor, que se
sienta en lo más alto del paraíso,
venga a juzgar definitivamente a los
hombres.

Cuando Cristo inicia su predicación
en la tierra, no ofrece un programa
político, sino que dice: haced
penitencia, porque está cerca el reino
de los cielos (Mt III, 2; IV, 17.);
encarga a sus discípulos que
anuncien esa buena nueva (Cfr. Lc X,
9.), y enseña que se pida en la



oración el advenimiento del reino
(Cfr. Mt VI, 10.). Esto es el reino de
Dios y su justicia, una vida santa: lo
que hemos de buscar primero (Cfr.
Mt VI, 33.), lo único verdaderamente
necesario (Cfr. Lc X, 42.).

La salvación, que predica Nuestro
Señor Jesucristo, es una invitación
dirigida a todos; acontece lo que a
cierto rey, que celebró las bodas de su
hijo y envió a los criados a llamar a
los convidados a las bodas (Mt XXII,
2.). Por eso, el Señor revela que el
reino de los cielos está en medio de
vosotros (Lc XVII, 21.).

Nadie se encuentra excluido de la
salvación, si se allana libremente a
las exigencias amorosas de Cristo:
nacer de nuevo (Cfr. Ioh III, 5.),
hacerse como niños, en la sencillez
de espíritu (Cfr. Mc X, 14; Mt VII, 21;
V, 3.); alejar el corazón de todo lo que
aparte de Dios (En verdad os digo que
difícilmente un rico entrará en el reino



de los cielos (Mt XIX, 23).). Jesús
quiere hechos, no sólo palabras (Cfr.
Mt VII, 21.). Y esfuerzo denodado,
porque sólo los que luchan serán
merecedores de la herencia eterna
(El reino de los cielos se alcanza a
viva fuerza y los que la hacen lo
arrebatan (Mt XI, 12).). La perfección
del reino –el juicio definitivo de
salvación o de condenación– no se
dará en la tierra. Ahora el reino es
como una siembra (Cfr. Mt XIII, 24.),
como el crecimiento del grano de
mostaza (Cfr. Mt XIII, 31.); su fin será
como la pesca con la red barredera,
de la que traída a la arena–serán
extraídos, para suertes distintas, los
que obraron la justicia y los que
ejecutaron la iniquidad (Cfr. Mt XIII,
47.). Pero, mientras vivimos aquí, el
reino se asemeja a la levadura que
cogió una mujer y la mezcló con tres
celemines de harina, hasta que toda la
masa quedó fermentada (Cfr. Mt XIII,
33.). Quien entiende el reino que
Cristo propone, advierte que vale la



pena jugarse todo por conseguirlo: es
la perla que el mercader adquiere a
costa de vender lo que posee, es el
tesoro hallado en el campo (Cfr. Mt
XIII, 44 y 45.). El reino de los cielos es
una conquista difícil: nadie está
seguro de alcanzarlo (Cfr. Mt XXI, 43;
VIII, 12.), pero el clamor humilde del
hombre arrepentido logra que se
abran sus puertas de par en par. Uno
de los ladrones que fueron
crucificados con Jesús le suplica:
Señor, acuérdate de mí cuando hayas
llegado a tu reino. Y Jesús le
respondió: en verdad te digo que hoy
estarás conmigo en el paraíso (Lc
XXIII, 42.).

El reino en el alma

¡Qué grande eres Señor y Dios
nuestro! Tú eres el que pones en
nuestra vida el sentido sobrenatural
y la eficacia divina. Tú eres la causa
de que, por amor de tu Hijo, con
todas las fuerzas de nuestro ser, con



el alma y con el cuerpo podamos
repetir: oportet illum regnare!,
mientras resuena la copla de nuestra
debilidad, porque sabes que somos
criaturas –¡y qué criaturas!– hechas
de barro, no sólo en los pies (Cfr. Dan
II, 33.). también en el corazón y en la
cabeza. A lo divino, vibraremos
exclusivamente por ti.

Cristo debe reinar, antes que nada,
en nuestra alma. Pero qué
responderíamos, si El preguntase: tú,
¿cómo me dejas reinar en ti? Yo le
contestaría que, para que El reine en
mí, necesito su gracia abundante:
únicamente así hasta el último latido,
hasta la última respiración, hasta la
mirada menos intensa, hasta la
palabra más corriente, hasta la
sensación más elemental se
traducirán en un hosanna a mi Cristo
Rey.

Si pretendemos que Cristo reine,
hemos de ser coherentes: comenzar



por entregarle nuestro corazón. Si no
lo hiciésemos, hablar del reinado de
Cristo sería vocerío sin sustancia
cristiana, manifestación exterior de
una fe que no existiría, utilización
fraudulenta del nombre de Dios para
las componendas humanas.

Si la condición para que Jesús
reinase en mi alma, en tu alma, fuese
contar previamente en nosotros con
un lugar perfecto, tendríamos razón
para desesperarnos. Pero no temas,
hija de Sión: mira a tu Rey, que viene
sentado sobre un borrico (Ioh XII,
15.). ¿Lo veis? Jesús se contenta con
un pobre animal, por trono. No sé a
vosotros; pero a mí no me humilla
reconocerme, a los ojos del Señor,
como jumento: como un borriquito
soy yo delante de ti; pero estaré
siempre a tu lado, porque tú me has
tomado de tu diestra (Ps LXXII, 23.),
tú me llevas por el ronzal.



Pensad en las características de un
asno, ahora que van quedando tan
pocos. No en el burro viejo y terco,
rencoroso, que se venga con una coz
traicionera, sino en el pollino joven:
las orejas estiradas como antenas,
austero en la comida, duro en el
trabajo, con el trote decidido y
alegre. Hay cientos de animales más
hermosos, más hábiles y más crueles.
Pero Cristo se fijó en él, para
presentarse como rey ante el pueblo
que lo aclamaba. Porque Jesús no
sabe qué hacer con la astucia
calculadora, con la crueldad de
corazones fríos, con la hermosura
vistosa pero hueca. Nuestro Señor
estima la alegría de un corazón
mozo, el paso sencillo, la voz sin
falsete, los ojos limpios, el oído
atento a su palabra de cariño. Así
reina en el alma.

Reinar sirviendo



Si dejamos que Cristo reine en
nuestra alma, no nos convertiremos
en dominadores, seremos servidores
de todos los hombres. Servicio.
¡Cómo me gusta esta palabra! Servir
a mi Rey y, por El, a todos los que han
sido redimidos con su sangre. ¡Si los
cristianos supiésemos servir! Vamos
a confiar al Señor nuestra decisión
de aprender a realizar esta tarea de
servicio, porque sólo sirviendo
podremos conocer y amar a Cristo, y
darlo a conocer y lograr que otros
más lo amen.

¿Cómo lo mostraremos a las almas?
Con el ejemplo: que seamos
testimonio suyo, con nuestra
voluntaria servidumbre a Jesucristo,
en todas nuestras actividades,
porque es el Señor de todas las
realidades de nuestra vida, porque es
la única y la última razón de nuestra
existencia. Después, cuando hayamos
prestado ese testimonio del ejemplo,
seremos capaces de instruir con la



palabra, con la doctrina. Así obró
Cristo: coepit facere et docere (Act I,
1.), primero enseñó con obras, luego
con su predicación divina.

Servir a los demás, por Cristo, exige
ser muy humanos. Si nuestra vida es
deshumana, Dios no edificará nada
en ella, porque ordinariamente no
construye sobre el desorden, sobre el
egoísmo, sobre la prepotencia.
Hemos de disculpar a todos, hemos
de perdonar a todos. No diremos que
lo injusto es justo, que la ofensa a
Dios no es ofensa a Dios, que lo malo
es bueno. Pero, ante el mal, no
contestaremos con otro mal, sino con
la doctrina clara y con la acción
buena: ahogando el mal en
abundancia de bien (Cfr. Rom XII,
21.). Así Cristo reinará en nuestra
alma, y en las almas de los que nos
rodean.

Intentan algunos construir la paz en
el mundo, sin poner amor de Dios en



sus propios corazones, sin servir por
amor de Dios a las criaturas. ¿Cómo
será posible efectuar, de ese modo,
una misión de paz? La paz de Cristo
es la del reino de Cristo; y el reino de
nuestro Señor ha de cimentarse en el
deseo de santidad, en la disposición
humilde para recibir la gracia, en
una esforzada acción de justicia, en
un divino derroche de amor.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pe/article/audio-cristo-
rey-2/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/es-pe/article/audio-cristo-rey-2/
https://opusdei.org/es-pe/article/audio-cristo-rey-2/
https://opusdei.org/es-pe/article/audio-cristo-rey-2/

	Audio: Cristo Rey

