
opusdei.org

Artículo del
cardenal Albino
Luciani

El domingo 4 de setiembre, el
Papa Francisco presidirá la
ceremonia de beatificación de
Juan Pablo I, Albino Luciani en
la Basílica de San Pedro. En
1978, el Cardenal Luciani,
escribió un artículo en el
"Gazzettino di Venezia", sobre el
espíritu que difundió san
Josemaría: santificar el trabajo,
responder a la llamada
universal a la santidad de todo
cristiano, que reproducimos a
continuación.



31/08/2022

Gazzettino di Venezia, 25-VII-1978

En 1941 el español Víctor García Hoz,
después de confesarse, escuchó que
le decían: "Dios te llama por caminos,
de contemplación". Se quedó
pasmado. Siempre había escuchado
decir que la "contemplación" era una
cosa para santos encaminados a la
vida mística, cumbre asequible sólo a
unos pocos elegidos, gente en la
mayoría de los casos retirada del
mundo. "Yo, en cambio —escribe Hoz
— en aquellos años estaba casado,
con dos o tres hijos entonces y
esperando, como ocurrió en realidad,
la llegada de más hijos, teniendo que
trabajar para sacar adelante la
familia".

¿Quién era entonces aquel confesor
revolucionario, que dejaba de lado



las barreras tradicionales, señalando
metas místicas incluso a los casados?
Era Josemaría Escrivá de Balaguer,
un sacerdote español fallecido en
Roma en 1975 a los setenta y tres
años. Conocido sobre todo por ser el
fundador del Opus Dei, asociación
difundida en todo el mundo de la
cual los diarios se ocuparon a
menudo, pero con muchas
imprecisiones. ¿Qué hacen
realmente, quiénes son, los
miembros del Opus Dei? El mismo
fundador lo ha dicho: 'Somos —ha
declarado en 1967— un pequeño
tanto por ciento de sacerdotes, que
antes han ejercido una profesión, un
oficio laical; un gran número de
sacerdotes seculares de muchas
diócesis del mundo; y la gran
muchedumbre formada por hombres
y por mujeres de diversas naciones,
de diversas lenguas, de diversas
razas, que viven de su trabajo
profesional, casados la mayor parte,
solteros muchos otros, que



participan con sus conciudadanos en
la grave tarea de hacer más humana
y más justa la sociedad temporal; en
la noble lid de los afanes diarios, con
personal responsabilidad,
experimentando con los demás
hombres, codo con codo, éxitos y
fracasos, tratando de cumplir sus
deberes y de ejercitar sus derechos
sociales y cívicos. Y todo con
naturalidad, como cualquier
cristiano consciente, sin mentalidad
de selectos, fundidos en la masa de
sus colegas, mientras procuran
detectar los brillos divinos que
reverberan en las realidades más
vulgares".

En palabras más modestas las
"realidades más vulgares" el trabajo
que nos toca hacer cada día; los
"brillos divinos que reverberan" son
la vida santa que hemos de sacar
adelante. Escrivá de Balaguer, con el
Evangelio, decía continuamente:
"Cristo no nos pide un poco de



bondad, sino mucha bondad. Pero
quiere que lleguemos a ella no a
través de acciones extraordinarias,
sino con acciones comunes, aunque
el modo de ejecutar tales acciones no
debe ser común".

Allí nel bel mezzo della strada, en la
oficina, en la fábrica, nos hacemos
santos a poco que hagamos el propio
deber con competencia, por amor de
Dios, y alegremente, de manera que
el trabajo cotidiano se convierta no
en una "tragedia cotidiana", sino en
la "sonrisa cotidiana".

Cosas parecidas había enseñado más
de trescientos años atrás San
Francisco de Sales. Desde el púlpito
un predicador había quemado
públicamente el libro en el cual el
santo explicaba que, con ciertas
condiciones, el baile podía ser lícito
y, hasta contenía un capítulo entero
dedicado a "la honestidad del lecho
matrimonial". Escrivá de Balaguer



supera en muchos aspectos a
Francisco de Sales. Este, también
propugna la santidad para todos,
pero parece enseñar solamente una
"espiritualidad de los laicos"
mientras Escrivá quiere una
"espiritualidad laical". Es decir,
Francisco sugiere casi siempre a los
laicos los mismos medios practicados
por los religiosos con las
adaptaciones oportunas. Escrivá es
más radical: habla directamente de
"materializar" —en buen sentido— la
santificación. Para él, es el mismo
trabajo material, lo que debe
transformarse en oración y santidad.

El legendario Barón de Münchausen
narraba la leyenda de una liebre
monstruosa, que tenía dos series de
patas: cuatro debajo del vientre,
cuatro sobre la espalda. Perseguidos
por los cazadores, y sintiéndose casi
alcanzado, se daba vuelta,
continuando la carrera con las patas
frescas. Para el fundador del Opus



Dei es monstruosa la vida de los
cristianos que desean una doble serie
de acciones: una hecha de oraciones
a Dios, la otra de trabajo, de
diversiones, de vida familiar para sí
mismos. No, dice Escrivá, la vida es
única, debe ser santificada por
entero. Por eso habla de
espiritualidad "materializada".

Y habla también de un justo y
necesario "anticlericalismo" en el
sentido de que los laicos no deben
apropiarse de los métodos y oficios
de los sacerdotes y de los frailes, y
viceversa. Creo que él había
heredado este "anticlericalismo" de
sus progenitores, especialmente de
su padre, un caballero a toda prueba,
trabajador, cristiano ferviente,
enamoradísimo de su mujer y
siempre sonriente. "Lo recuerdo
siempre sereno —escribió su hijo— a
él le debo la vocación... Por eso soy
"paternalista". Otro impulso
"anticlerical" le vino probablemente



de las investigaciones hechas para su
tesis doctoral en derecho canónico
sobre el monasterio femenino
cisterciense de Las Huelgas, cerca de
Burgos. Allí, la abadesa era al mismo
tiempo señora, superiora, prelado,
gobernador temporal del monasterio,
del hospital, de los conventos,
iglesias y aldeas dependientes con
jurisdicción y poderes reales y cuasi
episcopales. Un monstrum también
por los múltiples encargos
contrapuestos y sobrepuestos. Así
acumulados, estos trabajos no eran
adecuados para hacer —como quería
Escrivá— trabajos de Dios. Porque —
decía— ¿como puede ser un trabajo
"de Dios" si está mal hecho, de prisa y
sin competencia? Un albañil, un
arquitecto, un médico, un profesor,
¿cómo puede ser santo si no es
también, en lo que de él depende, un
buen albañil, un buen arquitecto, un
buen médico, un buen profesor? En
la misma línea escribía Gilson en
1949: "Nos dicen que ha sido la fe la



que construyó las catedrales en la
Edad Media; de acuerdo... pero
también la geometría tiene su parte".
Fe y geometría, fe y trabajo hecho
con competencia para Escrivá
caminan tomados del brazo: son las
dos alas de la santidad.

Francisco de Sales confió sus teorías
a los libros. Escrivá hizo otro tanto
pero utilizando sólo fragmentos de
tiempo. Si le venia de improviso una
idea o frase significativa, sin
interrumpir la conversación, sacaba
del bolsillo una pequeña agenda y
escribía rápidamente una palabra,
media línea, que más tarde utilizaría
para el libro.

A la propagación de su gran proyecto
de espiritualidad, además de sus muy
difundidos libros, dedicó una
actividad tenacísima y organizó la
asociación Opus Dei. "Dad un clavo a
un aragonés —dice el proverbio— y
lo clavará con su cabeza". Pues bien



"yo soy aragonés —escribió— es
necesario ser tenaces". No perdía un
minuto de tiempo. En España, antes,
durante y después de la Guerra Civil,
pasaba de las lecciones dadas a los
universitarios a cocinar, a limpiar los
pisos, a hacer las camas, a atender a
los enfermos. "Yo tengo sobre mi
conciencia —y con orgullo lo digo—
el haber dedicado muchos, muchos
millares de horas a confesar niños en
las barriadas pobres de Madrid.
Venían con los moquitos hasta la
boca. Había que empezar
limpiándoles la nariz antes de
limpiarles un poco aquellas pobres
almas". Así ha escrito, demostrando
que "la sonrisa diaria" la vivía de
verdad. Ha escrito también "me iba a
la cama muerto de cansancio. Al
levantarme, todavía cansado, por la
mañana, me decía: 'Josemaria, antes
de almorzar dormirás un poco'. Y
cuando salía a la calle, añadía
contemplando el panorama de
trabajo que se me echaba encima



aquel día: 'Josemaría te he engañado
otra vez' ".

Pero su gran trabajo, fue fundar y
continuar el Opus Dei. El nombre
vino por casualidad. "Es necesario
trabajar duro: ésta es una obra de
Dios", le dijo uno. "Este es el nombre
justo —pensó—, obra no mía, sino de
Dios, Opus Dei". Esta obra creció bajo
sus ojos hasta extenderse a todos los
continentes: empezó entonces el
trabajo de sus viajes
intercontinentales para las nuevas
fundaciones y para las conferencias.
La extensión, el número y la calidad
de los miembros del Opus Dei han
hecho pensar en alguna mira de
poder, en la férrea obediencia de los
gregarios. Lo contrario es lo
verdadero: existe sólo el deseo de
hacer santos, pero con alegría, con
espíritu de servicio y con gran
libertad.



"Somos ecuménicos Santo Padre,
pero no hemos aprendido el
ecumenismo de su Santidad", se
permitió un día decir Escrivá al Papa
Juan. Este sonrió: sabía que desde
1950 el Opus Dei tenía el permiso de
Pío XII de recibir, como cooperadores
asociados a los no católicos y a los no
cristianos.

Escrivá fumaba siendo estudiante. Al
ingresar al seminario, le regaló las
pipas y el tabaco al portero y no
fumó nunca más. Pero el día en que
fueron ordenados los tres primeros
sacerdotes del Opus Dei dijo: "Yo no
fumo; vosotros tres tampoco; —y
dirigiéndose a Don Álvaro— tienes
que fumar tú, porque, si no, vuestros
hermanos podrían pensar que no
está bien el tabaco, y quiero que los
demás no se sientan coaccionados en
esto y fumen si les da la gana".
Sucede alguna vez que alguno de los
miembros —a quienes el Opus Dei
únicamente ayuda a tomar



responsablemente opciones libres—
asciende a algún cargo importante,
Esto es asunto suyo, no del Opus Dei.
Cuando en 1957 una alta
personalidad envió a Escrivá sus
felicitaciones porque un socio habla
sido nombrado ministro en España,
obtuvo esta respuesta más bien seca:
"Qué me importa a mí que sea
ministro o barrendero? Lo que me
importa es que se santifique con su
trabajo".

En esta respuesta está todo Escrivá y
el espíritu del Opus Dei: que uno se
santifique con su trabajo; aunque sea
de ministro.., si ha sido puesto en ese
cargo, que se santifique de verdad. El
resto importa poco.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pe/article/articulo-del-
cardenal-albino-luciani-2/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-pe/article/articulo-del-cardenal-albino-luciani-2/
https://opusdei.org/es-pe/article/articulo-del-cardenal-albino-luciani-2/
https://opusdei.org/es-pe/article/articulo-del-cardenal-albino-luciani-2/

	Artículo del cardenal Albino Luciani

