
opusdei.org

Amor a la verdad

PiuraEl Dr. Pablo Pérez, Decano
de la Facultad de Educación de
la Universidad de Piura,
durante el reciente Congreso
sobre San Josemaría, presentó
su ponencia: “Amor a la
verdad”. En su disertación tocó
diversos puntos relacionados
con la verdad y el mensaje del
nuevo Santo. A continuación
algunos fragmentos de su
discurso.

31/03/2003



“La permanencia de la verdad en la
tierra siempre ha sido problemática.
La visión maniquea de la lucha del
bien y el mal, siempre recurrente en
la explicación de la historia social y
personal, se puede indicar también
como el combate de la verdad y la
mentira. Cuando se recorre la
historia de la humanidad se
presencia esa tensión entre ambos,
que hace que la permanencia de una
de ellas siempre esté inestabilizada
por la otra. Cuando la verdad impera
viene la mentira a horadarla; y
cuando la mentira se enseñorea, la
esperanza de la verdad la expulsa del
terreno conquistado. Es
impresionante comprobar la
dificultad de la permanencia de la
verdad en el pensamiento y el
corazón del hombre. La historia nos
demuestra sus continuos
alejamientos y los medios puestos
por Dios para llevarla de nuevo a dar
luz para la auténtica vida. No cabe
duda de que la venida de Cristo es el



culmen de ese intento. La batalla está
en que sea aceptada por el hombre y
se mantenga. Y en este contexto
tenemos que ver el amor a la verdad
que muestra San Josemaría. En el
momento actual tenemos muchas
ocasiones de comprobar cómo se
repite en el mundo cristiano aquella
escena del pueblo judío, cuando al
final del destierro babilónico,
después de siglos de olvido, al
encontrar y leer la Sagradas
Escrituras, llora compungido y sonríe
feliz ante el horizonte de amor y
verdad que se le revela”.

Los límites de la inteligencia

“La verdad va más allá de la corta
capacidad de nuestra inteligencia. No
podemos reducirla a lo que
entendemos. El corazón y la
inteligencia se hacen grandes
mediante la apertura, no mediante la
afirmación personal. Y cuando en
lugar de mirar la realidad con los



ojos turbios de nuestras pasiones, lo
hacemos con los ojos clarificados de
la fe, el mundo se dilata, mostrando
dimensiones escondidas.

Todos nos damos cuenta de que la
verdad no siempre tiene el tamaño
del hombre, a veces es muy superior
y otras inferior. Cuando el hombre se
enfrenta con la primera es elevado,
cuando lo hace con la segunda
levanta a lo conocido. Al igual que
nos sentimos felices, orgullosos y
más importantes, cuando conocemos
a un gran personaje, debemos
apreciar el valor que adquirimos al
contacto con el misterio que nos
muestra una esquina de la Verdad
Suprema. Ya que la grandeza no
viene sólo de la claridad del
conocimiento, la confiere aún más el
valor de lo conocido”.

“Yo debo decirles hoy unas palabras
sobre cómo entendió y vivió San
Josemaría la verdad. Cómo



resplandeció en él iluminando su
vida y la de muchos otros. Y sólo
puedo hacerlo desde un
entendimiento iluminado por la fe.
Por una fe que el denominaba
“gorda”, que se podía cortar, porque
la sentía en todo su ser, porque era
una verdad constituida en propia
naturaleza, en quehacer cotidiano”.

¿Qué es la verdad?

“No consiste la verdad en el modo de
conocer, ni en el contenido del
conocimiento sino en la realidad que
posee el ser: lo que es Dios, lo que es
el hombre y lo que es el mundo. Los
conocimientos son verdaderos, pero
no son la verdad; la verdad es
aquello a lo que apuntan. El amor a
la verdad, que es el título de esta
conferencia, no consiste en
entusiasmarse por la inteligencia
sino en entregarse a lo real que ésta
nos muestra. No se ama a la idea sino
al ser representado en ella. Amar a la



verdad es amar a los seres
verdaderos. De lo contrario, poco
sentido tendría aquel punto de
camino: No tengas miedo a la verdad,
aunque la verdad te acarree la
muerte. La vida no se entrega a las
ideas sino a los seres que
representan. Y muy grande tiene que
ser lo representado por la verdad
para que justifique la muerte. Si hoy
existe tan poca gente dispuesta a
entregar la vida por la verdad, es
porque lo que representa no significa
nada para ellos. Con mucha
frecuencia es simplemente un
invento personal que, naturalmente,
está a disposición de su inventor, y
no al contrario”.

Contar con la ayuda de otros

“San Josemaría afirma que el
hombre creado debe dar gloria a
Dios, ser agradecido y estar en su
sitio. Lo dice así: ¿Cómo te atreves a
emplear ese chispazo del



entendimiento divino, que es tu
razón, en otra cosa que no sea dar
gloria a tu Señor?. Para lograrlo ha
de aprender a no hacer las cosas, a
no vivir la vida con simple visión
humana sino pensando en lo alto y
según los criterios de la Iglesia. A
contener los propios deseos y
pensamientos para atender el querer
y la palabra de Dios. Surge así su
amor a esa virtud tan poco popular
hoy en día: la docilidad, consistente
en saber escuchar, en saber atender
la palabra de los otros y la fuerza de
los hechos, recogiendo su sabiduría.
Se opone esta virtud a esa
mentalidad que no quiere atender,
que desea obrar sin influencias
externas, que prefiere hacer
tonterías con tal que sean suyas. Ser
dócil, pedir consejo y escuchar,
buscar de una y otra manera la
verdad, no mi verdad, será una
intención permanente de la vida de
San Josemaría, manifestada en los
más diversos aspectos”.



“El hombre moderno piensa que su
tarea en el mundo, para ser libre, ha
de ser informe. Le molesta recibir el
sentido de su tarea desde fuera,
haber nacido para algo, y no para lo
que se le ocurra en cualquier
esquina. De esto dice nuestro santo:
Algunos no oyen, no desean oír, más
que las palabras que llevan en su
cabeza. Y prefieren seguir en su
suerte, fuera del Paraíso, antes de
volver a su interior aceptando ese
árbol intocable que es la Voluntad de
Dios”.

Ciencia y fe

“No es difícil remontarse a los
primeros pasos de la filosofía en
Grecia, cuando la inteligencia
humana, admirablemente preclara
en algunos hombres de aquella
época, supo rectificar algunas
creencias religiosas fuera de toda
razón. En aquel momento, la mente
humana pudo dar alguna luz a



aspiraciones de los hombres
encerradas hasta entonces en unos
mitos religiosos que habían sosegado
parcialmente sus corazones. En el
ricorso de la vida, el hombre
moderno quiso repetir la historia,
volviendo de nuevo a la Edad
Antigua, al pretender sustituir la fe
por la filosofía, primero, y después
por la ciencia experimental y la
técnica. Orgulloso de su inteligencia,
olvidó que ahora no estaba ante
mitos, sino frente a la palabra de
Dios. Opuso así revelación y ciencia,
contrarios imposibles de aceptar,
pues la revelación, si es tal, no
admite oposición en la ciencia, que
ha de ser su afirmación; y la ciencia,
si es verdad, no podrá desmentirla.
Esta oposición sólo puede
mantenerse con la negación de Dios
y la imposibilidad de la revelación, es
decir, transformándola, como en
aquel mundo antiguo, en mera
mitología, en creaciones humanas
que consuelen y den pseudosentido a



lo que la ciencia no puede responder.
En esa situación, no pocas veces se
transforman en supersticiones
ridículas como la que se describe en
Surco: No tienen fe. —Pero tienen
supersticiones. Risa y vergüenza nos
dio aquel poderoso que perdía su
tranquilidad al oír una determinada
palabra, de suyo indiferente e
inofensiva —que era, para él, de mal
agüero— o al ver girar la silla sobre
una pata.

La perfecta unidad a la que llegó el
mundo cristiano entre ciencia y fe,
nacida como consecuencia de la
veracidad de Dios y de la concepción
de la inteligencia como su imagen, es
parte del testamento doctrinal de la
Iglesia que San Josemaría guardaba
como un tesoro. Esa unidad no sólo
da luz sobre el conocimiento
intelectual sino que también llega a
los anhelos del corazón del hombre.
Cuando la ciencia positiva sustituye a
la fe, el corazón se encuentra sin



verdad, y para calmar el sentimiento,
el hombre acude a su imaginación, a
consuelos que no son más que
sedantes, modos de placer sin otro
sentido que el bienestar que
producen. Las múltiples formas de
mitología religiosa que ha inventado
el mundo moderno, no son más que
remedios para un corazón sediento,
para un sentimiento que busca
expresarse. No estamos ante la
esperanza de lo amado, sino en el
consumo de la droga que calma la
inquietud. La consecuencia es una
persecución desesperada tras
fantasmas, que mantiene al hombre
sin rumbo y constantemente activo.
Se trata de un espectáculo que da
lástima, cuando no asco, y al que San
Josemaría quiere poner solución de
la única manera posible: a través de
la fe, mostrando la verdad del
corazón de Cristo, del Amor de Dios.
Enseñando la grandeza de la
renuncia cristiana, de la templanza,
de la solidaridad, de tantas maneras



de generosidad y de olvido de sí,
propias del espíritu y camino
ineludible para el consuelo del
corazón”.

La auténtica tolerancia y la
valentía

“Ante la mal entendida tolerancia
que nos envuelve, San Josemaría
repetía con insistencia la necesidad
de la tolerancia y la caridad con las
personas, pero no con el error, no
con la perversidad. Frases como
éstas son frecuentes:

Te molesta herir, crear divisiones,
demostrar intolerancias..., y vas
transigiendo en posturas y puntos
¡no son graves, me aseguras!, que
traen consecuencias nefastas para
tantos.

Perdona mi sinceridad: con ese modo
de actuar, caes en la intolerancia que
tanto te molesta más necia y



perjudicial: la de impedir que la
verdad sea proclamada.

Sabía muy claramente que el
esfuerzo a realizar era fuerte, que
debía oponerse a un plan de
perversión del mundo muy
preparado y con muchos medios.
Que además, tenía como aliado la
debilidad y la ignorancia de los
hombres. Por ello comprendió que el
remedio sólo era posible a partir de
una gran valentía y con el recurso de
los medios humanos y
sobrenaturales”.

“Es necesario recordar aquellas
palabras suyas: Estas crisis
mundiales son crisis de santos, quizá
acompañadas por estas otras:
Cuando está en juego la defensa de la
verdad, ¿cómo se puede desear no
desagradar a Dios y, al mismo
tiempo, no chocar con el ambiente?
Son cosas antagónicas: ¡o lo uno o lo
otro! Es preciso que el sacrificio sea



holocausto: hay que quemarlo
todo..., hasta el "qué dirán", hasta eso
que llaman reputación.

Quizá podríamos cerrar este
apartado afirmando su preocupación
por que los cristianos seamos
congruentes con nuestra fe y demos
testimonio de vida en todos los
ambientes, que expresa así: Asusta el
daño que podemos producir, si nos
dejamos arrastrar por el miedo o la
vergüenza de mostrarnos como
cristianos en la vida ordinaria.
Preocupación que se convirtió en
una esperanza y estimulación
permanente, soñando con un mundo
en que Cristo realmente reinara en
todas las actividades humanas. En el
que se pudiera afirmar que las
personas e instituciones eran
cristianas por su palabra y por su
conducta”.

Verdad y confianza



“La verdad está tan íntimamente
unida a la dignidad del hombre, que
el reconocimiento de la veracidad del
otro es una premisa inevitable del
respeto. Desconfiar de la sinceridad
de una persona es rebajarla y
menospreciarla a niveles
infrahumanos. Sin duda, una enorme
injusticia cuando no está justificado.
Esto explica que el fundador sintiera
tan profundamente la virtud de la
confianza, y sus indicaciones para
que fuera una actitud constante en la
vida de quienes lo rodeaban.
Confianza que le llevaba a mirar de
frente y con los ojos claros, con una
sonrisa abierta que hacía florecer en
los demás una respuesta
proporcionada, elevando muchas
veces el comportamiento hasta
límites que sólo el bien puede
hacerlo. Sabía que la confianza y la
sinceridad, como todo lo bueno y lo
malo, se recogen en la medida que se
siembran”.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pe/article/amor-a-la-
verdad/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/es-pe/article/amor-a-la-verdad/
https://opusdei.org/es-pe/article/amor-a-la-verdad/
https://opusdei.org/es-pe/article/amor-a-la-verdad/

	Amor a la verdad

