
opusdei.org

Meditaciones: lunes
de la 15.ª semana del
Tiempo Ordinario

Reflexión para meditar el lunes
de la decimoquinta semana del
Tiempo ordinario. Los temas
propuestos son: la batalla que
trae Jesús; las incomprensiones
en el camino; invitación a
tomar la cruz.

- La batalla que trae Jesús.

- Las incomprensiones en el camino.

- Invitación a tomar la cruz.



LAS ENSEÑANZAS de Jesús no
siempre son sencillas de
comprender. A veces sus palabras
son, incluso, provocadoras. Algunos
se escandalizaban al oírle, o creían
que aquello que decía era demasiado
difícil de asumir. Sin embargo, «toda
la vida de Cristo es Revelación del
Padre: sus palabras y sus obras, sus
silencios y sus sufrimientos, su
manera de ser y de hablar»[1]. Jesús
vino para mostrarnos el rostro de su
Padre. Todos sus gestos, incluso
aquellos que nos pueden parecer
más complicados de entender,
apuntan a darnos a conocer algún
aspecto del misterio de Dios y de su
proyecto de redención.

«No penséis que he venido a traer
paz a la tierra –dijo el Señor en una
ocasión–. No he venido a traer paz,
sino espada. Sí, he venido a enfrentar
al hombre con su padre, a la hija con
su madre, a la nuera con su suegra; y
enemigos de cada cual serán los que



conviven con él» (Mt 10,34-36).
¿Cómo puede ser que el que traería
la paz a los hombres –según dijeron
los ángeles a los pastores de Belén–
se presente ahora así? ¿Es este el
príncipe de la paz que Isaías
anunció? «Un hijo nos es dado, y el
principado sobre su hombro; y se
llamará su nombre Admirable,
Consejero, Dios Fuerte, Padre Eterno,
Príncipe de Paz» (Is 9,8). Jesús viene
a establecer la paz de los hombres
con Dios; pero a veces esa paz causa
desconcierto o rechazo, sobre todo
cuando no estamos preparados para
su reinado o cuando preferimos
evitarlo.

Las enseñanzas de Cristo causan
división, en primer lugar, en uno
mismo; es decir, ponen de manifiesto
la falta de armonía en nuestro
interior. En efecto, por las
consecuencias del pecado, nos puede
resultar difícil acoger algún aspecto
de su mensaje. Nos gustaría secundar



sus palabras e imitar su vida, pero al
mismo tiempo encontramos una
fuerza dentro de nosotros que nos
lleva a hacer lo que no queremos
(cfr. Rm 7,23). Esta es, precisamente,
la guerra que Jesús quiere que
emprendamos, y que la mayoría de
las veces se presenta en forma de
pequeñas batallas. El Espíritu Santo
nos recuerda interiormente lo que
nos evita esa división; es «como un
aviso silencioso que nos lleva a
entrenarnos en este deporte
sobrenatural del propio vencimiento.
Que la luz de Dios nos ilumine –
oraba san Josemaría–, para percibir
sus advertencias; que nos ayude a
pelear, que esté a nuestro lado en la
victoria»[2].

LA PAZ de Jesús es fruto de la lucha
constante contra el mal, impulsada
por su misma gracia. Él nos muestra



la lucha en la que nos toca batirnos
contra el enemigo de Dios y del
hombre, contra Satanás. «¿Pensáis
que he venido a traer paz a la tierra?
No, sino división» (Lc 12,51). «¿Qué
significa esto? Significa que la fe no
es una cosa decorativa, ornamental;
vivir la fe no es decorar la vida con
un poco de religión (...). No, la fe no
es esto. La fe comporta elegir a Dios
como criterio-base de la vida»[3]. Y
esto, en ocasiones, puede acarrear
incomprensiones por parte de
nuestro entorno, en donde a veces
ese criterio-base puede ser
simplemente la comodidad material,
el cuidado de la propia imagen o la
diversión.

Desde los inicios de la Iglesia, el
modo de actuar de los santos no
siempre ha sido entendido o
compartido por sus semejantes;
muchas veces porque estos últimos
no han recibido siquiera el anuncio
cristiano. Sin embargo, en muchos



casos esas diferencias fueron
desapareciendo con el paso del
tiempo. Y no tanto por la brillantez
de ciertos argumentos, sino por la
fuerza del testimonio. El cristiano es
testigo de que las verdaderas
riquezas son aquellas que se
atesoran en el cielo; el cristiano se
sabe hijo de Dios Padre, por lo que no
tiene miedo de nada, ni tiene que
aparentar algo que no es; el cristiano
es testigo de que la felicidad no está
en una vida cómoda, sino en un
corazón enamorado[4]. Por eso, una
vida cuyo criterio-base es Dios,
aunque pueda causar cierto
desconcierto inicial, acaba
despertando atractivo por la alegría
auténtica que desprende.

«Mirad como se aman. (...) Mirad
cómo están dispuestos a morir el uno
por el otro»[5], decían los no
cristianos sobre los bautizados. Ese
amor concreto, que les llevaba a
compartir todo lo que tenían, suscitó



en quienes les rodeaban el deseo por
conocer al Señor.

A LO LARGO de nuestra vida
experimentamos muy diversas
dificultades. A veces están
relacionadas con situaciones
externas –un problema en el trabajo,
la enfermedad de un ser querido, un
revés económico– y otras con nuestro
mundo interior –dudas que no se
acallan, defectos que nos hacen
perder la paz–. Jesús, que conoce de
primera mano esas problemáticas,
no nos invita a vivir como si no
existieran, sino que nos invita a
tomar esa cruz, a abrazarla con el
corazón, y a seguir sus pasos. El
Señor nos asegura que quien haga
así, encontrará la verdadera vida
(cfr. Mt 10,39).



Ciertamente, la vida de la que él
habla es la vida del cielo, pero que
comienza ya en esta tierra, y que no
consiste en ausencia de sufrimiento.
Se trata, más bien, de una felicidad
que no está absolutamente
determinada por las circunstancias
externas ni por nuestro estado de
ánimo, sino que se ancla en lo
verdaderamente importante: su
amor y la seguridad de que él está
siempre con nosotros. Por supuesto,
las contrariedades nos afectarán
siempre, pero si nos fiamos de estas
palabras de Jesucristo, no tendrán
fuerza para quitarnos la alegría; es
más, su gracia será la fuerza para ir
integrando, poco a poco y del mejor
modo posible, con realismo, cada
uno de esos aspectos. Las
contrariedades nos pueden ayudar a
conocernos o a conocer a los demás,
nos impulsan a ser más pacientes y a
buscar otros caminos con
creatividad. También pueden
agrandar el corazón y fortalecer



nuestras relaciones cuando pedimos
ayuda o colaboración a otros. En
cualquier caso, siempre nos
permiten adentrarnos en el misterio
de la providencia, que nos desvela
algo de los modos de hacer y de los
tiempos de Dios.

«El hombre ha sido creado para la
felicidad. Vuestra sed de felicidad,
por tanto, es legítima. Cristo tiene la
respuesta a vuestro deseo. Pero os
pide que confiéis en él»[6]. La Virgen
María confió en Dios. A ella, que fue
la criatura más perfecta que salió de
sus manos, tampoco le ahorró el
sufrimiento, porque, de una manera
misteriosa, allí, junto a la cruz, crece
el amor. María halló la felicidad en la
seguridad de que el Señor no se
apartaría de ella jamás.



[1] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
516.

[2] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 77.

[3] Francisco, Ángelus, 18-VIII-2013.

[4] Cfr. San Josemaría, Surco, n. 795.

[5] Tertuliano, Apologético, 39, 1-18.

[6] San Juan Pablo II, Discurso, 25-
VII-2002.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-pa/meditation/

meditaciones-lunes-15-semana-tiempo-
ordinario/ (17/12/2025)

https://opusdei.org/es-pa/meditation/meditaciones-lunes-15-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-pa/meditation/meditaciones-lunes-15-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-pa/meditation/meditaciones-lunes-15-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-pa/meditation/meditaciones-lunes-15-semana-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: lunes de la 15.ª semana del Tiempo Ordinario

