
opusdei.org

Meditaciones: 23.°
domingo del Tiempo
Ordinario (ciclo A)

Reflexión para meditar el
domingo de la vigesimotercera
semana del Tiempo Ordinario.
Los temas propuestos son: una
familia implicada en nuestra
lucha; mirar a un hermano
como Dios; la corrección de
Jesús a Pedro.

- Una familia implicada en nuestra
lucha. 

- Mirar a un hermano como Dios. 

- La corrección de Jesús a Pedro.



CUANDO el Señor llegó a Galilea
junto a sus discípulos, pronunció un
discurso en el que describió algunas
características de la vida en la
Iglesia. Uno de sus rasgos es la
fraternidad: los cristianos velan por
sus hermanos como hizo Cristo, para
atraerlos a todos hacia el Padre. Jesús
sabía bien que en muchas ocasiones
nos resistimos y, en ese convivir unos
con otros, podemos herir a alguien
que tenemos cerca. Entonces el
Señor propone una solución audaz.
En vez de retirarle la confianza o de
resolverlo por vías de
distanciamiento, pide a sus
discípulos: «Si tu hermano peca
contra ti, vete y corrígele a solas tú
con él. Si te escucha, habrás ganado a
tu hermano» (Mt 18,15).

Esta costumbre evangélica consiste
en que otra persona, después de
considerarlo en su oración junto a



Dios, nos ofrece una sugerencia para
mejorar algún aspecto concreto de
nuestra vida. Este auxilio nos da la
seguridad de sabernos parte de toda
una familia implicada en nuestra
lucha. Manifiesta que somos
importantes para alguien y que
necesitamos ser cuidados. Es fruto de
tener a alguien al lado que no solo
nos aconseja en los cruces de
caminos importantes, sino que nos
comprende y nos anima en lo que
nos puede costar en el día a día,
aunque con frecuencia sean las
mismas realidades. Así, en caso de
necesidad, ese hermano o hermana
puede acudir en nuestra ayuda. Por
eso, la corrección fraterna es lo
contrario a la crítica, la
murmuración o la difamación.
Mientras que en estas últimas hay
juicio y condena, en la ayuda
fraterna hay un abrazo que acoge e
impulsa hacia el futuro. El Señor
cuenta con los demás para
ayudarnos a ser, con su gracia, la



mejor versión de nosotros mismos,
con nuestra historia y nuestras
características peculiares. «Dios
muchas veces se sirve de una
amistad auténtica para llevar a cabo
su obra salvadora»[1].

EN LA HISTORIA de la salvación
vemos que Dios siempre actúa en un
pueblo, en una comunidad, en una
familia, en un grupo de amigos.
Pensar que la santidad prescinde de
lo que los demás pueden hacer por
nosotros podría ser un síntoma de
aislamiento. Por eso, es natural que,
en un entorno de amistad, surja la
corrección fraterna. La comprensión
es quizá uno de los primeros pasos
para poder ayudar. Evita que nuestra
mirada tropiece en detalles de poca
importancia, y más bien invita a
sintonizar con ese profundo anhelo
de santidad que vivifica el actuar de



cualquier cristiano y que poco a poco
impregna las distintas
manifestaciones de la vida diaria.

San Josemaría decía que «más que en
“dar”, la caridad está en
“comprender”»[2]. En primer lugar,
nos lleva a ver las virtudes y las
cualidades de los demás. Al ayudar a
un hermano, procuramos mirarlo
como lo hace Dios y tratamos de
custodiarlo como algo precioso,
valorando lo bueno que tiene y las
posibilidades de madurar en el amor.
Por eso lo que impulsa la práctica de
la corrección fraterna no es tanto la
pretensión de conservar un orden
externo, sino el deseo de que la
persona que tengo cerca sea cada vez
más feliz. Esa convicción de buscar
su felicidad implica, por tanto, el
máximo respeto a su libertad, porque
solo así la fraternidad es delicada y
verdadera.



«Ponte siempre en las circunstancias
del prójimo –sugería san Josemaría–:
así verás los problemas o las
cuestiones serenamente, no te
disgustarás, comprenderás,
disculparás, corregirás cuando y
como sea necesario, y llenarás el
mundo de caridad»[3]. La
comprensión no consiste en obviar el
daño que hemos recibido o lo mucho
que, según nos parece, el otro puede
mejorar; más bien nos permite
entender que todos necesitamos del
cariño y, en especial, del perdón,
«como ha hecho y hace Dios con cada
uno de nosotros»[4]. Nos dice que los
defectos pueden no tener la última
palabra en la relación con el otro.
Como enseña el prelado del Opus
Dei, podemos estar seguros «de que
lo positivo es muy superior a lo
negativo. En cualquier caso, lo
negativo no es motivo de separación,
sino de oración y de ayuda; si cabe,
de más cariño; y, si es el caso, de
corrección fraterna»[5].



EL MISMO Jesús practicó la
corrección fraterna en varias
ocasiones. Quizá la más impactante
es la que realizó a Pedro cuando,
después de predecir su muerte y su
resurrección, el apóstol le reprendió
diciendo: «¡Dios te libre, Señor! De
ningún modo te ocurrirá eso». Cristo
corrigió inmediatamente el
planteamiento de Pedro: «¡Apártate
de mí, Satanás! Eres escándalo para
mí, porque no sientes las cosas de
Dios sino las de los hombres» (Mt
16,22-23). Resulta sorprendente ver
que Jesús llama «Satanás» a quien
poco antes le había confiado las
llaves del Reino de los Cielos.
Podríamos decir, incluso, que es
todavía más llamativo no tener
noticia de ninguna reacción negativa
por parte de Pedro. ¿Quién no se
hubiera desanimado al escuchar un
reproche así de labios de Cristo?



Probablemente Pedro no entendiera
del todo lo que estaba sucediendo.
Sin embargo, estaba seguro de una
cosa: que Cristo lo amaba de todo
corazón. No solamente era el Mesías
esperado, sino que era un amigo que
se preocupaba por él, le manifestaba
su afecto continuamente y que le iba
desvelando poco a poco los misterios
profundos de sus planes de
salvación. La corrección buscaba, en
primer lugar, modificar un
planteamiento importante de fondo.
Por eso, aquel reproche, aunque
fuera duro, no lo derrumbó, pues
tenía la seguridad de que Jesús solo
quería su bien y que le estaba
haciendo partícipe de su sabiduría
divina. Al mismo tiempo, Cristo sabía
bien a quién se lo estaba diciendo.
Sus palabras permiten intuir que la
confianza con Pedro era muy grande
y que sabía que podía sacar
provecho de ellas sin sentirse herido.



«No se puede corregir a una persona
sin amor y sin caridad»[6]. La
corrección fraterna necesita un
contexto –como el que se creó entre
Jesús y Pedro– en el que se haya
percibido la cercanía, el interés
sincero y la preocupación real por la
vida del otro. Y requiere, además,
conocer bien a ese hermano o
hermana. Así, más que un punto de
partida de una relación de amistad,
es una etapa más en el camino de la
fraternidad, que permite que se
puedan compartir muchos
kilómetros juntos. Podemos pedir a
la Virgen María que nos ayude a
velar por nuestros hermanos y a
acogerlos con su misma mirada de
comprensión.

[1] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 1-XI-2019, n. 5.



[2] San Josemaría, Camino, n. 463.

[3] San Josemaría, Forja, n. 958

[4] Benedicto XVI, Mensaje para la
Cuaresma de 2012, n. 1.

[5] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 16-II-2023, n. 4.

[6] Francisco, Homilía, 12-IX-2014.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-pa/meditation/

meditaciones-23-domingo-tiempo-
ordinario-ciclo-a/ (18/12/2025)

https://opusdei.org/es-pa/meditation/meditaciones-23-domingo-tiempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/es-pa/meditation/meditaciones-23-domingo-tiempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/es-pa/meditation/meditaciones-23-domingo-tiempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/es-pa/meditation/meditaciones-23-domingo-tiempo-ordinario-ciclo-a/

	Meditaciones: 23.° domingo del Tiempo Ordinario (ciclo A)

