
opusdei.org

Meditaciones: 1 de
noviembre,
solemnidad de todos
los Santos

Reflexión para meditar en la
solemnidad de todos los Santos.
Los temas propuestos son: vivir
las Bienaventuranzas que
predicó Jesús; la santidad es
dejar obrar a Dios; nos
apoyamos a través de la
comunión de los santos.

- Vivir las Bienaventuranzas que
predicó Jesús

- La santidad es dejar obrar a Dios



- Nos apoyamos a través de la
comunión de los santos

«ESTA ES la estirpe de quienes
buscan tu rostro, Señor» (Sal 24,6).
Así reza la Iglesia entera en el salmo
de la Misa de esta solemnidad de
todos los santos. Y así, buscando el
rostro de Dios, queremos pasar este
día de fiesta. «Los santos y los beatos
son los testigos más autorizados de la
esperanza cristiana, porque la han
vivido plenamente en su existencia,
entre alegrías y sufrimientos,
poniendo en práctica las
Bienaventuranzas que Jesús predicó
y que hoy resuenan en la liturgia. Las
Bienaventuranzas evangélicas son,
en efecto, el camino de la
santidad»[1].

Sin embargo, a primera vista, si
recordamos las palabras de Jesús



sobre los bienaventurados, nos
puede parecer un panorama no muy
alentador. Lo que se nos propone es
lo que instintivamente rechazamos:
sufrimientos, persecución, lucha,
lágrimas... Sin embargo, san
Josemaría señalaba que estas
virtudes son las que Jesús bendijo
«en aquel Sermón de la Montaña, las
que hacen verdaderamente felices,
santos, beati!... Todas esas virtudes
que Jesús nos enseñó con su propia
vida, las deseo para todos mis hijos y
para mí»[2]. De este modo se
comprende que «la santidad, la
plenitud de la vida cristiana no
consiste en realizar empresas
extraordinarias, sino en unirse a
Cristo, en vivir sus misterios, en
hacer nuestras sus actitudes, sus
pensamientos, sus comportamientos.
La santidad se mide por la estatura
que Cristo alcanza en nosotros, por el
grado como, con la fuerza del
Espíritu Santo, modelamos toda
nuestra vida según la suya»[3].



Necesitamos, por tanto, recuperar la
libertad que surge de comprender
que todo puede hacerse desde el
amor de Jesucristo.

Hoy, todos los santos nos impulsan a
«que emprendamos el camino de las
Bienaventuranzas. No se trata de
hacer cosas extraordinarias, sino de
seguir todos los días este camino que
nos lleva al cielo, nos lleva a la
familia, nos lleva a casa. Así que hoy
vislumbramos nuestro futuro y
celebramos aquello por lo que
nacimos: nacimos para no morir
nunca más, nacimos para disfrutar
de la felicidad de Dios. El Señor nos
anima y quienquiera que tome el
camino de las Bienaventuranzas
dice: «Alegraos y regocijaos, porque
vuestra recompensa será grande en
los cielos» (Mt 5, 12)»[4].



«¿QUIÉN PUEDE subir al monte del
Señor? ¿Quién puede estar en el
recinto sacro? El hombre de manos
inocentes y puro corazón» (Sal
24,3-4). Sabemos que esta inocencia
no consiste en no cometer nunca
pecados ni faltas, o en estar libre de
errores. Esta pureza se refiere, sobre
todo, al corazón de quien se deja
querer por Dios y no pone su
esperanza en otros ídolos:
seguridades, control, independencia,
placeres, posesiones... «La santidad
es el contacto profundo con Dios: es
hacerse amigo de Dios, dejar obrar al
Otro, el Único que puede hacer
realmente que este mundo sea bueno
y feliz»[5].

Estamos convencidos de que cuando
Dios nos pide algo, en realidad nos
está ofreciendo su vida, su cariño.
Así lo comprendió san Josemaría:
«Mi felicidad terrena está unida a mi
salvación, a mi felicidad eterna: feliz
aquí y feliz allí»[6]. Comprender este



modo de actuar de Dios, que se
esconde donde a veces no pensamos
encontrarle, es comprender que él
nunca quiere nuestra infelicidad,
tampoco aquí en la tierra. «Cada vez
estoy más persuadido –decía también
el fundador del Opus Dei–: la
felicidad del cielo es para los que
saben ser felices en la tierra»[7].

¡Qué alegría da pensar en todos los
santos del cielo! Fueron como
nosotros: con los mismos problemas
y dificultades, con idénticas
esperanzas y similares flaquezas. Si
dejamos hacer a Dios en nuestras
vidas como ellos, si somos fieles,
podremos escuchar al final de
nuestra vida, de labios del Señor,
estas consoladoras palabras: «Venid,
benditos de mi Padre, tomad
posesión del Reino preparado para
vosotros desde la creación del
mundo» (Mt 25,34). A veces podemos
imaginar que son pocos los que
forman parte de ese Reino. Sin



embargo, una de las lecturas de hoy
nos recuerda una de las visiones que
tuvo san Juan. Allí aparecía «una
gran multitud que nadie podía
contar, de todas las naciones, tribus,
pueblos y lenguas, de pie ante el
trono y ante el Cordero, vestidos con
túnicas blancas, y con palmas en las
manos» (Ap 7,9). En esta incontable
muchedumbre la Iglesia celebra a
hombres y mujeres, de toda edad y
condición, que gozan de la felicidad
sin cuento en el cielo y que en la
tierra supieron permanecer en el
amor de Dios.

ESTA FIESTA es particularmente
bonita para los que peregrinamos en
la tierra, porque en aquella multitud
que alaba sin cesar al Señor están
presentes muchos hermanos
nuestros, muchos amigos y parientes,
gente corriente y ordinaria,



dispuesta a interceder por nosotros.
A varios incluso los habremos
conocido personalmente. No estamos
solos en nuestro camino de santidad:
nos encontramos unidos a todos los
cristianos –a los que triunfan ya en el
cielo, a los que se purifican en el
purgatorio y a los que peregrinan en
la tierra– por una corriente de
caridad que nos da vida: la
comunión de los santos.

Durante la guerra que sacudió
España en los años 30 del siglo
pasado, san Josemaría escribía con
frecuencia a sus hijos. Y en una de
esas cartas les aseguraba: «Solo me
faltáis vosotros, pero, ¡si supierais
cuánta compañía os hago, a cada
uno, durante el día y durante la
noche! Es mi misión: que seáis felices
después, con Él, y ahora, en la tierra,
dándole gloria»[8]. La comunión de
los santos es la oración de unos por
otros, para que la gracia acuda a
sanar las heridas o a fortalecer al



que más lo necesite. Se repetirá así,
muchas veces, esa experiencia que
narraba él mismo: «Hijo: ¡qué bien
viviste la Comunión de los Santos,
cuando me escribías: "ayer sentí que
pedía usted por mí!"»[9].

«Piensa que Dios te quiere contento y
que, si tú pones de tu parte lo que
puedes, serás feliz, muy feliz,
felicísimo»[10]. La Virgen Santa nos
alcanzará la gracia de reflejar la
belleza del rostro de Cristo y, así,
formar el gran mosaico de santidad
que Dios quiere para nuestro mundo.

[1] Francisco, Ángelus, 1-XI-2020.

[2] San Josemaría, Cartas 31, n. 52.

[3] Benedicto XVI, Audiencia general,
13 de abril de 2011.

[4] Francisco, Ángelus, 1-XI-2018.



[5] Card. Joseph Ratzinger, “Dejar
obrar a Dios”, en L’Osservatore
Romano, 6-X-2002.

[6] San Josemaría, Cuadernillo-agenda
1º de Burgos, citado en Camino.
Edición crítico–histórica, Rialp,
Madrid 2004, p. 414.

[7] San Josemaría, Forja, n. 1005.

[8] San Josemaría, Carta desde Ávila
para sus hijos de Burgos, 11-
VIII-1938.

[9] San Josemaría, Camino, n. 546.

[10] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
141.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-pa/meditation/
meditaciones-1-de-noviembre-

https://opusdei.org/es-pa/meditation/meditaciones-1-de-noviembre-solemnidad-de-todos-los-santos/
https://opusdei.org/es-pa/meditation/meditaciones-1-de-noviembre-solemnidad-de-todos-los-santos/
https://opusdei.org/es-pa/meditation/meditaciones-1-de-noviembre-solemnidad-de-todos-los-santos/


solemnidad-de-todos-los-santos/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/es-pa/meditation/meditaciones-1-de-noviembre-solemnidad-de-todos-los-santos/

	Meditaciones: 1 de noviembre, solemnidad de todos los Santos

