opusdei.org

El tiempo de una
presencia (IX): «Me
llamaran
bienaventurada»,
santa Maria en el
ano liturgico

Santa Maria, Madre de Dios: el
afio inicia con la fiesta que
indica el lugar especial de la
Virgen en el misterio cristiano.
Alo largo del afio, la Iglesia
recuerda a sus hijos la
presencia maternal y discreta
de Maria: junto a San José, Ella
peregrina con nosotros a través
de la historia.



26/12/2025

En la celebracion anual de los
misterios de Cristo, «la santa Iglesia
venera con amor especial a la
bienaventurada Madre de Dios, la
Virgen Maria, unida con lazo
indisoluble a la obra salvifica de su
Hijo; en Ella, la Iglesia admira y
ensalza el fruto mas espléndido de la
Redencion y la contempla
gozosamente, como una purisima
imagen de lo que ella misma, toda
entera, ansia y espera ser»[1].

Con trazos breves, pero incisivos, el
Concilio Vaticano II presenta el
sentido del culto liturgico a santa
Maria. Nos puede ayudar a
comprenderlo una via sencilla y
profunda: el mejor arte cristiano, que
surge de la oracion de la Iglesia. Si
nos asomamos, por ejemplo, a un
templo de tradicion bizantina, la



mirada se nos va, nada mas entrar en
la nave, hacia los ojos del Cristo
Pantocrator que suele dominar la
boveda del abside. Su rostro amable
nos recuerda como el Dios infinito ha
asumido los rasgos finitos de los hijos
de los hombres. Bajo Fl, adornada
con colores imperiales, se encuentra
Maria, la Toda Santa, flanqueada de
arcangeles con ricas vestiduras
litargicas. En un tercer nivel, en fin,
se disponen los apdstoles y los santos
que, con nosotros —communicantes—,
ofrecen el sacrificium laudis, el
sacrificio de alabanza agradable a
Dios Padre[2].

La primera devocion mariana

Esta imagen ayuda a entender la
posicion unica de Maria en la vida y
en la liturgia de la Iglesia. Como le
gustaba considerar a san Josemaria,
Ella es ante todo la Madre de Dios, la
Theotokos: aqui se encuentra «la raiz
de todas las perfecciones y



privilegios que la adornan»[3]. Por
eso una de las oraciones marianas
mas antiguas la llama audazmente
Dei genetrix, aquella que ha
engendrado a Dios[4]; y también por
eso el culto litargico a Maria se
desarrollara sobre todo a partir del
concilio de Efeso (siglo V), cuando la
Iglesia define el dogma de su
Maternidad divina.

En otras representaciones, Santa
Maria aparece sosteniendo el velo
del caliz eucaristico, o en una
posicion corporal de “Virgen orante y
oferente”. Se expresa asi como la
participacion en el misterio Pascual
del Sefior es el centro y la raiz de su
vida. Ese modo unico en que Maria
se une como Madre a la accion
redentora de Jesus es el fundamento
del culto mariano: la Iglesia venera a
la Virgen confesando el lugar que
solo a Ella corresponde. Por eso ya en
las mas antiguas profesiones de fe
bautismales y en las primeras



plegarias eucaristicas se encuentran
alusiones a la Madre de Dios. Esta
presencia especial de Maria explica,
ademas, que el modo mas natural de
honrarla sea celebrar el misterio de
su Hijo, sobre todo en la Eucaristia.

«Para mi, la primera devocion
mariana —-me gusta verlo asi- es la
Santa Misa (...). En el Sacrificio del
Altar, la participacion de Nuestra
Sefiora nos evoca el silencioso recato
con que acompana la vida de su Hijo,
cuando andaba por la tierra de
Palestina. La Santa Misa es una
accion de la Trinidad: por voluntad
del Padre, cooperando el Espiritu
Santo, el Hijo se ofrece en oblacion
redentora. En ese insondable
misterio, se advierte, como entre
velos, el rostro purisimo de
Maria»[5]. Celebrando el misterio de
Cristo, la Iglesia encuentra a Maria y,
contemplandola, descubre como
vivir los divinos misterios: con Ella
escuchamos y meditamos la Palabra



de Dios, y nos asociamos a su voz que
bendice, da gracias y alaba al Sefior;
con Ella nos sentimos asociados a la
Pasion de su Hijo y a la alegria de su
Resurreccion; con Ella imploramos
incesantemente el don del Espiritu
Santo[6].

Los origenes del culto a Santa
Maria

La ultima reforma de la liturgia
romana ha querido resaltar la
centralidad del misterio de Cristo, y
por eso ha integrado la memoria de
la Madre de Dios dentro del ciclo
anual de los misterios de su Hijo.
Aparte de dos celebraciones en las
que Maria aparece indisolublemente
unida a Cristo -la Anunciacion (25 de
marzo) y la Presentacion del Sefior (2
de febrero)- las fiestas marianas del
actual Calendario romano general
incluyen tres solemnidades[7], dos
fiestas[8], cinco memorias
obligatorias[9] y seis memorias



libres[10]. Por otro lado, algunos
tiempos litargicos como el Adviento y
la Navidad han incorporado mas
referencias marianas. La posibilidad,
en fin, de celebrar la memoria libre
de Santa Maria los sabados, junto con
algunos elementos de la Liturgia de
las Horas, constituyen la base
semanal y diaria del culto liturgico
mariano. Conocer algunos detalles
sobre el origen y el desarrollo de este
culto nos pueden ayudar a ser
mejores hijos de nuestra Madre del
Cielo.

La intima conexion entre el culto
mariano y las fiestas del Sefior hace
que algunas de estas solemnidades y
fiestas hayan sido comentadas en
editoriales anteriores. Es el caso, por
ejemplo, de la solemnidad de la
Maternidad divina de Maria, que el
rito romano celebra en la octava de
Navidad, el primer dia del afio. Esta
constituia la gran conmemoracion
mariana antes de la llegada, a finales



del siglo VII, de cuatro fiestas de
origen oriental: la Presentacion del
Sefior, la Anunciacion, la Dormicién
(que ahora se celebra como la
Asuncion) y el Nacimiento de Maria.

La acogida de cristianos
provenientes de Palestina, Siria y
Asia menor, consecuencia de las
invasiones arabes del siglo VII,
enriquecio la liturgia romana con la
asimilacion de diversas tradiciones
liturgicas. Entre ellas se encuentran
estas cuatro fiestas, ligadas a la
memoria de algunos eventos de la
vida de la Virgen alli donde, segun la
Tradicion, habian sucedido. La
construccion de templos en esos
lugares llevo durante los siglos IV-VI
a un primer desarrollo del culto
litargico mariano. Algunos ejemplos
son la basilica en el Valle Cedron,
ligada al dies natalis de Maria, que en
el siglo VI pasara a denominarse
fiesta de la Dormicidn; la basilica de
Nazaret, mandada construir por la



emperatriz Helena en memoria de la
Anunciacion; la basilica edificada
sobre la piscina de Bethesda, que
quedarad ligada al recuerdo de la
concepcion y nacimiento de la
Virgen; o la basilica de Santa Maria la
Nueva, levantada a inicios del siglo
VI en las proximidades del antiguo
Templo de Jerusalén, para recordar
la presentacion de Maria.

Todas estas fiestas nos introducen en
la memoria historica de la gran
familia del Pueblo de Dios, que sabe
que «la historia no esta sometida a
fuerzas ciegas ni es el resultado del
acaso, sino que es la manifestacion
de las misericordias de Dios
Padre»[11]. La Iglesia, como Maria,
no tiene un corazon desenraizado,
sino que hace memoria de su propio
origen recordando paisajes y rostros
concretos. La progresiva recepcion
de estas conmemoraciones de la
Virgen en otras regiones del mundo



es un reconocimiento de esta logica
de Dios.

De la periferia a Roma y de Roma a
la periferia

Al mismo tiempo, puesto que la
Iglesia es una Madre que acoge en su
seno todas las culturas, la veneracion
de Maria se desarrollara de acuerdo
con la particular sensibilidad
humana, teoldgica y espiritual de
cada pueblo. Asi por ejemplo, la
tradicion bizantino-
constantinopolitana conoci6é una
primera fase bastante sobria del
culto mariano, pero con el tiempo
genero ricas composiciones poéticas
en honor de la Theotokos. El himno
Akathistos es una de las mas amadas
y difundidas: «Salve, por ti
resplandece la dicha; Salve, por ti se
eclipsa la pena. Salve, levantas a
Adan, el caido; Salve, rescatas el
llanto de Eva». Por su parte, la
tradicion etiopica manifestara su



profunda piedad mariana en las
plegarias eucaristicas y en la
institucion del mayor numero de
fiestas marianas conocido en una
tradicion liturgica, mas de 30 a largo
del afio.

El rito romano tiene también su
propia historia. A finales del siglo
VII, el papa Sergio I enriquece
aquellas cuatro fiestas recién
llegadas del Oriente con un elemento
que marcara la devocion popular
romana: las procesiones litanicas por
la ciudad. Mas adelante se
compondran los textos de la Misa y
del Oficio de Sancta Maria in
Sabbato, se extenderd por Europa la
costumbre de dedicar el sdbado a la
Virgen, y apareceran nuevas
antifonas para la liturgia de las
Horas. Algunas de ellas son hoy la
ultima oracion que, antes de dormir,
sale confiada de labios de la Iglesia:
Alma Redemptoris mater, Salve
Regina, Ave Regina caelorum, Regina



coeli laetare, compuestas todas ellas
en los siglos XI-XIII. Mas tarde se
desarrollaran igualmente fiestas
marianas como la Visitacion,
promovida al inicio por los
franciscanos y extendida después a
toda la iglesia latina en el siglo XIV.

Tras el concilio de Trento se amplian
a todo el rito romano otras fiestas
celebradas hasta entonces solo en
algunas regiones. Por ejemplo, San
Pio V extendio a toda la iglesia latina
la fiesta romana de la Dedicacion de
Santa Maria ad Nives (5 de agosto).
En los siglos XVII y XVIII, diversas
conmemoraciones ligadas a la piedad
mariana de algunas ordenes
religiosas pasaran, por diversos
caminos, al Calendario general:
Nuestra Sefiora del Carmen
(carmelitanos), Nuestra Sefiora del
Rosario (dominicos), Nuestra Senora
de los Dolores (siervos de Maria),
Nuestra Sefiora de la Merced
(mercedarios), etc.



Estos movimientos que van desde la
periferia a Roma, y desde Roma a la
periferia[12] reflejan la sabiduria
maternal de la Iglesia, que promueve
todo aquello que crea unidad y al
mismo tiempo se adapta para tratar
a sus hijos «de modo distinto —con
una justicia desigual-, ya que cada
uno es diverso de los otros»[13]. Este
respeto por las tradiciones locales
perdura en el calendario actual, que
reconoce la existencia de fiestas
marianas particulares, ligadas a la
historia y devocion de los diversos
miembros del Pueblo de Dios. Eso
explica la presencia, en el calendario
de la Prelatura, de la fiesta de
Nuestra Sefiora del Amor Hermoso,
que se celebra el 14 de febrero.

Un momento particularmente algido
del culto liturgico mariano ha sido el
pasado siglo XX, que conocio cuatro
nuevas fiestas marianas: Virgen de
Lourdes (Pio X, en 1907), la
Maternidad de la Virgen Maria (Pio



XI, en 1931), el Corazén Inmaculado
de Maria (Pio XII, en 1944), y Santa
Maria Reina (Pio XII, en 1954).
Ademads de la memoria del Santisimo
Nombre de Maria (12 septiembre), la
ultima edicion del Misal romano ha
incorporado las memorias libres de
Nuestra Sefiora de Fatima (13 de
mayo) y Nuestra Sefiora de
Guadalupe (12 de diciembre). La
extension a todo el rito latino de
celebraciones ligadas a
intervenciones particulares de la
Virgen manifiesta la amorosa
vigilancia de la Iglesia, que recuerda
a sus hijos la presencia discreta pero
firme de Maria: junto a San José, Ella
peregrina con nosotros a través de la
historia.

Con la bendicion de la Madre

Muchos porticos de iglesias
medievales presentan una imagen
caracteristica de Occidente: la Madre
de Dios sostiene en sus brazos al



Nifio, y con su mirada y su sonrisa
acoge y despide a los peregrinos. Esta
imagen, situada en el espacio publico
que se abre a la ciudad, nos habla del
estilo acogedor y misionero de Maria,
que da forma a la vida de la Iglesia a
través de la liturgia.

Su presencia nos recuerda que Ella
nos espera cuando acudimos a una
iglesia u oratorio para ayudarnos a
tratar a su Hijo. Saber de esta espera
de Maria nos lleva a recogernos, a
prepararnos bien para las distintas
acciones liturgicas: una delicadeza
de hijos que se concreta en detalles
como llegar con antelacion, sin prisa,
y disponer cuanto sea necesario
(ornato del altar, velas, libros) con
aquella atencion y carifio que
nuestra Madre, «mujer
eucaristica»[14], pondria al
prepararse para la «fraccién del pan»
de la primitiva Iglesia[15].



La alegria de la Toda Hermosa esta
en «reproducir en los hijos los rasgos
espirituales del Hijo
primogénito»[16]. En la escuela de
santa Maria, «la Iglesia aprende a ser
cada dia “sierva del Sefior”, a estar
lista para ir al encuentro de las
situaciones de mayor necesidad, a
estar atenta con los pequefios y
excluidos»[17]. Por eso, tras
invitarnos a entrar para ser
transformados por El, nuestra Madre
vuelve a saludarnos y desde el
portico nos envia a esa «<hermosisima
guerra de paz»[18], codo con codo
con nuestros hermanos los hombres.

Juan Rego

[1] Concilio Vaticano II, Const.
Sacrosanctum Concilium (4-XII-1963),
103.



[2] Cfr. Misal Romano, Canon
Romano.

[3] San Josemaria, Amigos de Dios,
275.

[4] Cfr. Liturgia de las horas, Ad
completorium, Antifona Sub tuum
praesidium.

[5] San Josemaria, “La Virgen Maria”,
en Por las sendas de la fe, Madrid,
Cristiandad 2013, 170-171.

[6] Cfr. Collectio Missarum de Beata
Vergine Maria, nn. 13.17.

[7] Son las siguientes: 1 de enero, La
Madre de Dios; 15 de agosto, La
Asuncion; 8 de diciembre: La
Inmaculada Concepcion.

[8] 31 de mayo, La Visitacion; 8 de
septiembre, La Natividad.

[9] Sabado después de la solemnidad
del Sacratisimo Corazon de Jesus,
Corazon Inmaculado de Maria; 22 de



agosto, Santa Maria Reina; 15 de
septiembre, Nuestra Sefiora de los
Dolores; 7 de octubre, Nuestra Sefiora
del Rosario; 21 de noviembre,
Presentacion de Maria en el Templo.

[10] 11 de febrero, Nuestra Sefiora de
Lourdes; 13 de mayo, Nuestra Sefiora
de Fatima; 16 de Julio, Nuestra Sefiora
del Monte Carmelo; 5 de Agosto,
Dedicacion de la Basilica de Santa
Maria Mayor; 12 de septiembre,
Santo Nombre de Maria; 12 de
diciembre, Nuestra Sefiora de
Guadalupe.

[11] San Josemaria, “Las riquezas de
la fe”, en Por las sendas de la fe, 31.

[12] Cfr. San Josemaria, Forja, 638.
[13] Amigos de Dios, 173.

[14] San Juan Pablo II, Enc. Ecclesia
de Eucharistia (17-IV-2013), 53-58.

[15] Cfr. Hch 2, 42.



[16] Beato Pablo VI, Ex. ap. Marialis
cultus (2-11-1974), 57.

[17] Francisco, Homilia, 5-VII-2014.

[18] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, 76.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-pa/article/virgen-maria-
liturgia/ (01/02/2026)


https://opusdei.org/es-pa/article/virgen-maria-liturgia/
https://opusdei.org/es-pa/article/virgen-maria-liturgia/
https://opusdei.org/es-pa/article/virgen-maria-liturgia/

	El tiempo de una presencia (IX): «Me llamarán bienaventurada», santa María en el año litúrgico

