
opusdei.org

Tema 34. El noveno y
el décimo
mandamientos

El noveno y décimo
mandamientos se refieren a los
actos internos correspondientes
a los pecados contra el sexto y
el séptimo mandamientos. Los
pecados internos pueden
deformar la conciencia. La
lucha contra los pecados
internos es una parte del
empeño cristiano por amar con
todo el corazón, con toda la
mente y con todas las fuerzas.
La pureza de corazón significa
tener un modo santo de sentir.



01/10/2022

Sumario

• Santificar el mundo interior

• Los pecados internos

• La purificación del corazón

• El combate por la pureza y la
libertad de corazón

• Bibliografía básica

«No codiciarás la mujer de tu
prójimo, ni desearás la casa de tu
prójimo, ni su tierra, ni su siervo, ni
su sierva, ni su buey, ni su asno, ni
ninguna cosa que sea de tu
prójimo» (Dt 5,21).



«El que mira a una mujer
deseándola, ya cometió adulterio con
ella en su corazón» (Mt 5,28).

Santificar el mundo interior

Las palabras de Jesús cuando
responde a la pregunta sobre lo más
importante de la Ley hacen ver que
la vida moral no se reduce a realizar
una serie de actos externos, sino que
es algo más profundo: «Amarás al
Señor, tu Dios, con todo tu corazón y
con toda tu alma, con todo tu espíritu
y con todas tus fuerzas» (Mc 12, 0).
La santidad, que es siempre un don
de Dios, no consiste
fundamentalmente en una vida sin
pecados graves, sino en una vida
llena de amor de Dios; amor que
requiere de un orden y una armonía
interiores que al hombre es
imposible sin la gracia, pero que
puede percibirse en las personas
santas. Al mismo tiempo, la
correspondencia a ese don de Dios



está a nuestro alcance; tantas y
tantos hermanos nuestros en la fe
han sabido hacer fructificar esa
gracia a través de su esfuerzo
personal: «Señor, le dijo, me has
confiado cinco talentos: aquí están
los otros cinco que he ganado» (Mt
25,20).

Ese orden y esa armonía interior es
lo que se conoce como “pureza de
corazón”, que es alabada por Jesús
en el sermón de la montaña, y que
además nos permite una particular
apertura al prójimo: «Por ese camino
entramos en la relación con el
prójimo que, a partir del amor que
Dios muestra en Jesucristo, es una
llamada a la belleza de la fidelidad,
de la generosidad y de la
autenticidad. Pero para vivir así —es
decir, en la belleza de la fidelidad, de
la generosidad y de la autenticidad—
necesitamos un corazón nuevo,
inhabitado por el Espíritu Santo [...]
don de los deseos nuevos (Cf. Rom



8,6). Desear según el Espíritu, desear
al ritmo del Espíritu, desear con la
música del Espíritu (...) He aquí lo
que es el Decálogo para nosotros
cristianos: contemplar a Cristo para
abrirnos a recibir su corazón, para
recibir sus deseos, para recibir su
Santo Espíritu»[1].

El afecto por las personas y los
bienes materiales es algo en sí mismo
bueno, pero que requiere un orden
teniendo en cuenta el bien global de
la persona, que para el cristiano se
concreta en ese amor a Dios que
implica a todo el hombre: a su
inteligencia, a su corazón y al resto
de facultades. Los bienes materiales,
siendo imprescindibles como medios,
no son capaces de llenar la
aspiración de infinito del corazón del
hombre, que está hecho para Dios y
que no se sacia con el bienestar
material. Ese bienestar, cuando no
está integrado en la vida según el
Espíritu Santo, tantas veces embota



la inteligencia y el corazón y dificulta
amar verdaderamente a los demás y
reconocer sus necesidades.

Los pecados internos

El noveno y décimo mandamientos
se refieren a los actos internos
correspondientes a los pecados
contra el sexto y el séptimo
mandamientos, que la tradición
moral clasifica dentro de los
llamados pecados internos. De modo
positivo ordenan vivir la castidad (el
noveno) y el desprendimiento de los
bienes materiales (el décimo) en los
pensamientos y deseos, según las
palabras del Señor:
«Bienaventurados los limpios de
corazón, porque ellos verán a Dios» y
«Bienaventurados los pobres de
espíritu, porque de ellos es el Reino
de los Cielos» (Mt 5,3.8).

La primera cuestión a la que habría
que dar respuesta es si tiene sentido
hablar de pecados internos; o dicho



de otro modo, ¿por qué se califica
negativamente un ejercicio de la
inteligencia y de la voluntad que no
se concreta en una acción externa
reprobable?

La respuesta no es evidente, pues en
las listas de pecados que nos ofrece el
Nuevo Testamento aparecen sobre
todo actos externos (adulterio,
fornicación, homicidios, idolatría,
hechicerías, pleitos, iras, etc.). Sin
embargo en esos mismos elencos
vemos citados también, como
pecados, ciertos actos internos
(envidia, concupiscencia, avaricia)[2].

Jesús mismo explica que es del
corazón del hombre de donde
proceden «los malos pensamientos,
muertes, adulterios, fornicaciones,
hurtos, falsos testimonios,
blasfemias» (Mt 15,19). Y en el
ámbito específico de la castidad,
enseña «que cualquiera que mira a
una mujer deseándola, ya adulteró



con ella en su corazón» (Mt 5,28). De
estos textos procede una importante
anotación para la moral, pues hacen
entender cómo la fuente de las
acciones humanas, y por tanto de la
bondad o maldad de la persona, se
encuentra en los deseos del corazón,
en lo que la persona “quiere” y elige.
La maldad del homicidio, del
adulterio, del robo no está
principalmente en la fisicidad de la
acción, o en sus consecuencias (que
tienen también un papel
importante), sino en la voluntad (en
el corazón) del homicida, del
adúltero, del ladrón, que, al elegir
esa determinada acción, la está 
queriendo: se está determinando en
una dirección contraria al amor del
prójimo, y por tanto, también al
amor a Dios.

La voluntad se dirige siempre a lo
que percibe como un bien, pero en
ocasiones se trata de un bien
aparente, algo que aquí y ahora no es



ordenable al bien de la persona en su
conjunto. El ladrón quiere algo que
considera un bien, pero el hecho de
que ese objeto pertenezca a otra
persona hace imposible que la
elección de quedárselo se pueda
ordenar a su bien como persona, o lo
que es lo mismo, al fin de su vida. En
este sentido, no es necesario el acto
exterior para determinar la voluntad
en un sentido negativo. El que decide
robar un objeto, aunque después no
pueda hacerlo por un imprevisto, ha 
obrado mal. Ha realizado un acto
interno voluntario contra la virtud
de la justicia.

La bondad y maldad de la persona se
dan en la voluntad y, por tanto,
estrictamente hablando habría que
utilizar esas categorías para referirse
a los deseos (queridos, aceptados), no
a los pensamientos. Al hablar de la
inteligencia utilizamos otras
categorías, como verdadero y falso.
Cuando el noveno mandamiento



prohíbe los “pensamientos impuros”
no se está refiriendo a las imágenes,
o al pensamiento en sí, sino al
movimiento de la voluntad que
acepta el gozo desordenado que una
cierta imagen (interna o externa) le
provoca[3].

Los pecados internos se han dividido
tradicionalmente en:

—malos pensamientos: son la
representación imaginaria de un
acto pecaminoso sin ánimo de
realizarlo. Podría llegar a ser pecado
mortal si se trata de materia grave y
se busca o se consiente deleitarse en
ella;

—mal deseo: deseo interior y
genérico de una acción pecaminosa
con el cual la persona se complace.
No coincide con la intención clara de
realizarlo (que implica siempre un
querer eficaz), aunque en no pocos
casos se haría si no existieran
algunos motivos que frenan a la



persona (como las consecuencias de
la acción, la dificultad para
realizarlo, etc.);

—gozo pecaminoso: es la
complacencia deliberada en una
acción mala ya realizada por sí o por
otros. Renueva de alguna manera el
pecado en el alma.

Los pecados internos tienen menor
gravedad que los correspondientes
pecados externos, pues el acto
externo generalmente manifiesta
una voluntariedad más intensa. Sin
embargo, de hecho, son muy
dañinos, sobre todo para las
personas que buscan el trato y la
amistad con Dios, ya que:

—se cometen con más facilidad, pues
basta el consentimiento de la
voluntad; y las tentaciones suelen ser
más frecuentes;

—se les presta menos atención, pues a
veces por ignorancia y a veces por



cierta complicidad con las pasiones,
no se quieren reconocer como
pecados, al menos veniales, si el
consentimiento fue imperfecto.

Los pecados internos pueden
deformar la conciencia, por ejemplo,
cuando se admite el pecado venial
interno de manera habitual o con
cierta frecuencia, aunque se quiera
evitar el pecado mortal. Esta
deformación puede dar lugar a
manifestaciones de irritabilidad, a
faltas de caridad, a espíritu crítico, a
resignarse con tener frecuentes
tentaciones sin luchar tenazmente
contra ellas, etc.[4]. En algunos casos
puede llevar incluso a no querer
reconocer los pecados internos,
cubriéndolos con razonadas
sinrazones, que acaban
confundiendo cada vez más la
conciencia. Como consecuencia,
fácilmente crece el amor propio,
nacen inquietudes, se hace más
costosa la humildad y la sincera



contrición y se puede terminar en un
estado de tibieza.

La lucha contra los pecados internos,
que va configurando una finura y
equilibrio moral en el interior de la
persona, nada tiene que ver con los
escrúpulos, que suponen una
hipertrofia de la sensibilidad interior
y pueden llegar a constituir un
verdadero trastorno psíquico.

La lucha contra los pecados internos
es una parte del empeño cristiano
por amar con todo el corazón, con
toda la mente y con todas las fuerzas.
En este campo nos ayudan:

—la frecuencia de sacramentos, que
nos dan o aumentan la gracia, y nos
sanan de nuestras miserias
cotidianas;

—la oración, la mortificación y el
trabajo, buscando sinceramente a
Dios;



—la humildad —que nos permite
reconocer nuestras miserias sin
desesperar por nuestros errores—, y
la confianza en Dios, sabiendo que
está siempre dispuesto a
perdonarnos;

—el ejercitarnos en la sinceridad con
Dios, con nosotros mismos y en la
dirección espiritual, cuidando con
esmero el examen de conciencia.

La purificación del corazón

Estos dos mandamientos, tomados en
un sentido amplio, consideran los
mecanismos íntimos que están en la
raíz de cualquier pecado[5]. En
sentido positivo, estos mandamientos
invitan a actuar con intención recta,
con un corazón puro. Por esto tienen
una gran importancia, ya que no se
quedan en la consideración externa
de las acciones, sino que consideran
la fuente de la que proceden dichas
acciones.



Estos dinamismos internos son
fundamentales en la vida moral
cristiana, donde los dones del
Espíritu Santo, y las virtudes infusas
son moduladas por las disposiciones
de la persona. En este sentido, tienen
una importancia particular las
virtudes morales, que son
disposiciones de la voluntad y de los
demás apetitos para obrar el bien.
Teniendo presente estos elementos es
posible desterrar una cierta
caricatura de la vida moral como
lucha por evitar los pecados,
descubriendo el inmenso panorama
positivo de esfuerzo por crecer en la
virtud (por purificar el corazón) que
tiene la existencia humana, y en
particular la del cristiano.

Estos mandamientos se refieren más
específicamente a los pecados
internos contra las virtudes de la
castidad y de la justicia, que están
bien reflejados en el texto de la
Sagrada Escritura que habla de «tres



especies de deseo inmoderado o
concupiscencia: la concupiscencia de
la carne, la concupiscencia de los
ojos y la soberbia de la vida (1 Jn
2,16)» (Catecismo, 2514).

Todo hombre descubre en su interior
algunas tendencias desordenadas,
que la tradición moral ha
denominado concupiscencia. El
Catecismo lo explica hablando de «la
lucha que la “carne” sostiene contra
el “espíritu”. Proceden de la
desobediencia del primer
pecado» (Catecismo, 2515). Después
del pecado original nadie está exento
de la concupiscencia, a excepción de
Nuestro Señor Jesucristo y de la
Santísima Virgen.

Aunque la concupiscencia en sí
misma no es pecado, inclina al
pecado, y lo engendra cuando no se
somete a la razón iluminada por la
fe, con la ayuda de la gracia. Si se
olvida que existe la concupiscencia,



es fácil pensar que todas las
tendencias que se experimentan “son
naturales” y que no hay mal en
dejarse llevar por ellas. Muchos se
dan cuenta de que esto es falso al
considerar lo que sucede, por
ejemplo, con el impulso a la
violencia, que se reconoce como algo
negativo que hay que evitar. Sin
embargo, en el ámbito de la castidad
no es tan fácil reconocer que los
estímulos “naturales” muchas veces
son inadecuados. El noveno
mandamiento nos ayuda a
comprender que esto no es así, y que
la concupiscencia ha oscurecido la
naturaleza; de modo que lo que se
experimenta como natural es,
frecuentemente, consecuencia del
pecado, y es preciso dominarlo. Lo
mismo se podría decir del afán
inmoderado de riquezas, o codicia, al
que se refiere el décimo
mandamiento.



Es importante conocer este desorden
causado en nosotros por el pecado
original y por nuestros pecados
personales, puesto que tal
conocimiento:

—nos espolea a rezar: sólo Dios nos
perdona el pecado original, que dio
origen a la concupiscencia; y, de igual
modo, sólo con su ayuda lograremos
vencer esta tendencia desordenada;
la gracia de Dios sana nuestra
naturaleza de las heridas del pecado
(además de elevarla al orden
sobrenatural);

—nos enseña a amar todo lo creado,
pues ha salido bueno de las manos de
Dios; son nuestros deseos
desordenados los que hacen que se
pueda hacer mal uso de los bienes
creados.

El combate por la pureza y la
libertad de corazón



La pureza de corazón significa tener
un modo santo de sentir. Con la
ayuda de Dios y el esfuerzo personal
se llega a ser cada vez más “limpios
de corazón”: limpieza en “los
pensamientos” y en los deseos. Esta
limpieza o pureza del corazón es una
metáfora para referirse a la mayor
libertad del corazón para amar.

Por lo que se refiere al noveno
mandamiento, el cristiano consigue
esta pureza con la gracia de Dios y a
través de la virtud y el don de la
castidad, de la pureza de intención,
de la pureza de la mirada y de la
oración[6].

La pureza de la mirada no se queda
en rechazar la contemplación de
imágenes claramente
inconvenientes, sino que exige una
purificación del uso de nuestros
sentidos externos, que nos lleve a
mirar el mundo y las demás personas
con visión sobrenatural. Se trata de



una lucha positiva que permite al
hombre descubrir la verdadera
belleza de todo lo creado, y en modo
particular, la belleza de los que han
sido plasmados a imagen y
semejanza de Dios[7].

«La pureza exige el pudor. Éste es
parte integrante de la templanza. El
pudor preserva la intimidad de la
persona. Designa el rechazo a
mostrar lo que debe permanecer
velado. Está ordenado a la castidad,
cuya delicadeza proclama. Ordena
las miradas y los gestos en
conformidad con la dignidad de las
personas y con la relación que existe
entre ellas» (Catecismo, 2521).

Por lo que se refiere a los bienes
materiales, la sociedad actual
fomenta el consumismo y la
autoafirmación personal con una
fuerza tan poderosa, que incluso
pone en peligro la estabilidad de la
familia. Son muchas las personas que



se dan cuenta demasiado tarde de
haber centrado la vida en su
profesión, en ganar dinero y
posición, y han descuidado otras
facetas más importantes de su
existencia: su relación con Dios y su
familia.

La exagerada importancia que se
concede hoy al bienestar material
por encima de muchos otros valores,
no es señal de progreso humano;
supone un empequeñecimiento y
envilecimiento del hombre, cuya
dignidad reside en ser criatura
espiritual llamada a la vida eterna
como hijo de Dios (Cf. Lc 12,19-20).

«El décimo mandamiento exige que
se destierre del corazón humano la 
envidia» (Catecismo, 2538). La
envidia es un pecado capital.
«Manifiesta la tristeza
experimentada ante el bien del
prójimo» (Catecismo, 2539). De la
envidia pueden derivarse muchos



otros pecados: odio, murmuración,
detracción, desobediencia, etc. La
envidia supone un rechazo de la
caridad. Para luchar contra ella
debemos vivir la virtud de la
benevolencia, que nos lleva a desear
el bien a los demás como
manifestación del amor que les
tenemos. También nos ayuda en esta
lucha la virtud de la humildad, pues
no hay que olvidar que la envidia
procede con frecuencia del orgullo
(Cf.Catecismo, 2540).

Para ser capaces de amar con todo el
corazón y con todas las fuerzas se
requiere un orden interior, que
proporcionan la gracia y las virtudes,
y que no se queda en la simple
continencia, que a lo sumo evita los
pecados más graves, sino que
consiguen esa armonía llena de paz
que tienen las personas santas.

Pablo Requena



Bibliografía básica

— Catecismo de la Iglesia Católica,
2514-2557.

Lecturas recomendadas

— San Josemaría, Homilía Porque
verán a Dios, en Amigos de Dios,
175-189; Homilía Desprendimiento, en
Amigos de Dios, 110-126.

[1] Francisco, Audiencia, 28-11-2018.

[2] Cf. Ga 5,19-21; Rm 1,29-31; Col 3,5.
San Pablo, después de hacer un
llamamiento a abstenerse de la
fornicación, escribe: «Que cada uno
sepa guardar su cuerpo en santidad y
honor, no con afecto libidinoso, como
los gentiles que no conocen a Dios
[...], pues Dios no nos llamó a la



impureza, sino a la santidad» (1 Ts
4,3-7). Subraya la importancia de los
afectos, que son el origen de las
acciones, y hace ver la necesidad de
su purificación para la vida cristiana.

[3] De este modo se entenderá
fácilmente la diferencia entre
“sentir” y “consentir”, referido a una
determinada pasión o movimiento de
la sensibilidad. Sólo cuando se
consiente con la voluntad puede
hablarse de pecado (si la materia era
pecaminosa).

[4] «Chapoteas en las tentaciones, te
pones en peligro, juegas con la vista y
con la imaginación, charlas de...
estupideces. —Y luego te asustas de
que te asalten dudas, escrúpulos,
confusiones, tristeza y desaliento.

—Has de concederme que eres poco
consecuente» (San Josemaría, Surco,
132).



[5] «El décimo mandamiento se
refiere a la intención del corazón;
resume, con el noveno, todos los
preceptos de la Ley» (Catecismo,
2534).

[6] «Con la gracia de Dios lo consigue:
mediante la virtud y el don de la
castidad, pues la castidad permite
amar con un corazón recto e
indiviso; mediante la pureza de
intención, que consiste en buscar el
fin verdadero del hombre: con una
mirada limpia el bautizado se afana
por encontrar y realizar en todo la
voluntad de Dios (Cf. Rm 12,2; Col
1,10); mediante la pureza de la
mirada exterior e interior; mediante
la disciplina de los sentidos y la
imaginación; mediante el rechazo de
toda complacencia en los
pensamientos impuros que inclinan
a apartarse del camino de los
mandamientos divinos: “la vista
despierta la pasión de los



insensatos” (Sb 15,5); mediante la
oración» (Catecismo, 2520).

[7] «¡Los ojos! Por ellos entran en el
alma muchas iniquidades. —
¡Cuántas experiencias a lo David!...
—Si guardáis la vista habréis
asegurado la guarda de vuestro
corazón» (San Josemaría, Camino,
183). «¡Dios mío!: encuentro gracia y
belleza en todo lo que veo: guardaré
la vista a todas horas, por
Amor» (San Josemaría, Forja, 415).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pa/article/tema-34-el-
noveno-y-el-decimo-mandamientos/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/es-pa/article/tema-34-el-noveno-y-el-decimo-mandamientos/
https://opusdei.org/es-pa/article/tema-34-el-noveno-y-el-decimo-mandamientos/
https://opusdei.org/es-pa/article/tema-34-el-noveno-y-el-decimo-mandamientos/

	Tema 34. El noveno y el décimo mandamientos

