
opusdei.org

Una puerta abierta
al misterio: el
símbolo atanasiano

El símbolo atanasiano –
conocido también por sus
primeras palabras "Quicumque
vult"– es un resumen de
verdades de la fe sobre la
Santísima Trinidad y la
Encarnación. San Josemaría
solía rezar y meditar este texto
el tercer domingo de cada mes
como devoción al Padre y al
Hijo y al Espíritu Santo.

18/02/2022



► Reza el Quicumque con el 
devocionario móvil en español y
latín. 

Jesús sabe que se acerca su hora de
pasar de este mundo al Padre. Está
en el cenáculo, sus discípulos más
íntimos se encuentran reunidos en
torno a él, y sus palabras tienen el
sabor agridulce de la despedida. No
le queda mucho tiempo de estar con
ellos y en su corazón se debaten
fortísimos sentimientos: de una
parte, un amor hasta el extremo, que
le llevará a quedarse en la Sagrada
Eucaristía y a derramar hasta la
última gota de su sangre en la cruz.
De otra, el dolor inmenso por la
traición de Judas y el peso de cargar
con todos los pecados del mundo.

En un momento tan particular, su
mirada se detiene en cada uno de sus

https://multimedia.opusdei.org/dm/dev3.html


apóstoles. Conoce sus deseos de bien,
pero también su debilidad; en unas
horas verá flaquear su fe y no se le
oculta que aún les queda mucho por
entender del tesoro de la revelación.
Aun así, en esta última cena les habla
con más claridad del misterio de su
vida íntima, y les anuncia la venida
del Paráclito, que iluminará su
entendimiento: «Si alguno me ama,
guardará mi palabra, y mi Padre le
amará, y vendremos a él y haremos
morada en él (…). Os he hablado de
todo esto estando con vosotros; pero
el Paráclito, el Espíritu Santo que el
Padre enviará en mi nombre, él os
enseñará todo y os recordará todas
las cosas que os he dicho» (Jn
14,23.25-26).

Es probable que san Juan, al igual
que los otros diez, no comprendiera
en profundidad las palabras de su
Maestro acerca del Padre y el
Espíritu Santo, pero se daba cuenta
de que nadie antes había hablado así,



y años más tarde las recogió en su
Evangelio, tras haberlas meditado y
predicado en numerosas ocasiones.
Percibía que eran una puerta abierta
al misterio de Dios uno y trino.

Encontrar la verdadera Vida

«El misterio de la Santísima Trinidad
es el misterio central de la fe y de la
vida cristiana» [1]. Jesucristo –el Verbo
encarnado– nos lo quiso revelar de
modo que, identificados con su
persona, los cristianos
aprendiéramos a llamar Padre a Dios
y a obrar atentos a las inspiraciones
del Espíritu Santo.

Por medio de la vida sacramental,
Dios habita en el centro de nuestras
almas en gracia. Todo el itinerario
espiritual se resume en el
descubrimiento progresivo de esta
presencia, que nos sostiene y nos
colma. Se trata de un camino que
cada cristiano está llamado a
recorrer a lo largo de su existencia.



Así lo hemos visto y aprendido en la
experiencia de tantas mujeres y
hombres santos. Recientemente nos
lo hacía considerar el Papa
Francisco: «Está el Padre, al que rezo
con el padrenuestro; está el Hijo que
me ha dado la redención, la
justificación; está el Espíritu Santo
que habita en nosotros y habita en la
Iglesia. Y este nos habla al corazón,
porque lo encontramos encerrado en
esa frase de san Juan que resume
toda la revelación: “Dios es
amor” (1Jn 4,8.16). (…) No es fácil
entenderlo, pero se puede vivir de
este misterio» [2].

San Josemaría fue cultivando una
gradual y honda devoción a las tres
personas divinas y, a través del
ejemplo y la predicación, quiso
transmitirla a sus hijos. En una
ocasión, en 1968, les aconsejaba:
¡Amad la santísima humanidad de
Jesucristo! Y de la humanidad de
Cristo, pasaremos al Padre, con su



omnipotencia y su providencia, y al
fruto de la Cruz, que es el Espíritu
Santo. Y sentiremos la necesidad de
perdernos en este amor para
encontrar la verdadera Vida [3].

El itinerario de una devoción

El fundador del Opus Dei, que recibió
la fe cristiana de sus padres, creció a
lo largo de los años en la amistad con
cada una de las personas divinas.
Siendo niño, aprendió a llamar a
Dios Padre en el padrenuestro, y esta
filiación se va haciendo fundamento
de su vida espiritual. Además, en
momentos concretos, en los años
posteriores a la fundación de la Obra,
Dios le concedió palpar con especial
intensidad el sentido de la filiación
divina –como aquel 16 de octubre de
1931, en medio de la calle, en un
tranvía. También a partir del otoño
de 1932 fue intensificando la escucha
a las mociones del Paráclito, gracias
al consejo «tenga amistad con el



Espíritu Santo. No hable, ¡óigale!»,
recibido de su confesor. Desde muy
pronto procuró leer el Evangelio
como un personaje más, para
adentrarse en el conocimiento de la
santísima humanidad de Jesucristo, y
su vida estuvo centrada en la
Eucaristía.

Esta devoción, que se fue
fortaleciendo en el transcurso de su
existencia, se dejaba traslucir en las
situaciones más corrientes. El beato
Álvaro del Portillo recordaba:
Quienes vivíamos a su lado sabemos
muy bien el arraigo de esa devoción
en su vida. Así pude descubrir el
modo de ganar en las rifas que
organizaba: es un recuerdo ingenuo,
de familia, de los primeros años de
mi vocación. De vez en cuando
llevaba a las tertulias algo que nos
hiciera pasar un rato agradable, por
ejemplo, un paquete de caramelos.
En esas ocasiones, cuando había
algún detalle que se salía de lo



ordinario, el Padre organizaba un
sorteo, que consistía en adivinar el
número que había pensado.
Enseguida me di cuenta de que era
siempre el tres, o un múltiplo de tres,
porque incluso en esos momentos de
descanso aparecía su amor por la
Santísima Trinidad [4].

El libro Camino tiene 999 puntos. En
una audiencia con el Papa san Pablo
VI, el pontífice le preguntó por la
razón de ese número. Y san
Josemaría respondió que era por
amor a la Santísima Trinidad. Para la
primera edición de esta obra, hizo
diseñar una original portada que
consistía en una serie de siluetas del
número nueve, formando una
columna.

Cuando se construyó Villa Tevere, la
sede central de la Obra, quiso que el
oratorio en que celebraría la Misa
habitualmente estuviera dedicado a
la Trinidad. El retablo es un

https://www.escrivaobras.org/book/camino.htm
https://opusdei.org/es-es/article/villa-tevere-origen-historia-sede-central-opus-dei/


altorrelieve en mármol blanco con
una representación de la Trinidad
Beatísima, rodeada de ángeles en
adoración: Dios Padre creador tiene
en sus manos el mundo con una cruz;
a su lado el Espíritu Santo, también
bajo figura humana, sostiene una
llama; en el centro, hay una talla de
marfil con Dios Hijo en la Cruz, entre
dos grupos de querubines. La escena
está coronada por una cartela con
una inscripción: Deo Patri creatori,
Deo Filio redemptori, Deo Spiritui
sanctificatori.

Le gustaba hacer actos de fe,
esperanza y amor dirigidos al Padre,
al Hijo y al Espíritu Santo. En 1971,
por ejemplo, agradecía al Señor que
le fuera moviendo a comprender
cada día con más hondura la
presencia y la acción de la Trinidad
en la santa Misa. Y en sus últimos
años, en su predicación –como refleja
en la homilía «Hacia la santidad»– o
en los encuentros que sostuvo con

https://opusdei.org/es-es/article/hacia-la-santidad-2/


numerosas personas, sugería seguir
el itinerario espiritual por el que Dios
había querido llevarle a él, un
camino de contemplación en la vida
ordinaria: El corazón necesita,
entonces, distinguir y adorar a cada
una de las personas divinas. De
algún modo, es un descubrimiento, el
que realiza el alma en la vida
sobrenatural, como los de una
criaturica que va abriendo los ojos a
la existencia. Y se entretiene
amorosamente con el Padre y con el
Hijo y con el Espíritu Santo [5]. 

Su amor era también fruto del
estudio y la profundización en la
doctrina católica. Solía repasar con
frecuencia el tratado teológico De
Trinitate. En una tertulia con sus
hijas en Roma, el 27 de marzo de
1972 –el día anterior a un nuevo
aniversario de su ordenación
sacerdotal–, les comentaba: Estoy
leyendo constantemente libros de
teología, porque me enamora la



Trinidad, me enamora considerar la
unidad de la trinidad de Dios; a veces
tengo un poquito de luz, pero la
mayoría de las veces son sombras; y
me pongo muy contento de las
sombras, porque Dios sería muy poca
cosa si yo lo pudiera comprender [6].
Afirmaba –como nos recuerda con
frecuencia el Padre– que Dios es tan
grande que no cabe en la cabeza,
pero nos cabe en el corazón: Y
cuando (…) te digan que no
entienden la trinidad y la unidad, les
respondes que tampoco yo la
entiendo, pero que la amo y la
venero. Si comprendiera las
grandezas de Dios, si Dios cupiera en
esta pobre cabeza, mi Dios sería muy
pequeño..., y, sin embargo, cabe –
quiere caber– en mi corazón, cabe en
la hondura inmensa de mi alma, que
es inmortal [7].

Una tradición secular



Movido por el deseo de fomentar en
los miembros de la Obra este amor,
san Josemaría dispuso una serie de
costumbres que les facilitaran
profundizar en los misterios
centrales de la fe. Todas ellas
responden a una tradición secular en
la liturgia y en el patrimonio
espiritual de la Iglesia.

Entre otras, propuso que las Preces
que rezan diariamente comenzaran
con un acto de alabanza, adoración y
acción de gracias a la Trinidad
Beatísima (Gracias a ti, Señor Dios;
gracias a ti, / Trinidad única y
verdadera, / Dios único y supremo, /
Unidad única y santa). Años después,
en 1959, pensó que podría ayudar
que en los tres días que preceden a la
fiesta de la Santísima Trinidad, se
rezara o cantara el Trisagio angélico
en todos los centros de la Obra. Y que
el tercer domingo de cada mes se
recitara el símbolo atanasiano, antes
o después de la oración de la

https://opusdei.org/es-es/article/las-preces-del-opus-dei/


mañana, como una expresión de fe y
alabanza a Dios uno y trino, y
recomendaba que cada uno meditase
especialmente ese día en las palabras
ahí contenidas. Con gran
convencimiento, decía a un grupo de
fieles del Opus Dei en 1971,
refiriéndose a este símbolo:
Aprendedlo, ¡es tan bonito! [8]

El símbolo atanasiano

«Durante los primeros siglos, la
Iglesia formuló más explícitamente
su fe trinitaria tanto para
profundizar su propia inteligencia de
la fe como para defenderla contra los
errores que la deformaban. Esta fue
la obra de los concilios antiguos,
ayudados por el trabajo teológico de
los Padres de la Iglesia y sostenidos
por el sentido de la fe del pueblo
cristiano» [9].

El símbolo atanasiano –conocido
también por sus primeras palabras: 
Quicumque vult– es un símbolo o



recopilación de verdades de la fe,
que ha sido tenido a lo largo de la
historia de la Iglesia como una de las
principales exposiciones dogmáticas
de la fe cristiana y la más importante
por lo que se refiere a los dos
misterios centrales de la verdad
revelada: la Trinidad y la
Encarnación.

Se conoce con este nombre por haber
sido atribuido erróneamente durante
varios siglos a san Atanasio
(295-373), obispo de Alejandría de
Egipto y defensor de la fe frente a la
herejía de Arrio. Otros pensaban que
su autoría se debía al Papa Anastasio
I (399-402).

Este resumen didáctico de la doctrina
cristiana gozó de gran autoridad en
la Iglesia latina y su uso se extendió
rápidamente a todos los ritos de
Occidente. En la Edad Media, estuvo
equiparado al mismo credo del
Concilio de Nicea. En la liturgia de la



Iglesia occidental se recitaba en el
oficio divino dominical. En el rito
ambrosiano, en cambio, venía usado
como himno del oficio de lecturas, en
lugar del Te Deum, el domingo de la
Santísima Trinidad. Su uso litúrgico
ha llegado hasta el siglo XX: en el
oficio canónico, el Quicumque, hasta
la reforma de Pío XII (1956), se
rezaba los domingos. En la liturgia
de las horas actual no está previsto
su rezo.

Excluida la paternidad de san
Atanasio, y también la del Papa
Anastasio, se ha atribuido su
redacción a una serie de Padres de la
Iglesia –san Hilario, san Ambrosio,
san Nicetas, Honorato de Arlés, san
Vicente de Lerins, san Fulgencio, san
Cesáreo de Arlés y san Venancio
Fortunato– situados entre los años
350 y 601. Actualmente es casi
unánime la opinión que lo fecha
entre el año 430 y el 500.



La mayoría de los estudiosos
sostienen que fue escrito primero en
latín y después fue traducido al
griego –es decir, nació dentro del
ámbito latino occidental de la Iglesia,
y no en el oriental como antes se
pensaba. Su origen parece estar en
las Galias, en el sur de Francia, en la
zona de Arlés.

Más allá de la introducción y de la
conclusión, dedicadas ambas a
insistir en la necesidad de profesar la
fe expresada en el símbolo para la
salvación, el Quicumque consta de
dos partes claramente diferenciadas:
la primera expone la fe católica en
torno al misterio de Dios uno y trino;
en la segunda parte se presenta la
doble naturaleza en la única persona
divina de Jesucristo. Esos dos ejes de
nuestra fe se encuentran
ampliamente desarrollados en este
credo.



Las palabras que apelan a la
necesidad de la fe para la salvación
son un eco de las contenidas en el
capítulo 3 del Evangelio de san Juan:
«Dios no ha enviado a su Hijo al
mundo para juzgar al mundo, sino
para que el mundo se salve por él. El
que cree en él, no es juzgado; pero el
que no cree, ya está juzgado, porque
no ha creído en el nombre del Hijo
único de Dios» (Jn 3,17-18). Resultan,
por tanto, una llamada a adherirse a
las verdades explicitadas en los
diversos símbolos de la fe elaborados
por el magisterio eclesiástico, a la vez
que reconocen la terrible posibilidad
que tiene el hombre de rechazar y
cerrarse a la felicidad eterna que
Dios le ofrece.

Tan grandísimo provecho

Aprende a alabar al Padre y al Hijo y
al Espíritu Santo. Aprende a tener
una especial devoción a la Santísima
Trinidad [10]. La costumbre de rezar el



símbolo atanasiano tiene como
finalidad ayudar a los fieles a ir, poco
a poco, madurando personalmente
en esta devoción. Aunque nunca
llegaremos a comprender del todo
una verdad que supera con creces
nuestro entendimiento, es una
oportunidad de conocer a Dios
siempre más y mejor. De este modo,
también nos renueva y fortalece en
la virtud teologal de la fe, y nos lleva
a profundizar en el dogma. Santa
Teresa de Ávila cuenta en su
autobiografía cómo, meditando ese
símbolo, recibió gracias especiales
para penetrar en este misterio:
«Estando una vez rezando el 
Quicumque vult, se me dio a entender
la manera de cómo era un solo Dios y
tres personas tan claramente, que yo
me espanté y me consolé mucho.
Hízome tan grandísimo provecho
para conocer más la grandeza de
Dios y sus maravillas» [11]. Es un
ejemplo de cómo vivir ciertas
costumbres de piedad puede dar



paso a comprenderlas, aunque a
veces parezca que se saca poco
provecho de ellas.

Renovando nuestra profesión de fe
en la Trinidad, reconocemos,
agradecemos y respondemos al amor
divino, y volvemos a asombrarnos
ante la maravilla de un Dios que ha
querido que seamos sus hijos. No
solo afirmamos la verdad sobre la
Trinidad, sobre Jesucristo –perfectus
Deus, perfectus homo [12], perfecto
Dios y hombre perfecto– y sobre la
Iglesia, sino también nuestra
verdadera identidad.

Además, reconocer nuestra fe común
nos lleva a sentirnos más unidos a
todo el pueblo de Dios, en su misión
de conservar íntegro el depósito
recibido. No rezamos solos, sino
unidos a los cristianos de ahora, a los
que nos han precedido y a los que
vendrán a lo largo de los siglos. Por
último, al recitar este símbolo



actualizamos nuestra misión de
apóstoles, llamados a comunicar a
todos los hombres –al igual que
aquellos primeros doce– la salvación
que Cristo nos ha invitado a acoger
con su encarnación: «Id, pues, y
haced discípulos a todos los pueblos,
bautizándolos en el nombre del
Padre, y del Hijo, y del Espíritu
Santo» (Mt 28, 19).

[1] Catecismo de la Iglesia católica, n.
261.

[2] Francisco, Ángelus, 30-V-2021.

[3] San Josemaría, recogido en
Artículos del postulador, p. 175.

[4] Entrevista sobre el fundador del
Opus Dei, Álvaro del Portillo, Rialp,
1992, pp. 153-154.

[5] Amigos de Dios, n. 306.



[6] San Josemaría, palabras
pronunciadas durante una tertulia.

[7] San Josemaría, notas en una
reunión familiar, 9-II-1975.

[8] San Josemaría, notas tomadas
durante una tertulia.

[9]. Catecismo de la Iglesia católica, n.
250.

[10] Forja, n. 296.

[11] Santa Teresa de Jesús, Vida, c. 39,
25.

[12] Símbolo atanasiano, n. 30 (DH 76).

Praga, Iglesia de santo Tomás.
Pintura de Karel Škréta (1610 -
1674).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-pa/article/simbolo-atanasiano-quicumque-santisima-trinidad-costumbre/


opusdei.org/es-pa/article/simbolo-
atanasiano-quicumque-santisima-
trinidad-costumbre/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-pa/article/simbolo-atanasiano-quicumque-santisima-trinidad-costumbre/
https://opusdei.org/es-pa/article/simbolo-atanasiano-quicumque-santisima-trinidad-costumbre/
https://opusdei.org/es-pa/article/simbolo-atanasiano-quicumque-santisima-trinidad-costumbre/

	Una puerta abierta al misterio: el símbolo atanasiano

