
opusdei.org

Exhortación
Apostólica «C'est la
confiance»

Libro electrónico y texto de la
Exhortación Apostólica «C'est la
confiance» del Papa Francisco,
sobre la confianza en el Amor
Misericordioso de Dios y Santa
Teresa de Lisieux.

17/10/2023

ePub ► Libro electrónico:
Exhortación Apostólica «C'est la
confiance»

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/c'est-la-confiance20241001163705170813.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/c'est-la-confiance20241001163705170813.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/c'est-la-confiance20241001163705170813.epub


Mobi ► Libro electrónico:
Exhortación Apostólica «C'est la
confiance»

PDF ► Libro electrónico: Exhortación
Apostólica «C'est la confiance»

Google Play Books ► Libro
electrónico: Exhortación Apostólica
«C'est la confiance»

Apple Books ► Libro electrónico:
Exhortación Apostólica «C'est la
confiance»

► Más libros electrónicos gratuitos.

Sumario de la Exhortación
Apostólica C'est la confiance

Introducción

1.Jesús para los demás

2. El caminito de la confianza y del
amor

https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/c_est-la-confiance20241001163729377303.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/c_est-la-confiance20241001163729377303.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/c_est-la-confiance20241001163729377303.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/c_est-la-confiance20241001163715557105.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/c_est-la-confiance20241001163715557105.pdf
https://play.google.com/store/books/details?id=wV_dEAAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=wV_dEAAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=wV_dEAAAQBAJ
https://books.apple.com/us/book/exhortaci%C3%B3n-apost%C3%B3lica-cest-la-confianze/id6469610401
https://books.apple.com/us/book/exhortaci%C3%B3n-apost%C3%B3lica-cest-la-confianze/id6469610401
https://books.apple.com/us/book/exhortaci%C3%B3n-apost%C3%B3lica-cest-la-confianze/id6469610401
https://opusdei.org/es-es/page/libros-electronicos/


3. Seré el amor

4. En el corazón del Evangelio

Introducción

1. « C’est la confiance et rien que la
confiance qui doit nous conduire à
l'Amour»: «La confianza, y nada más
que la confianza, puede conducirnos
al Amor». [1]

2. Estas palabras tan contundentes
de santa Teresa del Niño Jesús y de la
Santa Faz lo dicen todo, resumen la
genialidad de su espiritualidad y
bastarían para justificar que se la
haya declarado doctora de la Iglesia.
Sólo la confianza, “nada más”, no hay
otro camino por donde podamos ser
conducidos al Amor que todo lo da.
Con la confianza, el manantial de la
gracia desborda en nuestras vidas, el
Evangelio se hace carne en nosotros
y nos convierte en canales de
misericordia para los hermanos.



3. Es la confianza la que nos sostiene
cada día y la que nos mantendrá de
pie ante la mirada del Señor cuando
nos llame junto a Él: «En la tarde de
esta vida, compareceré delante de ti
con las manos vacías, pues no te
pido, Señor, que lleves cuenta de mis
obras. Todas nuestras justicias tienen
manchas a tus ojos. Por eso, yo
quiero revestirme de tu propia
Justicia y recibir de tu Amor la
posesión eterna de Ti mismo». [2]

4. Teresita es una de las santas más
conocidas y queridas en todo el
mundo. Como sucede con san
Francisco de Asís, es amada incluso
por no cristianos y no creyentes.
También ha sido reconocida por la
UNESCO entre las figuras más
significativas para la humanidad
contemporánea. [3] Nos hará bien
profundizar su mensaje al
conmemorar el 150.º aniversario de
su nacimiento, que tuvo lugar en
Alençon el 2 de enero de 1873, y el



centenario de su beatificación. [4]
Pero no he querido hacer pública
esta Exhortación en alguna de esas
fechas, o el día de su memoria, para
que este mensaje vaya más allá de
esa celebración y sea asumido como
parte del tesoro espiritual de la
Iglesia. La fecha de esta publicación,
memoria de santa Teresa de Ávila,
quiere presentar a santa Teresa del
Niño Jesús y de la Santa Faz como
fruto maduro de la reforma del
Carmelo y de la espiritualidad de la
gran santa española.

5. Su vida terrena fue breve, apenas
veinticuatro años, y sencilla como
una más, transcurrida primero en su
familia y luego en el Carmelo de
Lisieux. La extraordinaria carga de
luz y de amor que irradiaba su
persona se manifestó
inmediatamente después de su
muerte con la publicación de sus
escritos y con las innumerables



gracias obtenidas por los fieles que la
invocaban.

6. La Iglesia reconoció rápidamente
el valor extraordinario de su figura y
la originalidad de su espiritualidad
evangélica. Teresita conoció al Papa
León XIII con motivo de la
peregrinación a Roma en 1887 y le
pidió permiso para entrar en el
Carmelo a la edad de quince años.
Poco después de su muerte, san Pío X
percibió su enorme estatura
espiritual, tanto que afirmó que se
convertiría en la santa más grande
de los tiempos modernos. Declarada
venerable en 1921 por Benedicto XV,
que elogió sus virtudes centrándolas
en el “caminito” de la infancia
espiritual, [5] fue beatificada hace
cien años y luego canonizada el 17 de
mayo de 1925 por Pío XI, quien
agradeció al Señor por permitirle
que Teresa del Niño Jesús y de la
Santa Faz fuera “la primera beata
que elevó a los honores de los altares



y la primera santa canonizada por
él”. [6] El mismo Papa la declaró
patrona de las Misiones en 1927.
[7]Fue proclamada una de las
patronas de Francia en 1944 por el
venerable Pío XII, [8] que en varias
ocasiones profundizó el tema de la
infancia espiritual. [9] A san Pablo VI
le gustaba recordar su bautismo,
recibido el 30 de septiembre de 1897,
día de la muerte de santa Teresita, y
en el centenario de su nacimiento
dirigió al obispo de Bayeux y Lisieux
un escrito sobre su doctrina. [10] 
Durante su primer viaje apostólico a
Francia, en junio de 1980, san Juan
Pablo II fue a la basílica dedicada a
ella y en 1997 la declaró doctora de la
Iglesia, [11] considerándola además
«como experta en la scientia
amoris». [12] Benedicto XVI retomó
el tema de su “ ciencia del amor”,
proponiéndola como «guía para
todos, sobre todo para quienes, en el
pueblo de Dios, desempeñan el
ministerio de teólogos». [13]

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/1980/travels/documents/trav_parigi.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/1980/travels/documents/trav_parigi.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/1980/travels/documents/trav_parigi.html


Finalmente, tuve la alegría de
canonizar a sus padres Luis y Celia
en el año 2015, durante el Sínodo
sobre la familia, y recientemente le
dediqué una catequesis en el ciclo
sobre el celo apostólico. [14]

1. Jesús para los demás

7. En el nombre que ella eligió como
religiosa se destaca Jesús: el “Niño”
que manifiesta el misterio de la
Encarnación y la “Santa Faz”, es
decir, el rostro de Cristo que se
entrega hasta el fin en la Cruz. Ella es
“santa Teresa del Niño Jesús y de la
Santa Faz”.

8. El Nombre de Jesús es
continuamente “respirado” por
Teresa como acto de amor, hasta el
último aliento. También había
grabado estas palabras en su celda:
“Jesús es mi único amor”. Fue su
interpretación de la afirmación

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/20231015-santateresa-delbambinogesu.html#_ftn14


culminante del Nuevo Testamento:
«Dios es amor» (1 Jn 4,8.16).

Alma misionera

9. Como sucede en todo encuentro
auténtico con Cristo, esta experiencia
de fe la convocaba a la misión.
Teresita pudo definir su misión con
estas palabras: «En el cielo desearé lo
mismo que deseo ahora en la tierra:
amar a Jesús y hacerle amar». [15]
Escribió que había entrado al
Carmelo «para salvar almas». [16] Es
decir, no entendía su consagración a
Dios sin la búsqueda del bien de los
hermanos. Ella compartía el amor
misericordioso del Padre por el hijo
pecador y el del Buen Pastor por las
ovejas perdidas, lejanas, heridas. Por
eso es patrona de las misiones,
maestra de evangelización.

10. Las últimas páginas de Historia
de un alma [17] son un testamento
misionero, expresan su modo de
entender la evangelización por



atracción, [18] no por presión o
proselitismo. Vale la pena leer cómo
lo sintetiza ella misma: «“ Atráeme, y
correremos tras el olor de tus
perfumes”. ¡Oh, Jesús!, ni siquiera es,
pues, necesario decir: Al atraerme a
mí, atrae también a las almas que
amo. Esta simple palabra, “Atráeme”,
basta. Lo entiendo, Señor. Cuando un
alma se ha dejado fascinar por el
perfume embriagador de tus
perfumes, ya no puede correr sola,
todas las almas que ama se ven
arrastradas tras de ella. Y eso se hace
sin tensiones, sin esfuerzos, como
una consecuencia natural de su
propia atracción hacia ti. Como un
torrente que se lanza
impetuosamente hacia el océano
arrastrando tras de sí todo lo que
encuentra a su paso, así, Jesús mío, el
alma que se hunde en el océano sin
riberas de tu amor atrae tras de sí
todos los tesoros que posee... Señor,
tú sabes que yo no tengo más tesoros



que las almas que tú has querido
unir a la mía». [19]

11. Aquí ella cita las palabras que la
novia dirige al novio en el Cantar de
los Cantares (1,3-4), según la
interpretación profundizada por los
dos doctores del Carmelo, santa
Teresa de Jesús y san Juan de la Cruz.
El Esposo es Jesús, el Hijo de Dios que
se unió a nuestra humanidad en la
Encarnación y la redimió en la Cruz.
Allí, desde su costado abierto, dio a
luz a la Iglesia, su amada Esposa, por
la que entregó su vida (cf. Ef 5,25). Lo
que llama la atención es cómo
Teresita, consciente de que está cerca
de la muerte, no vive este misterio
encerrada en sí misma, sólo en un
sentido consolador, sino con un
ferviente espíritu apostólico.

La gracia que nos libera de la
autorreferencialidad

12. Algo semejante ocurre cuando se
refiere a la acción del Espíritu Santo,



que adquiere de inmediato un
sentido misionero: «Esa es mi
oración. Yo pido a Jesús que me
atraiga a las llamas de su amor, que
me una tan íntimamente a Él que sea
Él quien viva y quien actúe en mí.
Siento que cuanto más abrase mi
corazón el fuego del amor, con
mayor fuerza diré: “Atráeme”; y que
cuanto más se acerquen las almas a
mí (pobre trocito de hierro, si me
alejase de la hoguera divina), más
ligeras correrán tras los perfumes de
su Amado. Porque un alma abrasada
de amor no puede estarse inactiva».
[20]

13. En el corazón de Teresita, la
gracia del bautismo se convierte en
un torrente impetuoso que
desemboca en el océano del amor de
Cristo, arrastrando consigo una
multitud de hermanas y hermanos,
lo que ocurrió especialmente
después de su muerte. Fue su
prometida «lluvia de rosas». [21]



2. El caminito de la confianza y del
amor

14. Uno de los descubrimientos más
importantes de Teresita, para el bien
de todo el Pueblo de Dios, es su
“caminito”, el camino de la confianza
y del amor, también conocido como
el camino de la infancia espiritual.
Todos pueden seguirlo, en cualquier
estado de vida, en cada momento de
la existencia. Es el camino que el
Padre celestial revela a los pequeños
(cf. Mt 11,25).

15. Teresita relató el descubrimiento
del caminito en la Historia de un
alma: [22] «A pesar de mi pequeñez,
puedo aspirar a la santidad.
Agrandarme es imposible; tendré
que soportarme tal cual soy, con
todas mis imperfecciones. Pero
quiero buscar la forma de ir al cielo

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/20231015-santateresa-delbambinogesu.html#_ftn21
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/20231015-santateresa-delbambinogesu.html#_ftn21


por un caminito muy recto y muy
corto, por un caminito totalmente
nuevo». [23]

16. Para describirlo, usa la imagen
del ascensor: «¡El ascensor que ha de
elevarme hasta el cielo son tus
brazos, Jesús! Y para eso, no necesito
crecer; al contrario, tengo que seguir
siendo pequeña, tengo que
empequeñecerme más y más». [24]
Pequeña, incapaz de confiar en sí
misma, aunque firmemente segura
en la potencia amorosa de los brazos
del Señor.

17. Es el “dulce camino del amor”,
[25] abierto por Jesús a los pequeños
y a los pobres, a todos. Es el camino
de la verdadera alegría. Frente a una
idea pelagiana de santidad, [26]
individualista y elitista, más ascética
que mística, que pone el énfasis
principal en el esfuerzo humano,
Teresita subraya siempre la primacía
de la acción de Dios, de su gracia. Así



llega a decir: «Sigo teniendo la
misma confianza audaz de llegar a
ser una gran santa, pues no me
apoyo en mis méritos —que no tengo
ninguno—, sino en Aquel que es la
Virtud y la Santidad mismas. Sólo Él,
conformándose con mis débiles
esfuerzos, me elevará hasta Él y,
cubriéndome con sus méritos
infinitos, me hará santa». [27]

Más allá de todo mérito

18. Este modo de pensar no contrasta
con la tradicional enseñanza católica
sobre el crecimiento de la gracia; es
decir que, justificados gratuitamente
por la gracia santificante, somos
transformados y capacitados para
cooperar con nuestras buenas
acciones en un camino de
crecimiento en la santidad. De este
modo somos elevados de tal manera
que podemos tener reales méritos
para el desarrollo de la gracia
recibida.



19. Teresita, sin embargo, prefiere
destacar el primado de la acción
divina e invitar a la confianza plena
mirando el amor de Cristo que se nos
ha dado hasta el fin. En el fondo, su
enseñanza es que, dado que no
podemos tener certeza alguna
mirándonos a nosotros mismos, [28]
tampoco podemos tener certeza de
poseer méritos propios. Entonces no
es posible confiar en estos esfuerzos
o cumplimientos. El Catecismo ha
querido citar las palabras de santa
Teresita cuando dice al Señor:
«Compareceré delante de ti con las
manos vacías», [29] para expresar
que «los santos han tenido siempre
una conciencia viva de que sus
méritos eran pura gracia». [30] Esta
convicción despierta una gozosa y
tierna gratitud.

20. Por consiguiente, la actitud más
adecuada es depositar la confianza
del corazón fuera de nosotros
mismos: en la infinita misericordia



de un Dios que ama sin límites y que
lo ha dado todo en la Cruz de
Jesucristo. [31] Por esta razón
Teresita nunca usa la expresión,
frecuente en su tiempo, “me haré
santa”.

21. Sin embargo, su confianza sin
límites alienta a quienes se sienten
frágiles, limitados, pecadores, a
dejarse llevar y transformar para
llegar alto: «Si todas las almas débiles
e imperfectas sintieran lo que siente
la más pequeña de todas las almas, el
alma de tu Teresita, ni una sola
perdería la esperanza de llegar a la
cima de la montaña del amor, pues
Jesús no pide grandes hazañas, sino
únicamente abandono y gratitud».
[32]

22. Esta misma insistencia de
Teresita en la iniciativa divina hace
que, cuando habla de la Eucaristía,
no ponga en primer lugar su deseo
de recibir a Jesús en la sagrada



comunión, sino el deseo de Jesús que
quiere unirse a nosotros y habitar en
nuestros corazones. [33] En la
Ofrenda al amor misericordioso,
sufriendo por no poder recibir la
comunión todos los días, dice a Jesús:
«Quédate en mí como en el sagrario».
[34] El centro y el objeto de su
mirada no es ella misma con sus
necesidades, sino Cristo que ama,
que busca, que desea, que habita en
el alma.

El abandono cotidiano

23. La confianza que Teresita
promueve no debe entenderse sólo
en referencia a la propia
santificación y salvación. Tiene un
sentido integral, que abraza la
totalidad de la existencia concreta y
se aplica a nuestra vida entera,
donde muchas veces nos abruman
los temores, el deseo de seguridades
humanas, la necesidad de tener todo
bajo nuestro control. Aquí es donde



aparece la invitación al santo
“abandono”.

24. La confianza plena, que se vuelve
abandono en el Amor, nos libera de
los cálculos obsesivos, de la
constante preocupación por el
futuro, de los temores que quitan la
paz. En sus últimos días Teresita
insistía en esto: «Los que corremos
por el camino del amor creo que no
debemos pensar en lo que pueda
ocurrirnos de doloroso en el futuro,
porque eso es faltar a la confianza».
[35] Si estamos en las manos de un
Padre que nos ama sin límites, eso
será verdad pase lo que pase,
saldremos adelante más allá de lo
que ocurra y, de un modo u otro, se
cumplirá en nuestras vidas su
proyecto de amor y plenitud.

Un fuego en medio de la noche

25. Teresita vivía la fe más fuerte y
segura en la oscuridad de la noche e
incluso en la oscuridad del Calvario.



Su testimonio alcanzó el punto
culminante en el último período de
su vida, en la gran «prueba contra la
fe», [36] que comenzó en la Pascua
de 1896. En su relato, [37] ella pone
esta prueba en relación directa con
la dolorosa realidad del ateísmo de
su tiempo. Vivió de hecho a finales
del siglo XIX, que fue la “edad de oro”
del ateísmo moderno, como sistema
filosófico e ideológico. Cuando
escribió que Jesús había permitido
que su alma «se viese invadida por
las más densas tinieblas», [38] estaba
indicando la oscuridad del ateísmo y
el rechazo de la fe cristiana. En
unión con Jesús, que recibió en sí
toda la oscuridad del pecado del
mundo cuando aceptó beber el cáliz
de la Pasión, Teresita percibe en esa
noche tenebrosa la desesperación, el
vacío de la nada. [39]

26. Pero la oscuridad no puede
extinguir la luz: ella ha sido
conquistada por Aquel que ha venido



al mundo como luz (cf. Jn 12,46). [40]
El relato de Teresita manifiesta el
carácter heroico de su fe, su victoria
en el combate espiritual, frente a las
tentaciones más fuertes. Se siente
hermana de los ateos y sentada,
como Jesús, a la mesa con los
pecadores (cf. Mt 9,10-13). Intercede
por ellos, mientras renueva
continuamente su acto de fe, siempre
en comunión amorosa con el Señor:
«Corro hacia mi Jesús y le digo que
estoy dispuesta a derramar hasta la
última gota de mi sangre por
confesar que existe un cielo; le digo
que me alegro de no gozar de ese
hermoso cielo aquí en la tierra para
que Él lo abra a los pobres incrédulos
por toda la eternidad». [41]

27. Junto con la fe, Teresa vive
intensamente una confianza
ilimitada en la infinita misericordia
de Dios: «la confianza puede
conducirnos al Amor». [42] Vive, aun
en la oscuridad, la confianza total del



niño que se abandona sin miedo en
los brazos de su padre y de su madre.
Para Teresita, de hecho, Dios brilla
ante todo a través de su misericordia,
clave de comprensión de cualquier
otra cosa que se diga de Él: «A mí me
ha dado su misericordia infinita, ¡y a
través de ella contemplo y adoro las
demás perfecciones divinas…!
Entonces todas se me presentan
radiantes de amor; incluso la justicia
(y quizás ésta más aún que todas las
demás) me parece revestida de
amor». [43] Este es uno de los
descubrimientos más importantes de
Teresita, una de las mayores
contribuciones que ha ofrecido a
todo el Pueblo de Dios. De modo
extraordinario penetró en las
profundidades de la misericordia
divina y de allí sacó la luz de su
esperanza ilimitada.

Una firmísima esperanza



28. Antes de su entrada en el
Carmelo, Teresita había
experimentado una singular
cercanía espiritual con una de las
personas más desventuradas, el
criminal Henri Pranzini, condenado
a muerte por triple asesinato y no
arrepentido. [44] Al ofrecer la Misa
por él y rezar con total confianza por
su salvación, sin dudar lo pone en
contacto con la Sangre de Jesús y dice
a Dios que está segurísima de que en
el último momento Él lo perdonaría y
que ella lo creería «aunque no se
confesase ni diese muestra alguna de
arrepentimiento». Da la razón de su
certeza: «Tanta confianza tenía en la
misericordia infinita de Jesús». [45]
Cuánta emoción, luego, al descubrir
que Pranzini, subido al cadalso, «de
repente, tocado por una súbita
inspiración, se volvió, cogió el
crucifijo que le presentaba el
sacerdote ¡y besó por tres veces sus
llagas sagradas…!». [46] Esta
experiencia tan intensa de esperar



contra toda esperanza fue
fundamental para ella: «A partir de
esta gracia sin igual, mi deseo de
salvar almas fue creciendo de día en
día». [47]

29. Teresita es consciente del drama
del pecado, aunque siempre la vemos
inmersa en el misterio de Cristo, con
la certeza de que «donde abundó el
pecado, sobreabundó la gracia» ( Rm
5,20). El pecado del mundo es
inmenso, pero no es infinito. En
cambio, el amor misericordioso del
Redentor, este sí es infinito. Teresita
es testigo de la victoria definitiva de
Jesús sobre todas las fuerzas del mal
a través de su pasión, muerte y
resurrección. Movida por la
confianza, se atreve a plantear:
«Jesús, haz que yo salve muchas
almas, que hoy no se condene ni una
sola [...]. Jesús, perdóname si digo
cosas que no debiera decir, sólo
quiero alegrarte y consolarte». [48]
Esto nos permite pasar a otro aspecto



de ese aire fresco que es el mensaje
de santa Teresa del Niño Jesús y de la
Santa Faz.

3. Seré el amor

30. “Más grande” que la fe y la
esperanza, la caridad nunca pasará
(cf. 1 Co 13,8-13). Es el mayor regalo
del Espíritu Santo y es «madre y raíz
de todas las virtudes». [49]

La caridad como trato personal de
amor

31. La Historia de un alma es un
testimonio de caridad, donde
Teresita nos ofrece un comentario
sobre el mandamiento nuevo de
Jesús: «Ámense los unos a los otros,
como yo los he amado» ( Jn 15,12).
[50] Jesús tiene sed de esta respuesta
a su amor. De hecho, «no vacila en
mendigar un poco de agua a la
Samaritana. Tenía sed… Pero al
decir: “Dame de beber”, lo que estaba
pidiendo el Creador del universo era



el amor de su pobre criatura. Tenía
sed de amor». [51] Teresita quiere
corresponder al amor de Jesús ,
devolverle amor por amor. [52]

32. El simbolismo del amor esponsal
expresa la reciprocidad del don de sí
entre el novio y la novia. Así,
inspirada por el Cantar de los
Cantares (2,16), escribe: «Yo pienso
que el corazón de mi Esposo es sólo
para mí, como el mío es sólo para él,
y por eso le hablo en la soledad de
este delicioso corazón a corazón, a la
espera de llegar a contemplarlo un
día cara a cara». [53] Aunque el
Señor nos ama juntos como Pueblo,
al mismo tiempo la caridad obra de
un modo personalísimo, “de corazón
a corazón”.

33. Teresita tiene la viva certeza de
que Jesús la amó y conoció
personalmente en su Pasión: «Me
amó y se entregó por mí» ( Ga 2,20).
Contemplando a Jesús en su agonía,



ella le dice: «Me has visto». [54] Del
mismo modo le dice al Niño Jesús en
los brazos de su Madre: «Con tu
pequeña mano, que halagaba a
María, sustentabas el mundo y la
vida le dabas. Y pensabas en mí».
[55] Así, también al comienzo de la
Historia de un alma, ella contempla
el amor de Jesús por todos y cada
uno como si fuera único en el
mundo. [56]

34. El acto de amor “Jesús, te amo”,
continuamente vivido por Teresita
como la respiración, es su clave de
lectura del Evangelio. Con ese amor
se sumerge en todos los misterios de
la vida de Cristo, de los cuales se hace
contemporánea, habitando el
Evangelio con María y José, María
Magdalena y los Apóstoles. Junto a
ellos penetra en las profundidades
del amor del Corazón de Jesús.
Veamos un ejemplo: «Cuando veo a
Magdalena adelantarse, en presencia
de los numerosos invitados, y regar



con sus lágrimas los pies de su
Maestro adorado, a quien toca por
primera vez, siento que su corazón
ha comprendido los abismos de amor
y de misericordia del corazón de
Jesús y que, por más pecadora que
sea, ese corazón de amor está
dispuesto, no sólo a perdonarla, sino
incluso a prodigarle los favores de su
intimidad divina y a elevarla hasta
las cumbres más altas de la
contemplación». [57]

El amor más grande en la mayor
sencillez

35. Al final de la Historia de un alma,
Teresita nos regaló su Ofrenda como
víctima de holocausto al amor
misericordioso de Dios. [58] Cuando
ella se entregó en plenitud a la
acción del Espíritu recibió, sin
estridencias ni signos vistosos, la
sobreabundancia del agua viva: «los
ríos, o, mejor los océanos de gracias
que han venido a inundar mi alma».



[59] Es la vida mística que, aun
privada de fenómenos
extraordinarios, se propone a todos
los fieles como experiencia diaria de
amor.

36. Teresita vive la caridad en la
pequeñez, en las cosas más simples
de la existencia cotidiana, y lo hace
en compañía de la Virgen María,
aprendiendo de ella que « amar es
darlo todo, darse incluso a sí
mismo». [60] De hecho, mientras que
los predicadores de su tiempo
hablaban a menudo de la grandeza
de María de manera triunfalista,
como alejada de nosotros, Teresita
muestra, a partir del Evangelio, que
María es la más grande del Reino de
los Cielos porque es la más pequeña
(cf . Mt 18,4), la más cercana a Jesús
en su humillación. Ella ve que, si los
relatos apócrifos están llenos de
episodios llamativos y maravillosos,
los Evangelios nos muestran una
vida humilde y pobre, que transcurre



en la simplicidad de la fe. Jesús
mismo quiere que María sea el
ejemplo del alma que lo busca con
una fe despojada. [61] María fue la
primera en vivir el “caminito” en
pura fe y humildad; así que Teresita
no duda en escribir:

«Yo sé que en Nazaret, Madre llena
de gracia, 

viviste pobremente sin ambición de
más. 

¡ Ni éxtasis, ni raptos, ni sonoros
milagros 

tu vida embellecieron, Reina del
Santoral…! 

Muchos son en la tierra los pequeños
y humildes: 

sus ojos hacia ti pueden sin miedo
alzar. 

Madre, te place andar por la vía
común, 



para guiar las almas al feliz Más
Allá». [62]

37. Teresita también nos ha ofrecido
relatos que dan cuenta de algunos
momentos de gracia vividos en
medio de la sencillez diaria, como su
repentina inspiración cuando
acompañaba a una hermana
enferma con carácter difícil. Pero
siempre se trata de experiencias de
una caridad más intensa vivida en
las situaciones más ordinarias: «Una
tarde de invierno estaba yo, como de
costumbre, cumpliendo con mi tarea.
Hacía frío y era de noche… De
pronto, oí a lo lejos el sonido
armonioso de un instrumento
musical. Entonces me imaginé un
salón muy iluminado, todo
resplandeciente de ricos dorados;
unas jóvenes elegantemente vestidas
se hacían unas a otras toda suerte de
cumplidos y de cortesías mundanas.
Luego mi mirada se posó sobre la
pobre enferma a la que estaba



sosteniendo: en vez de una melodía,
escuchaba de tanto en tanto sus
gemidos lastimeros; en vez de ricos
dorados, veía los ladrillos de nuestro
austero claustro apenas alumbrado
por una lucecita. No puedo expresar
lo que pasó en mi alma. Lo que sí sé
es que el Señor la iluminó con los
rayos de la verdad, que excedían de
tal forma el brillo tenebroso de las
fiestas de la tierra, que no podía
creer en mi felicidad... No, no
cambiaría los diez minutos que me
llevó realizar mi humilde servicio de
caridad por gozar mil años de fiestas
mundanas». [63]

En el corazón de la Iglesia

38. Teresita heredó de santa Teresa
de Ávila un gran amor a la Iglesia y
pudo llegar a lo hondo de este
misterio. Lo vemos en su
descubrimiento del “corazón de la
Iglesia”. En una larga oración a Jesús,
[64] escrita el 8 de septiembre de



1896, sexto aniversario de su
profesión religiosa, la santa confió al
Señor que se sentía animada por un
inmenso deseo, por una pasión por el
Evangelio que ninguna vocación por
sí sola podía satisfacer. Y así, en
busca de su “lugar” en la Iglesia,
había releído los capítulos 12 y 13 de
la Primera Carta de san Pablo a los
corintios.

39. En el capítulo 12, el Apóstol
utiliza la metáfora del cuerpo y sus
miembros para explicar que la
Iglesia incluye una gran variedad de
carismas ordenados según un orden
jerárquico. Pero esta descripción no
es suficiente para Teresita. Ella
continuó su investigación, leyó el
“himno a la caridad” del capítulo 13,
allí encontró la gran respuesta y
escribió esta página memorable: «Al
mirar el cuerpo místico de la Iglesia,
yo no me había reconocido en
ninguno de los miembros descritos
por san Pablo; o, mejor dicho, quería



reconocerme en todos ellos... La
caridad me dio la clave de mi
vocación. Comprendí que si la Iglesia
tenía un cuerpo, compuesto de
diferentes miembros, no podía
faltarle el más necesario, el más
noble de todos ellos. Comprendí que
la Iglesia tenía un corazón, y que ese
corazón estaba ardiendo de amor.
Comprendí que sólo el amor podía
hacer actuar a los miembros de la
Iglesia; que si el amor llegaba a
apagarse, los apóstoles ya no
anunciarían el Evangelio y los
mártires se negarían a derramar su
sangre… Comprendí que el amor
encerraba en sí todas las vocaciones,
que el amor lo era todo, que el amor
abarcaba todos los tiempos y
lugares... En una palabra, ¡que el
amor es eterno...! Entonces, al borde
de mi alegría delirante, exclamé:
¡Jesús, amor mío..., al fin he
encontrado mi vocación! ¡Mi
vocación es el amor...! Sí, he
encontrado mi puesto en la Iglesia, y



ese puesto, Dios mío, eres tú quien
me lo ha dado… En el corazón de la
Iglesia, mi Madre, yo seré el amor...
Así lo seré todo... ¡¡¡Así mi sueño se
verá hecho realidad…!!!». [65]

40. No es el corazón de una Iglesia
triunfalista, es el corazón de una
Iglesia amante, humilde y
misericordiosa. Teresita nunca se
pone por encima de los demás, sino
en el último lugar con el Hijo de Dios,
que por nosotros se convirtió en
siervo y se humilló, haciéndose
obediente hasta la muerte en una
cruz (cf. Flp 2,7-8).

41. Tal descubrimiento del corazón
de la Iglesia es también una gran luz
para nosotros hoy, para no
escandalizarnos por los límites y
debilidades de la institución
eclesiástica, marcada por
oscuridades y pecados, y entrar en su
corazón ardiente de amor, que se
encendió en Pentecostés gracias al



don del Espíritu Santo. Es ese
corazón cuyo fuego se aviva más aún
con cada uno de nuestros actos de
caridad. “Yo seré el amor”, esta es la
opción radical de Teresita, su síntesis
definitiva, su identidad espiritual
más personal.

Lluvia de rosas

42. Después de muchos siglos en que
tantos santos expresaron con mucho
fervor y belleza sus deseos de “ir al
cielo”, santa Teresita reconoció, con
gran sinceridad: «Yo sufría por aquel
entonces grandes pruebas interiores
de todo tipo (hasta llegar a
preguntarme a veces si existía un
cielo)». [66] En otro momento dijo:
«Cuando canto la felicidad del cielo y
la eterna posesión de Dios, no
experimento la menor alegría, pues
canto simplemente lo que quiero
creer». [67] ¿Qué ha sucedido? Que
ella estaba escuchando la llamada de
Dios a poner fuego en el corazón de



la Iglesia más que a soñar con su
propia felicidad.

43. La transformación que se produjo
en ella le permitió pasar de un
fervoroso deseo del cielo a un
constante y ardiente deseo del bien
de todos, culminando en el sueño de
continuar en el cielo su misión de
amar a Jesús y hacerlo amar. En este
sentido, en una de sus últimas cartas
escribió: «Tengo la confianza de que
no voy a estar inactiva en el cielo. Mi
deseo es seguir trabajando por la
Iglesia y por las almas». [68] Y en
esos mismos días dijo, de modo más
directo: «Pasaré mi cielo en la tierra
hasta el fin del mundo. Sí, yo quiero
pasar mi cielo haciendo el bien en la
tierra». [69]

44. Así Teresita expresaba su
respuesta más convencida al don
único que el Señor le estaba
regalando, a esa luz sorprendente
que Dios estaba derramando en ella.



De este modo llegaba a la última
síntesis personal del Evangelio, que
partía de la confianza plena hasta
culminar en el don total por los
demás. Ella no dudaba de la
fecundidad de esa entrega: «Pienso
en todo el bien que podré hacer
después de la muerte». [70] «Dios no
me daría este deseo de hacer el bien
en la tierra después de mi muerte, si
no quisiera hacerlo realidad». [71]
«Será como una lluvia de rosas». [72]

45. Se cierra el círculo. « C’est la
confiance». Es la confianza la que
nos lleva al Amor y así nos libera del
temor, es la confianza la que nos
ayuda a quitar la mirada de nosotros
mismos, es la confianza la que nos
permite poner en las manos de Dios
lo que sólo Él puede hacer. Esto nos
deja un inmenso caudal de amor y de
energías disponibles para buscar el
bien de los hermanos. Y así, en
medio del sufrimiento de sus últimos
días, Teresita podía decir: « Sólo



cuento ya con el amor». [73] Al final
sólo cuenta el amor. La confianza
hace brotar las rosas y las derrama
como un desbordamiento de la
sobreabundancia del amor divino.
Pidámosla como don gratuito, como
regalo precioso de la gracia, para que
se abran en nuestra vida los caminos
del Evangelio.

4. En el corazón del Evangelio

46. En Evangelii gaudium insistí en la
invitación a regresar a la frescura del
manantial, para poner el acento en
aquello que es esencial e
indispensable. Creo que es oportuno
retomar y proponer nuevamente
aquella invitación.

La doctora de la síntesis

47. Esta Exhortación sobre santa
Teresita me permite recordar que, en
una Iglesia misionera «el anuncio se
concentra en lo esencial, que es lo
más bello, lo más grande, lo más

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


atractivo y al mismo tiempo lo más
necesario. La propuesta se simplifica,
sin perder por ello profundidad y
verdad, y así se vuelve más
contundente y radiante». [74] El
núcleo luminoso es « la belleza del
amor salvífico de Dios manifestado
en Jesucristo muerto y resucitado».
[75]

48. No todo es igualmente central,
porque hay un orden o jerarquía
entre las verdades de la Iglesia, y
«esto vale tanto para los dogmas de
fe como para el conjunto de las
enseñanzas de la Iglesia, e incluso
para la enseñanza moral». [76] El
centro de la moral cristiana es la
caridad, que es la respuesta al amor
incondicional de la Trinidad, por lo
cual «las obras de amor al prójimo
son la manifestación externa más
perfecta de la gracia interior del
Espíritu». [77] Al final, sólo cuenta el
amor.



49. Precisamente, el aporte específico
que nos regala Teresita como santa y
como doctora de la Iglesia no es
analítico, como podría ser, por
ejemplo, el de santo Tomás de
Aquino. Su aporte es más bien
sintético, porque su genialidad
consiste en llevarnos al centro, a lo
que es esencial, a lo que es
indispensable. Ella, con sus palabras
y con su propio proceso personal,
muestra que, si bien todas las
enseñanzas y normas de la Iglesia
tienen su importancia, su valor, su
luz, algunas son más urgentes y más
estructurantes para la vida cristiana.
Allí es donde Teresita puso la mirada
y el corazón.

50. Como teólogos, moralistas,
pensadores de la espiritualidad,
como pastores y como creyentes,
cada uno en su propio ámbito,
todavía necesitamos recoger esta
intuición genial de Teresita y sacar
las consecuencias teóricas y



prácticas, doctrinales y pastorales,
personales y comunitarias. Se
precisan audacia y libertad interior
para poder hacerlo.

51. Algunas veces, de esta santa se
citan sólo expresiones que son
secundarias, o se mencionan
cuestiones que ella puede tener en
común con cualquier otro santo: la
oración, el sacrificio, la piedad
eucarística, y tantos otros hermosos
testimonios, pero de ese modo
podríamos privarnos de lo más
específico del regalo que ella hizo a
la Iglesia, olvidando que «cada santo
es una misión; es un proyecto del
Padre para reflejar y encarnar, en un
momento determinado de la historia,
un aspecto del Evangelio». [78] Por lo
tanto, «para reconocer cuál es esa
palabra que el Señor quiere decir a
través de un santo, no conviene
entretenerse en los detalles […]. Lo
que hay que contemplar es el
conjunto de su vida, su camino



entero de santificación, esa figura
que refleja algo de Jesucristo y que
resulta cuando uno logra componer
el sentido de la totalidad de su
persona». [79] Esto vale más aún
para santa Teresita, por tratarse de
una “doctora de la síntesis”.

52. Del cielo a la tierra, la actualidad
de santa Teresa del Niño Jesús y de la
Santa Faz perdura en toda su
“pequeña grandeza”.

En un tiempo que nos invita a
encerrarnos en los propios intereses,
Teresita nos muestra la belleza de
hacer de la vida un regalo.

En un momento en que prevalecen
las necesidades más superficiales,
ella es testimonio de la radicalidad
evangélica.

En un tiempo de individualismo, ella
nos hace descubrir el valor del amor
que se vuelve intercesión.



En un momento en el que el ser
humano se obsesiona por la
grandeza y por nuevas formas de
poder, ella señala el camino de la
pequeñez.

En un tiempo en el que se descarta a
muchos seres humanos, ella nos
enseña la belleza de cuidar, de
hacerse cargo del otro.

En un momento de complicaciones,
ella puede ayudarnos a redescubrir
la sencillez, la primacía absoluta del
amor, la confianza y el abandono,
superando una lógica legalista o
eticista que llena la vida cristiana de
observancias o preceptos y congela la
alegría del Evangelio.

En un tiempo de repliegues y de
cerrazones, Teresita nos invita a la
salida misionera, cautivados por la
atracción de Jesucristo y del
Evangelio.



53. Un siglo y medio después de su
nacimiento, Teresita está más viva
que nunca en medio de la Iglesia
peregrina, en el corazón del Pueblo
de Dios. Está peregrinando con
nosotros, haciendo el bien en la
tierra, como tanto deseó. El signo
más hermoso de su vitalidad
espiritual son las innumerables
“rosas” que va esparciendo, es decir,
las gracias que Dios nos da por su
intercesión colmada de amor, para
sostenernos en el camino de la vida.

Querida santa Teresita,

la Iglesia necesita hacer resplandecer

el color, el perfume, la alegría del
Evangelio.

¡Mándanos tus rosas!

Ayúdanos a confiar siempre,

como tú lo hiciste,

en el gran amor que Dios nos tiene,



para que podamos imitar cada día

tu caminito de santidad.

Amén.

Dado en Roma, en San Juan de Letrán,
el 15 de octubre, memoria de santa
Teresa de Ávila, del año 2023, décimo
primero de mi Pontificado.

FRANCISCO

[1] Santa Teresa del Niño Jesús y de
la Santa Faz, Obras completas, Cta
197, A sor María del Sagrado Corazón
(17 septiembre 1896), ed. Monte
Carmelo, Burgos 2006, p. 555.

Para la versión española de los
escritos de la santa se utiliza siempre
dicha edición, con las siguientes
siglas: Ms A: Manuscrito «A»; Ms B:
Manuscrito «B»; Ms C: Manuscrito
«C»; Cta: Cartas; PN: Poesías; Or:
Oraciones; CA: Cuaderno amarillo de

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/20231015-santateresa-delbambinogesu.html#_ftnref1


la madre Inés de Jesús; UC: Últimas
conversaciones.

[2] Or 6, Ofrenda de mí misma como
víctima de holocausto al amor
misericordioso de Dios (9 junio 1895),
p. 758.

[3] La UNESCO ha inscrito a santa
Teresa del Niño Jesús entre las
personalidades a homenajear
durante el bienio 2022-2023, con
motivo del 150.º aniversario de su
nacimiento.

[4] 29 de abril de 1923.

[5] Cf. Decreto de Virtudes (14 agosto
1921): AAS 13 (1921), 449-452.

[6] Cf. Homilía para la canonización
(17 mayo 1925): AAS 17 (1925), 211.
Texto italiano en D. Bertetto, Discorsi
di Pio XI, vol. I, Torino 1959, 383-384.

[7] Cf. AAS 20 (1928), 147-148.

[8] Cf. AAS 36 (1944), 329-330.



[9] Cf. Carta a Mons. François-Marie
Picaud, obispo de Bayeux y Lisieux (7
agosto 1947). Texto francés en
Analecta OCD 19 (1947), pp. 168-171.
Texto español en Revista de
Espiritualidad 24 (1947), pp. 241-245.
Radiomensaje para la consagración
de la Basílica de Lisieux (11 julio
1954): AAS 46 (1954), 404-407.

[10] Cf. Carta a Mons. Jean-Marie-
Clément Badré, obispo de Bayeux y
Lisieux, con ocasión del centenario
del nacimiento de santa Teresa del
Niño Jesús (2 enero 1973): AAS 65
(1973), 12-15.

[11] Cf. AAS 90 (1998), 409-413,
930-944.

[12] Carta ap. Novo millennio
ineunte (6 enero 2001), 42: AAS 93
(2001), 296.

[13] Catequesis (6 abril 2011):
L’Osservatore Romano, ed. semanal

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2011/documents/hf_ben-xvi_aud_20110406.html


en lengua española (10 abril 2011), p.
12.

[14] Catequesis (7 junio 2023):
L’Osservatore Romano (7 junio 2023),
pp. 2-3.

[15] Cta 220, Al abate Bellière (24
febrero 1897), p. 575.

[16] Ms A, 69vº, p. 217.

[17] Cf. Ms C, 33vº-37rº, pp. 321-326.

[18] Cf. Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 noviembre 2013), 14;
264: AAS 105 (2013), 1025-1026.

[19] Ms C, 34rº, p. 322.

[20] Ibíd., 36rº, p. 325.

[21] CA (9 junio 1897, 3), p. 809; UC (9
junio 1897), p. 979.

[22] Cf. Ms C, 2vº-3rº, pp. 273-275.

[23] Ibíd., 2vº, p. 274.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2023/documents/20230607-udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


[24] Ibíd., 3rº, p. 274.

[25] Cf. Ms A, 84vº, p. 247.

[26] Cf. Exhort. ap. Gaudete et
exsultate (19 marzo 2018), 47-62: AAS
110 (2018), 1124-1129.

[27] Ms A, 32rº, p. 139.

[28] Lo explicó el Concilio de Trento:
«Cualquiera, al mirarse a sí mismo y
a su propia flaqueza e indisposición,
puede temblar y temer por su
gracia» ( Decreto sobre la
justificación, IX: DS 1534). Lo retoma
el Catecismo de la Iglesia Católica
cuando enseña que es imposible
tener certeza mirándose a sí mismo o
a las propias acciones (cf. n. 2005). La
certeza de la confianza no se
encuentra en uno mismo, el propio
yo no otorga fundamentos para esa
seguridad, que no se basa en una
introspección. De algún modo lo
expresaba san Pablo: «Ni siquiera yo
mismo me juzgo. Es verdad que mi

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html


conciencia nada me reprocha, pero
no por eso estoy justificado: mi juez
es el Señor» ( 1 Co 4,3-4). Santo
Tomás de Aquino lo explicaba de la
siguiente manera: puesto que la
gracia «no sana perfectamente al
hombre» ( Summa Theologiae, I-II, q.
109, art. 9, ad 1), «queda además
cierta oscuridad de ignorancia en el
entendimiento» ( ibíd., co).

[29] Or 6, p. 758.

[30] Catecismo de la Iglesia Católica,
2011.

[31] Lo afirma también con claridad
el Concilio de Trento: «Ningún
hombre piadoso puede dudar de la
misericordia de Dios» ( Decreto sobre
la justificación, IX: DS 1534). «Todos
deben colocar y poner en el auxilio
de Dios la más firme
esperanza» ( ibíd., XIII: DS 1541).

[32] Ms B, 1vº, pp. 254-255.



[33] Cf. Ms A, 48vº, pp. 171-173; Cta
92, A María Guérin (30 mayo 1889),
pp. 416-418.

[34] Or 6, p. 758.

[35] CA (23 julio 1897, 3), p. 850.

[36] Ms C, 31rº, p. 317.

[37] Cf. ibíd., 5rº-7vº, pp. 277-281.

[38] Ibíd., 5vº, p. 278.

[39] Cf. ibíd., 6vº, pp. 279-280.

[40] Cf. Carta enc. Lumen fidei (29
junio 2013), 17: AAS 105 (2013),
564-565.

[41] Ms C, 7rº, p. 280.

[42] Cta 197, A sor María del Sagrado
Corazón (17 septiembre 1896), pp.
554-555.

[43] Ms A, 83vº, p. 245.

[44] Cf. ibíd., 45vº-46vº, pp. 165-168.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html


[45] Ibíd., 46rº, p. 167.

[46] Ibíd.

[47] Ibíd., 46vº, p. 167.

[48] Or 2 (8 septiembre 1890), pp.
753-754.

[49] Summa Theologiae, I-II, q. 62,
art. 4.

[50] Cf. Ms C, 11vº-31rº, pp. 286-317.

[51] Ms B, 1vº, p. 255.

[52] Cf. ibíd., 4rº, p. 262.

[53] Cta 122, A Celina (14 octubre
1890), p. 449.

[54] PN 24, 21, p. 686.

[55] Ibíd., 6, p. 682.

[56] Cf. Ms A, 3rº, p. 85.

[57] Cta 247, Al abate Belliére (21
junio 1897), p. 601.



[58] Cf. Or 6, pp. 757-759.

[59] Ms A, 84rº, p. 246.

[60] PN 54, 22, p. 741.

[61] Cf. ibíd., 15, p. 740.

[62] Ibíd., 17, p. 740.

[63] Ms C, 29vº-30rº, p. 315.

[64] Cf. Ms B, 2rº-5vº, pp. 256-268.

[65] Ibíd., 3vº, p. 261.

[66] Ms A, 80vº, p. 239. No era una
falta de fe. Santo Tomás de Aquino
enseñaba que en la fe obran la
voluntad y la inteligencia. La
adhesión de la voluntad puede ser
muy sólida y arraigada, mientras la
inteligencia puede estar oscurecida.
Cf. De Veritate 14, 1.

[67] Ms C, 7vº, p. 281.



[68] Cta 254, Al P. Roulland (14 julio
1897), p. 606.

[69] CA (17 julio 1897), p. 846.

[70] Ibíd. (13 julio 1897, 17), p. 839.

[71] Ibíd. (18 julio 1897, 1), p. 846.

[72] Ibíd. (9 junio 1897, 3), p. 809; UC
(9 junio 1897), p. 979.

[73] Cta 242, A sor María de la
Trinidad (6 junio 1897), p. 596.

[74] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 35: AAS 105
(2013), 1034.

[75] Ibíd., 36: AAS 105 (2013), 1035.

[76] Ibíd.

[77] Ibíd., 37: AAS 105 (2013), 1035.

[78] Exhort. ap. Gaudete et exsultate
(19 marzo 2018), 19: AAS 110 (2018),
1117.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html


[79] Ibíd., 22: AAS 110 (2018), 1117.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-pa/article/papa-

francisco-teresa-lisieux-confianza/
(13/01/2026)

https://opusdei.org/es-pa/article/papa-francisco-teresa-lisieux-confianza/
https://opusdei.org/es-pa/article/papa-francisco-teresa-lisieux-confianza/
https://opusdei.org/es-pa/article/papa-francisco-teresa-lisieux-confianza/

	Exhortación Apostólica «C'est la confiance»
	Sumario de la Exhortación Apostólica C'est la confiance


