
opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (XI): Y
entonces, el mundo
te habla

La templanza en el deseo de
conocer nos permite alcanzar el
corazón de la realidad, y ser
almas contemplativas en medio
del mundo.

30/01/2022

Existen diversas maneras de ver una
misma cosa. Frente a un gran
banquete, elaborado con todo tipo de
alimentos, colores, decoraciones y



texturas, la mirada asombrada de un
fotógrafo no tiene nada que ver con
la mirada ansiosa de un glotón. O,
por pensar en situaciones más
ordinarias, nuestra mirada al revisar 
por encima los titulares de un
periódico suele ser diferente de
aquella con la que contemplamos
una puesta del sol. Las diferencias
entre estas formas de mirar no se
deben solamente a las circunstancias
del momento o a las cosas que están
frente a nuestros ojos. Lo que las
distingue, en realidad, es algo más
profundo, algo que tiene que ver con
el modo en que nos relacionamos
con el mundo.

Toda la predicación de san Josemaría
nos anima a ser «almas
contemplativas, metidas en los
afanes de la tierra»[1]. Para eso es
preciso aprender a mirar la realidad
de una manera nueva: una mirada
que no perciba solo un aspecto –el 
fragmento útil– de lo que tenemos



enfrente; una mirada que no busque
simplemente apropiarse y poseer lo
mirado. La mirada contemplativa, en
efecto, no es egoísta ni posesiva: es
transparente, serena, receptiva,
generosa. Y para quien quiere vivir
con Dios, el aprendizaje en este modo
de mirar no es optativo. Solo
convirtiendo nuestra mirada
podremos descubrir el brillo divino
en todo lo que nos rodea, y
atisbaremos la verdad profunda de
las cosas y de los sucesos, «ya que en
Dios vivimos, nos movemos y
existimos» (Hch 17,28).

Resulta interesante que, al apuntar
posibles temas para tratar en la
formación de gente joven, el
fundador del Opus Dei escribiera:
«Mortificación exterior –la vista
principalmente–; mortificación
interior –en especial, la
curiosidad»[2]. Estos dos aspectos,
íntimamente conectados a la vida
contemplativa, son parte de la virtud



de la templanza en lo que se refiere
al deseo de conocer, que es uno de
los más fuertemente anclados en
nuestra naturaleza. Aunque quizás
en el lenguaje común la palabra
«templanza» traiga a nuestra mente
la idea de límite, esa es una
concepción bastante incompleta. La
palabra latina temperare, de donde
viene el término que utilizamos,
quiere decir «mezclar las cosas en su
dosis justa». Así, la persona templada
en su deseo de conocer es alguien
que no se queda absorbido por lo
inmediato, sino que consigue ir
siempre más allá. Desarrolla una
actitud abierta, atenta y silenciosa,
que le predispone para alcanzar el
corazón de las cosas. Entonces, el
mundo le habla.

La mirada curiosa

Existe una manera de mirar que, sin
ser moldeada todavía por la
templanza, se comporta de manera



similar a la de una mariposa que
salta de flor en flor. Es la actitud de
quien se detiene en algo el mínimo
tiempo indispensable para saciar su
curiosidad y recoger lo que le
apetece. Esta mirada no se propone
empaparse de la realidad ni captarla
en toda su profundidad, sino más
bien buscar el placer que
proporciona la percepción sensible o
un gusto fugaz causado por el
consumo de nueva información
sobre el mundo. Es lo que san Juan
denomina «concupiscencia de los
ojos» (1 Jn 2,16) y santo Tomás de
Aquino, varios siglos después,
llamará curiositas[3]. Para este último,
el polo opuesto de la curiositas sería
la studiositas, que consiste en
encontrar esa dosis justa –como
parte, precisamente, de la
templanza– en nuestro anhelo por
conocer. La studiositas no busca
simplemente establecer un límite,
sino que se dirige a remover los
obstáculos que nos impiden conocer



de manera profunda, y no escatima
en el esfuerzo y cansancio que
supone todo proceso de aprendizaje.

Ceder ante la curiositas puede
parecer una actitud sin mayor
trascendencia, que incidiría solo en
la periferia de nuestra existencia.
¿Qué daño puede hacerme el simple
hecho de ir por el mundo con los ojos
bien abiertos, exprimiendo todo lo
que se me ofrece? Sin embargo,
escuchemos estas palabras de Jesús:
«La lámpara del cuerpo es el ojo; así
que, si tu ojo es bueno, todo tu
cuerpo estará lleno de luz» (Mt 6,22).
Si el ojo ilumina todo el cuerpo,
nuestra mirada repercute en nuestro
corazón. Sucede que la curiositas,
casi sin que nos demos cuenta, va
echando raíces cada vez más
profundas en nuestro ser. A veces
percibimos fácilmente esta
dispersión en el mundo de las redes
sociales o en internet: nos
descubrimos deslizándonos de



página en página, sin saber ni
siquiera lo que estamos buscando. Y
detrás de esa mirada acostumbrada a
divagar, quizá aparecerá una
inquietud errante del espíritu, que se
manifiesta en torrentes de palabrería
irreflexiva, en atolondramiento o en
desasosiego interior.

En este sentido, la mirada que va de
flor en flor «puede ser el síntoma de
un auténtico desarraigo; puede
significar que la persona ha perdido
la capacidad de habitar en sí
misma»[4]. Más o menos conscientes
de nuestro vacío interior, buscamos
huir hacia afuera, hacia el mundo de
la distracción, y paradójicamente
abandonamos el único lugar donde
encontraremos a aquel que puede
saciar nuestra sed. San Agustín
expresó así esta experiencia: «Y he
aquí que tú estabas dentro de mí y yo
fuera, y por fuera te andaba
buscando; y deforme como era, me
lanzaba sobre las bellezas de tus



criaturas. Tú estabas conmigo, pero
yo no estaba contigo. Me retenían
alejado de ti aquellas realidades que,
si no estuviesen en ti, no serían»[5].

Todo esto explica por qué, para llegar
con nuestra mirada al corazón de la
realidad, es necesario desarrollar, a
la par que abrimos la puerta del
propio mundo interior, un sereno
proceso de discernimiento:
detenerse, pensar, no caer en la
prisa. Por ejemplo, antes de pulsar 
play en cualquier video o serie
atractiva, es bueno pensar si
verdaderamente eso es lo que
queremos hacer en ese momento.
Quien sabe prescindir de lo que hace
daño a su alma, o de lo que
simplemente le impide crecer, «se da
cuenta de que el sacrificio es solo
aparente: porque al vivir así (...) se
libra de muchas esclavitudes y logra,
en lo íntimo de su corazón, saborear
todo el amor de Dios».[6]



«Distraerte. –¡Necesitas distraerte!...
abriendo mucho tus ojos para que
entren bien las imágenes de las
cosas», escribe san Josemaría,
provocando al lector. Y rápidamente
replica: «¡Ciérralos del todo!: ten vida
interior, y verás, con color y relieve
insospechados, las maravillas de un
mundo mejor, de un mundo nuevo: y
tratarás a Dios»[7]. Naturalmente, el
fundador del Opus Dei no pretende
que no miremos ni nos empapemos
de una realidad que él mismo nos
indica como lugar de encuentro con
Dios. Más bien nos dice que esa
mirada exterior en realidad está
ligada a nuestro mundo interior y, a
la vez, contribuye a darle forma,
para bien o para mal.

La mirada interesada

Una mirada que no está moldeada
por la templanza puede también,
inadvertidamente, impregnarse de
un interés egoísta, posesivo, parecido



al de un animal que busca su presa.
«Recuerda que es cosa mala tener un
ojo ávido» (Si 31,13), advierte la
Sagrada Escritura. Al igual que la
mirada que divaga de flor en flor,
esta mirada depredadora no suele
manifestar un fenómeno superficial:
con frecuencia, revela una manera
de relacionarse con el mundo que se
encuentra en lo profundo de la
persona. Se trata de la actitud de
quien ve todo a través del prisma del
propio interés y, en consecuencia,
valora el mundo en relación al
beneficio inmediato que le reporta.
Es como si el corazón se hubiera
quedado fijo, observando todo desde
un único ángulo; como si todos los
demás puntos de vista se hubieran
vuelto opacos.

La destemplanza es destructora
porque hace al hombre parcial e
insensible para percibir
sosegadamente la realidad y las
personas, con todos sus matices. Esto,



a su vez, repercute en sus decisiones,
ya que no tener un auténtico
conocimiento del entorno es un
obstáculo para acertar. El glotón, por
ejemplo, se encuentra atrapado en la
búsqueda de placeres del paladar;
frente al banquete es incapaz de
percibir toda la creatividad y belleza
que se le ofrece. Elegirá lo más
grande, o lo que proporciona
experiencias más fuertes, pero no es
capaz de disfrutar verdaderamente
con ello, ni de tener una
conversación enriquecedora con los
demás.

Esta mirada interesada influye
también en las relaciones con los
demás. Quien no ha conseguido una
mirada libre, tiende a ver a las
personas desde el punto de vista del
beneficio que le reportan, del favor
que les puede pedir. Su primera
reacción no es mirar al otro a los ojos
y preguntarse cómo está, qué
necesita, qué puede hacer por él; ni



tampoco percibir la singularidad o el
encanto de su personalidad. Esta
ceguera del espíritu, esta incapacidad
para ver la huella divina en quienes
nos rodean, no proviene de una
confusión causada por lo sensible,
sino de una mirada deformada,
adormecida por la destemplanza.
«Nuestros corazones pueden
apegarse a tesoros verdaderos o
falsos, en los que pueden encontrar
auténtico reposo o adormecerse,
haciéndose perezosos e insensibles»,
decía el Papa Francisco, en su
mensaje para una Jornada Mundial
de la Juventud. «¡Cuánta energía hay
en la capacidad de amar y ser
amado! No permitan que este valor
tan precioso sea falseado, destruido o
menoscabado. Esto sucede cuando
nuestras relaciones están marcadas
por la instrumentalización del
prójimo para los propios fines
egoístas»[8].

Algunos frutos de la templanza



Quien adquiere una mirada
templada ve el mundo con ojos
nuevos, descubre maravillas
inesperadas. La moderación libera,
purifica el corazón, facilita una
relación serena con las personas y
con las cosas: hace crecer en
nosotros una actitud de interés
sincero, que no se deja llevar por las
apariencias, que no se apresura a
hacer juicios superficiales. El primer
efecto de la templanza, pues, es la
«tranquilidad de espíritu», que brota
del orden en el interior del hombre[9].
La mirada desprendida y limpia se
fija en los verdaderos tesoros, en los
que puede encontrar auténtico
reposo. Un modo de crecer en esta
sensibilidad es decidirse a mirar el
mundo de la mano de personas que
perciben matices ricos y diversos en
la realidad, como sucede a los
artistas, a los poetas. ¿Quién no
recuerda alguna conversación con
una persona que, con su opinión
reflexionada sobre una obra de arte,



nos descubrió nuevas tonalidades del
mundo?

Otro fruto de la templanza es la
capacidad de concentrar fuerzas en
los proyectos que nos hemos trazado.
No mirar innecesariamente el móvil
o no perderse en internet durante el
trabajo o el estudio, pueden parecer
cosas de poco valor, que no inciden
en la trama de nuestra vida. Pero, en
realidad, este tipo de pequeñas
renuncias pueden ser decisivas para
centrarnos y realizar, con todas las
potencias, lo que queremos. Decir
«no» a lo que dispersa la mente en
mil cosas es, a la vez, un «sí» a lo que
importa de verdad. Este esfuerzo,
además, desarrolla la interioridad y,
con el tiempo, contribuye a
desenmascarar lo superficial como
una pérdida de tiempo y de libertad.
«La vida recobra entonces los
matices que la destemplanza
difumina; se está en condiciones de
preocuparse de los demás, de



compartir lo propio con todos, de
dedicarse a tareas grandes»[10].

La mirada desprendida, serena y
transparente, nos capacita más que
ninguna otra cosa para descubrir la
verdadera belleza de todo lo que
existe. Vivir la templanza es poder
gozar más –no menos–, tanto de las
cosas espirituales como de las cosas
sensibles. Una relación libre con el
mundo, libre de la búsqueda ansiosa
de placer o de autoafirmación, nos
lleva a percibir la verdad de las cosas
y de las personas; nos permite
descubrir la belleza también en lo
más delicado y discreto. «Se ha dicho,
no sin razón, que solo el que tiene un
corazón limpio es capaz de reír de
verdad. No menos cierto es que solo
percibe la belleza del mundo quien
lo contempla con mirada limpia»[11].
El hombre templado llega más
hondo, hacia la verdad de las cosas:
el mundo le habla de Dios. Por eso
quien se lance a esta aventura se



reconocerá, con el tiempo, en aquella
exclamación de san Josemaría: «¡Dios
mío!: encuentro gracia y belleza en
todo lo que veo»[12].

[1] San Josemaría, Instrucción para la
Obra de San Miguel, 8-XII-1941, n. 70.

[2] San Josemaría, Instrucción para la
Obra de San Rafael, 9-I-1935, n. 135

[3] Santo Tomás de Aquino, Suma
Teológica, II-II, q. 167 a.1 ad 2; a. 2 ad
1.

[4] Cfr. J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid 2007, p.
291.

[5] San Agustín, Confesiones, X, 27, 38.

[6] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
84

[7] San Josemaría, Camino, n. 283



[8] Francisco, Mensaje, 31-I-2015.

[9] cfr. J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, p. 224, en alusión a
santo Tomás.

[10] Amigos de Dios, n. 84

[11] J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, p. 249.

[12] San Josemaría, Forja, n. 415.

Maria Schoerghuber

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-pa/article/muy-

humanos-muy-divinos-xi-y-entonces-el-
mundo-te-habla/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/es-pa/article/muy-humanos-muy-divinos-xi-y-entonces-el-mundo-te-habla/
https://opusdei.org/es-pa/article/muy-humanos-muy-divinos-xi-y-entonces-el-mundo-te-habla/
https://opusdei.org/es-pa/article/muy-humanos-muy-divinos-xi-y-entonces-el-mundo-te-habla/
https://opusdei.org/es-pa/article/muy-humanos-muy-divinos-xi-y-entonces-el-mundo-te-habla/

	Muy humanos, muy divinos (XI): Y entonces, el mundo te habla

