
opusdei.org

Misa Crismal: “Jesús
nos convierte de
pobres y ciegos a
ministros de
misericordia y
consolación”

La Misericordia de Dios estuvo
en el centro de la homilía del
Papa Francisco durante la Santa
Misa Crismal del Jueves Santo, y
lo hizo incidiendo en dos
ámbitos en los cuales el Señor
excede en su Misericordia: “el
del encuentro y el de su perdón
que nos hace avergonzarnos y
nos da la dignidad”.



24/03/2016

Después de la lectura del pasaje de
Isaías, al escuchar en labios de Jesús
las palabras: «Hoy mismo se ha
cumplido esto que acaban de oír»,
bien podría haber estallado un
aplauso en la Sinagoga de Nazaret. Y
luego podrían haber llorado
mansamente, con íntima alegría,
como lloraba el pueblo cuando
Nehemías y el sacerdote Esdras le
leían el libro de la Ley que habían
encontrado reconstruyendo el muro.
Pero los evangelios nos dicen que
hubo sentimientos encontrados en
los paisanos de Jesús: le pusieron
distancia y le cerraron el corazón.
Primero, «todos hablaban bien de él,
se maravillaban de las palabras
llenas de gracia que salían de su
boca» (Lc 4,22); pero después, una
pregunta insidiosa fue ganando
espacio: «¿No es este el hijo de José,



el carpintero?». Y al final: «Se
llenaron de ira» (Lc 4,28). Lo querían
despeñar... Se cumplía así lo que el
anciano Simeón le había profetizado
a nuestra Señora: «Será bandera
discutida» (Lc 2,34). Jesús, con sus
palabras y sus gestos, hace que se
muestre lo que cada hombre y mujer
tiene en su corazón.

Y allí donde el Señor anuncia el
evangelio de la Misericordia
incondicional del Padre para con los
más pobres, los más alejados y
oprimidos, allí precisamente somos
interpelados a optar, a «combatir el
buen combate de la Fe» (1 Tm 6,12).
La lucha del Señor no es contra los
hombres sino contra el demonio (cf. 
Ef 6,12), enemigo de la humanidad.
Pero el Señor «pasa en medio» de los
que buscan detenerlo «y sigue su
camino» (Lc 4,30). Jesús no confronta
para consolidar un espacio de poder.
Si rompe cercos y cuestiona
seguridades es para abrir una brecha



al torrente de la Misericordia que,
con el Padre y el Espíritu, desea
derramar sobre la tierra. Una
Misericordia que procede de bien en
mejor: anuncia y trae algo nuevo:
cura, libera y proclama el año de
gracia del Señor.

La Misericordia de nuestro Dios es
infinita e inefable y expresamos el
dinamismo de este misterio como
una Misericordia «siempre más
grande», una Misericordia en
camino, una Misericordia que cada
día busca el modo de dar un paso
adelante, un pasito más allá,
avanzando sobre las tierras de nadie,
en las que reinaba la indiferencia y
la violencia.

Y así fue la dinámica del buen
Samaritano que «practicó la
misericordia» (Lc 10,37): se
conmovió, se acercó al herido, vendó
sus heridas, lo llevó a la posada, se
quedó esa noche y prometió volver a



pagar lo que se gastara de más. Esta
es la dinámica de la Misericordia,
que enlaza un pequeño gesto con
otro, y sin maltratar ninguna
fragilidad, se extiende un poquito
más en la ayuda y el amor. Cada uno
de nosotros, mirando su propia vida
con la mirada buena de Dios, puede
hacer un ejercicio con la memoria y
descubrir cómo ha practicado el
Señor su misericordia para con
nosotros, cómo ha sido mucho más
misericordioso de lo que creíamos y,
así, animarnos a desear y a pedirle
que dé un pasito más, que se muestre
mucho más misericordioso en el
futuro. «Muéstranos Señor tu
misericordia» (Sal 85,8). Esta manera
paradójica de rezar a un Dios
siempre más misericordioso ayuda a
romper esos moldes estrechos en los
que tantas veces encasillamos la
sobreabundancia de su Corazón. Nos
hace bien salir de nuestros encierros,
porque lo propio del Corazón de Dios
es desbordarse de misericordia,



desparramarse, derrochando su
ternura, de manera tal que siempre
sobre, ya que el Señor prefiere que se
pierda algo antes de que falte una
gota, que muchas semillas se la
coman los pájaros antes de que se
deje de sembrar una sola, ya que
todas son capaces de portar fruto
abundante, el 30, el 60 y hasta el
ciento por uno.

Como sacerdotes, somos testigos y
ministros de la Misericordia siempre
más grande de nuestro Padre;
tenemos la dulce y confortadora
tarea de encarnarla, como hizo Jesús,
que «pasó haciendo el bien» (Hch
10,38), de mil maneras, para que
llegue a todos. Nosotros podemos
contribuir a inculturarla, a fin de que
cada persona la reciba en su propia 
experiencia de vida y así la pueda
entender y practicar —creativamente
— en el modo de ser propio de su
pueblo y de su familia.



Hoy, en este Jueves Santo del Año
Jubilar de la Misericordia, quisiera
hablar de dos ámbitos en los que el
Señor se excede en su Misericordia.
Dado que es él quien nos da ejemplo,
no tenemos que tener miedo a
excedernos nosotros también: un
ámbito es el del encuentro; el otro, el
de su perdón que nos avergüenza y
dignifica.

El primer ámbito en el que vemos
que Dios se excede en una
Misericordia siempre más grande, es
en el encuentro. Él se da todo y de
manera tal que, en todo encuentro,
directamente pasa a celebrar una
fiesta. En la parábola del Padre
Misericordioso quedamos pasmados
ante ese hombre que corre,
conmovido, a echarse al cuello de su
hijo; cómo lo abraza y lo besa y se
preocupa de ponerle el anillo que lo
hace sentir como igual, y las
sandalias del que es hijo y no
empleado; y luego, cómo pone a



todos en movimiento y manda
organizar una fiesta. Al contemplar
siempre maravillados este derroche
de alegría del Padre, a quien el
regreso de su hijo le permite
expresar su amor libremente, sin
resistencias ni distancias, nosotros
no debemos tener miedo a exagerar
en nuestro agradecimiento. La
actitud podemos tomarla de aquel
pobre leproso, que al sentirse curado,
deja a sus nueve compañeros que
van a cumplir lo que les mandó Jesús
y vuelve a arrodillarse a los pies del
Señor, glorificando y dando gracias a
Dios a grandes voces.

La misericordia restaura todo y
devuelve a las personas a su
dignidad original. Por eso, el
agradecimiento efusivo es la
respuesta adecuada: hay que entrar
rápido en la fiesta, ponerse el
vestido, sacarse los enojos del hijo
mayor, alegrarse y festejar... Porque
sólo así, participando plenamente en



ese ámbito de celebración, uno
puede después pensar bien, uno
puede pedir perdón y ver más
claramente cómo podrá reparar el
mal que hizo. Puede hacernos bien
preguntarnos: Después de
confesarme, ¿festejo? O paso rápido
a otra cosa, como cuando después de
ir al médico, uno ve que los análisis
no dieron tan mal y los mete en el
sobre y pasa a otra cosa. Y cuando
doy una limosna, ¿le doy tiempo al
otro a que me exprese su
agradecimiento y festejo su sonrisa y
esas bendiciones que nos dan los
pobres, o sigo apurado con mis cosas
después de «dejar caer la moneda»?

El otro ámbito en el que vemos que 
Dios se excede en una Misericordia
siempre más grande, es el perdón
mismo. No sólo perdona deudas
incalculables, como al siervo que le
suplica y que luego se mostrará
mezquino con su compañero, sino
que nos hace pasar directamente de



Ia vergüenza más vergonzante a la
dignidad más alta sin pasos
intermedios. El Señor deja que la
pecadora perdonada le lave
familiarmente los pies con sus
lágrimas. Apenas Simón Pedro le
confiesa su pecado y le pide que se
aleje, Él lo eleva a la dignidad de
pescador de hombres. Nosotros, en
cambio, tendemos a separar ambas
actitudes: cuando nos avergonzamos
del pecado, nos escondemos y
andamos con la cabeza gacha, como
Adán y Eva, y cuando somos
elevados a alguna dignidad tratamos
de tapar los pecados y nos gusta
hacernos ver, casi pavonearnos.

Nuestra respuesta al perdón excesivo
del Señor debería consistir en
mantenernos siempre en esa tensión
sana entre una digna vergüenza y una
avergonzada dignidad: actitud de
quien por sí mismo busca humillarse
y abajarse, pero es capaz de aceptar
que el Señor lo ensalce en bien de la



misión, sin creérselo. El modelo que
el Evangelio consagra, y que puede
servirnos cuando nos confesamos, es
el de Pedro, que se deja interrogar
prolijamente sobre su amor y, al
mismo tiempo, renueva su
aceptación del ministerio de
pastorear las ovejas que el Señor le
confía.

Para entrar más hondo en esta 
avergonzada dignidad, que nos salva
de creernos, más o menos, de lo que
somos por gracia, nos puede ayudar
ver cómo en el pasaje de Isaías que el
Señor lee hoy en su Sinagoga de
Nazaret, el Profeta continúa
diciendo: «Ustedes serán llamados
sacerdotes del Señor, ministros de
nuestro Dios» (Is 61,6). Es el pueblo
pobre, hambreado, prisionero de
guerra, sin futuro, sobrante y
descartado, a quien el Señor
convierte en pueblo sacerdotal.



Como sacerdotes, nos identificamos
con ese pueblo descartado, al que el
Señor salva y recordamos que hay
multitudes incontables de personas
pobres, ignorantes, prisioneras, que
se encuentran en esa situación
porque otros los oprimen. Pero
también recordamos que cada uno
de nosotros conoce en qué medida,
tantas veces estamos ciegos de la luz
linda de la fe, no por no tener a
mano el evangelio sino por exceso de
teologías complicadas. Sentimos que
nuestra alma anda sedienta de
espiritualidad, pero no por falta de
Agua Viva —que bebemos sólo en
sorbos—, sino por exceso de
espiritualidades «gaseosas», de
espiritualidades light. También nos
sentimos prisioneros, pero no
rodeados como tantos pueblos, por
infranqueables muros de piedra o de
alambrados de acero, sino por una
mundanidad virtual que se abre o
cierra con un simple click. Estamos
oprimidos pero no por amenazas ni



empujones, como tanta pobre gente,
sino por la fascinación de mil
propuestas de consumo que no nos
podemos quitar de encima para
caminar, libres, por los senderos que
nos llevan al amor de nuestros
hermanos, a los rebaños del Señor, a
Ias ovejitas que esperan la voz de sus
pastores.

Y Jesús viene a rescatarnos, a
hacernos salir, para convertirnos de
pobres y ciegos, de cautivos y
oprimidos. en ministros de
misericordia y consolación. Y nos
dice, con las palabras del profeta
Ezequiel al pueblo que se prostituyó
y traicionó tanto a su Señor: «Yo me
acordaré de la alianza que hice
contigo cuando eras joven... Y tú te
acordarás de tu conducta y te
avergonzarás de ella, cuando recibas
a tus hermanas, las mayores y las
menores, y yo te las daré como hijas,
si bien no en virtud de tu alianza. Yo
mismo restableceré mi alianza



contigo, y sabrás que yo soy el Señor.
Así, cuando te haya perdonado todo
lo que has hecho, te acordarás y te
avergonzarás, y la vergüenza ya no
te dejará volver a abrir la boca —
oráculo del Señor—» (Ez 16,60-63).

En este Año Santo Jubilar,
celebramos con todo el
agradecimiento de que sea capaz
nuestro corazón, a nuestro Padre, y
le rogamos que "se acuerde siempre
de su Misericordia"; recibimos con 
avergonzada dignidad Ia
Misericordia en Ia carne herida de
nuestro Señor Jesucristo y le pedimos
que nos lave de todo pecado y nos
libre de todo mal; y con la gracia del
Espíritu Santo nos comprometemos a
comunicar la Misericordia de Dios a
todos los hombres, practicando Ias
obras que el Espíritu suscita en cada
uno para el bien común de todo el
pueblo fiel de Dios.



© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pa/article/misa-crismal-
jesus-nos-convierte-de-pobres-y-ciegos-

a-ministros-de-misericordia-y-
consolacion/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/es-pa/article/misa-crismal-jesus-nos-convierte-de-pobres-y-ciegos-a-ministros-de-misericordia-y-consolacion/
https://opusdei.org/es-pa/article/misa-crismal-jesus-nos-convierte-de-pobres-y-ciegos-a-ministros-de-misericordia-y-consolacion/
https://opusdei.org/es-pa/article/misa-crismal-jesus-nos-convierte-de-pobres-y-ciegos-a-ministros-de-misericordia-y-consolacion/
https://opusdei.org/es-pa/article/misa-crismal-jesus-nos-convierte-de-pobres-y-ciegos-a-ministros-de-misericordia-y-consolacion/
https://opusdei.org/es-pa/article/misa-crismal-jesus-nos-convierte-de-pobres-y-ciegos-a-ministros-de-misericordia-y-consolacion/

	Misa Crismal: “Jesús nos convierte de pobres y ciegos a ministros de misericordia y consolación”

