opusdei.org

Las palabras nacen
en el corazon:
verdad y caridad en
los juicios

En las pasadas felicitaciones
navidenas a la curia romana, el
Papa Francisco regalo a los
presentes un libro sobre el vicio
de las habladurias. Se trata de
un tema recurrente en su
predicacion. En este texto se
hacen algunas consideraciones
desde el punto de vista
espiritual y de la relaciéon con
los demas.



12/01/2022

En los paseos por el campo es
frecuente que alguien vislumbre un
pequeftio fruto oscuro entre los
arbustos verdes. Si quien lo hace es
un pequerfo con poca experiencia en
ese tipo de excursiones, no es raro
que termine asustado, con alguna
herida producida por los tallos del
zarzal, lleno de puntiagudas espinas
escondidas. El zarzal es un tipo de
planta presente en todo el mundo,
que crece rapidamente hasta
convertirse en maleza invasiva. Jesus
se sirve precisamente de ella para
hablar de la relacion que puede
existir entre nuestro corazony
nuestras palabras: «Cada arbol se
conoce por su fruto; no se recogen
higos de los espinos, ni se vendimian
uvas del zarzal. E1 hombre bueno del
buen tesoro de su corazon saca lo
bueno, y el malo de su mal saca lo



malo: porque de la abundancia del
corazon habla su boca» (Lc 6,44-45).

El sonido exterior de una musica
interior

Las cosas que pensamos y sentimos —
y que, después, decimos- pertenecen
a una esfera tan profunda de nuestra
intimidad que podrian parecer
territorios sobre los que tenemos
poco control. Una equivocada
comprension de la espontaneidad, o
simplemente la falta de conocimiento
de si, pueden alimentar esta
impresion. Sin embargo, no solo
podemos de hecho cultivar este
jardin interior, sino que ademas no
estamos solos a la hora de hacerlo:
Jesus quiere entrar en ese espacio
para santificarlo, para llenarlo de su
unidad; es él quien quiere que
nuestro corazon, nuestros
pensamientos, palabras y obras, se
expresen armonicamente.



Cristo nos recuerda, por ejemplo, que
no podemos querer bien a los demas
y, al mismo tiempo, hablar mal de
ellos; o que no podemos querer
mejorar el mundo y a la vez dafiar
eso0s procesos de crecimiento con
palabras de division. Pero el Sefior va
incluso mas alla. Nos dice claramente
que no podemos querer a Dios con
todo nuestro corazon, y que no
podemos rezar con honestidad, si
persisten en nosotros rencores con
las personas que nos rodean: «Si al
llevar tu ofrenda al altar recuerdas
que tu hermano tiene algo contra ti,
deja alli tu ofrenda delante del altar,
vete primero a reconciliarte con tu
hermano, y vuelve después» (Mt
5,23-24). Jesus quiere ponernos en
guardia frente a cualquier posible
fractura interior; quiere adelantarse
a cerrar cualquier grieta por la que
pueda colarse el frio de una falsa
caridad. Sabe que los primeros
afectados somos nosotros mismos y



nada desea mas que curarnos con su
paz.

Los escritos de los primeros
cristianos se hacen un eco muy claro
de estas ensefianzas: «De la misma
boca salen la bendicion y la
maldicion. Esto, hermanos mios, no
debe ser asi. ;Acaso mana de una
fuente agua dulce y amarga por el
mismo cafio? ¢O puede, hermanos
mios, la higuera producir aceitunas o
la vid higos? Tampoco una fuente
salada puede dar agua dulce» (St
3,10-12). La Epistola de Santiago nos
recuerda, una y otra vez, que la fe en
Jesus nos transforma, que se
manifiesta necesariamente en
nuestras obras; en este caso, en
nuestras palabras. El autor utiliza
imagenes graficas para que todos
comprendamos facilmente su
mensaje: de la misma manera que se
puede dirigir todo el cuerpo del
caballo poniendo frenos en su boca,
0 como se puede guiar todo un barco



dirigiendo un pequefio timon, asi de
importante es fijarnos en el
contenido de nuestras
conversaciones (cfr. St 3,3-4). Nuestra
lengua, insiste Santiago con sus
ejemplos, puede ser como un
pequeiio fuego que termina por
incendiar el bosque o puede
asemejarse a un veneno mortifero
que mata (cfr. St 3,5.8). Por eso es
importante preguntarse con
frecuencia acerca de la manera en
que hablamos de las personas y los
sucesos que nos rodean, y de los
motivos que nos llevan a hacerlo. Asi
podremos seguir las pistas que nos
lleven hasta lo que verdaderamente
tenemos en el corazon.

Durante una homilia en una
parroquia periférica de Roma, el
Papa animaba a los fieles justamente
a transitar ese camino que va desde
nuestras palabras hasta nuestro
corazon. De esa manera, podemos
descubrir con honestidad si estamos



llenos de amor o, por el contrario, de
indiferencia u odio. El Papa alentaba
a todos a «decirnos la verdad a
nosotros mismos jEsto no es facil!
Porque siempre buscamos cubrirnos
cuando vemos que algo no esta bien
dentro de nosotros, ¢no? (...).
Podemos pedir al Sefior dos gracias.
La primera: conocer qué hay en mi
corazon para no vivir engafiados. La
segunda: hacer el bien que esta en
nuestro corazon y no el mal.
Debemos recordar que las palabras y
los malos deseos contra el otro
matan. Muchas veces parece que los
pecados de calumnia y de difamacion
hubieran sido borrados del decalogo.
Hablar mal de una persona es
pecado»". No podemos, pues,
banalizar la murmuracion; no
podemos dar por bueno, sin mas,
todo lo que se nos viene a la boca:
«La lengua ha de ser también
transformada, purificada. La lengua
da sonido a la musica que suena en

el corazon»?.



«Cuando no pueda alabar, me
callaré»

San Josemaria tenia 29 afos cuando
dejo definitivamente sus tareas como
capellan del Patronato de Enfermos
de Madrid, con el objetivo de tener
mas tiempo disponible para el
desarrollo del Opus Dei. De los
apuntes personales que se conservan
de esos meses, varios tienen que ver
con este aspecto de la maduracion
interior por la que atravesaba su
trato con los demas en esos
momentos delicados: «Tendré
muchisimo cuidado en todo lo que
suponga formar juicio de las
personas, no admitiendo un mal
pensamiento de nadie, aunque las
palabras u obras del interesado den
pie para juzgar asi
razonablemente»”'. «Propositos
practicos: 1/ Antes de comenzar una
conversacion o de hacer una visita,
elevaré el corazon a Dios. 2/ No
porfiaré, aunque esté cargado de



razon. Solamente, si es de gloria de
Dios, diré mi opinidn, pero sin
porfiar. 3/ No haré critica negativa:
cuando no pueda alabar, me
callaré»™.

Estas dos anotaciones estan en el
origen, respectivamente, de los
puntos 442 y 443 de Camino 'y,
ademas, dan inicio a otras quince
consideraciones que se refieren a las
distintas formas de critica hacia los
demas. En estos textos se trasluce la
conviccion de que la clave para dar
frutos buenos esta en purificar, muy
dentro del alma, la fuente de
nuestras acciones —se habla de elevar
el corazon, de buscar honestamente
la gloria de Dios, de cuidar los
pensamientos—, ayudandose de un
propdasito practico: nunca hablar mal
de nadie.

El octavo mandamiento de la ley de
Dios no esta dirigido solo a evitar
grandes engafios, sino también a



formar en nosotros una interioridad
que solo busque lo verdadero; a
querer personalmente que nuestros
juicios nunca se contaminen con
sombra de falsedad o doblez. E1
Catecismo de la Iglesia, en este
sentido, sefiala que «el respeto de la
reputacion de las personas prohibe
toda actitud y toda palabra
susceptibles de causar un dafio
injusto»”. E inmediatamente pasa a
definir lo que es el juicio temerario —
hacer juicios morales sobre el
projimo sin tener fundamento-, la
maledicencia -manifestar, sin una
razon valida, defectos de una
persona a otra-y la calumnia —dar
ocasion a juicios falsos sobre los
demads-. La Iglesia, con corazon de
madre, nos pone en guardia frente a
estos tropiezos que solo pueden
dafiarnos a nosotros y a los demas.

Existe también otra manera de herir
a la verdad con nuestras palabras,
que tiene que ver con la falta de



discrecion requerida por nuestro
trabajo o por nuestras
responsabilidades. El Catecismo, de
nuevo, es claro al sefialar que «el
derecho a la comunicacion de la
verdad no es incondicional»'®. Habra
que estimar en cada ocasion «si
conviene o no revelar la verdad a
quien la pide» y saber que facilmente
existen razones para «callar lo que
no debe ser conocido», mas cuando
de hecho «nadie esta obligado a
revelar una verdad a quien no tiene
derecho a conocerla»”. Puede
suceder, en efecto, que por razon de
nuestra posicion en un grupo social o
profesional tengamos informacion
que otras personas no tienen. Son
situaciones en las que es importante
la delicadeza para delimitar lo
comunicable. La informacidén otorga
cierto poder, y la tentacion de
utilizarla de manera irresponsable,
de transformarla en rumores,
calumnias o en vanagloria, esta
siempre acechando a la vuelta de la



esquina. Se trata, tristemente, de un
veneno letal también para la propia
rectitud de intencion.

La indiscrecion en el manejo de la
informacion suele hacer dafio
también a quien la recibe, porque
muchas veces no dispone de las
herramientas suficientes para
digerirla o comprenderla. No es justo
imponer cargas a quienes no estan
llamados a llevarlas. En este sentido,
cuando hablaba del «secreto de
oficio» que don Alvaro guardaba con
respecto a su trabajo en la Santa
Sede, san Josemaria elogiaba siempre
el espiritu sobrenatural que lo movia
a custodiar la informacion con
delicadeza. La discrecion en
asuntos de la Iglesia y en asuntos de
la vida de otras personas es
condicion de fecundidad: «Muerte y
vida estan en poder de la lengua,
quienes la cuidan comeran de su
fruto» (Pr 18,21).



Como interpretar lo que acontece

Para evitar vernos envueltos en las
zarzas de la falsedad, el mismo
Catecismo nos recomienda un
camino seguro: «Interpretar, en
cuanto sea posible, en un sentido
favorable los pensamientos, palabras
y acciones del préjimo»". Cuando
interpretamos lo que sucede a
nuestro alrededor, es decir, cuando
unimos cada hecho aislado en una
historia que los conecta, nunca lo
hacemos de una manera neutra.
Siempre escogemos un punto de
vista, un lugar desde donde mirarlos
y valorarlos, aunque sea de manera
inconsciente, porque tenemos un
mundo interior que carga nuestros
juicios hacia un lado o hacia otro. Es
lo que sucede, por ejemplo, cuando
decimos que estamos “predispuestos
positivamente” o “predispuestos
negativamente” frente a algo o
alguien.



En este sentido, san Josemaria
procuraba mirar a la gente con los
0jos con que los miraria su propia
madre. Muchas veces basta algo asi
para que se desvanezca la tentacion
de hacer dafio con las palabras y los
juicios: escoger un buen punto de
vista desde el cual interpretar las
acciones de los demas. Asi, a pesar de
que los hechos que se ven
externamente sean iguales, la
interpretacion cambia; tiende a
sintonizar con la mirada que Dios
pone sobre las cosas y sobre las
personas. Es interesante pensar, en
ese sentido, que Dios y el demonio
miran permanentemente los mismos
hechos, pero tienen interpretaciones
muy distintas de ellos. «El Maligno
puede decirnos la verdad, pero, silo
hace, es para condenarnos. Sabemos,
sin embargo, que la verdad que
viene de Dios no nos condena, sino
que nos acoge, nos abraza, nos
sostiene»"”. Unirnos a esa mirada
divina, mediante la oracion, nos hace



acogedores con las personas y
pacientes con los procesos.

Si, por el contrario, no purificamos
constantemente nuestro corazon, si
no detectamos esas espinas que
intentan abrirse paso hasta nuestra
lengua, los hechos que nos rodean
generaran en nosotros juicios
temerarios, maledicencias o
calumnias; nos impediran descubrir
a Dios, que esta obrando siempre de
manera misteriosa. Frente a lo que
acontece a nuestro alrededor
podemos siempre escoger entre la
mirada que juzga o la mirada
contemplativa. Fray Luis de Granada,
explicando también el octavo
mandamiento, sefialaba que la
mirada juzgadora tiende a herir la
verdad en el prgjimo: «Bien mirado,
es un atrevimiento contra Dios tan
grande, que es como decirle que
miente, o hacer que sea tenido por
mentiroso. Esto se prueba asi: Dios es
el sabedor de toda la verdad, y él



sabe quién la trata y quién no. Fl es
un oraculo a quien habremos de
acudir a que nos la diga, pues él es el
verdadero juez de ella»"". Solo Dios
sabe lo que se encuentra en lo mas
profundo de los corazones de las
personas.

Dios es el unico juez

Los evangelios nos muestran
repetidamente como, queriendo
poner a prueba a Jesus, algunos
constituidos en autoridad se quejan
de que los discipulos del Sefior
coman el sabado, o de que el Maestro
cure la mano de un hombre ese
mismo dia. Después, por envidia,
atribuyen a Beelzebul el hecho de
que Cristo cure a un endemoniado.
Pero el Sefior «conocia sus
pensamientos» (Lc 11,17), y procura
despertar sus corazones, tocar las
fibras mas profundas de su alma:
«¢Como podéis decir cosas buenas,
siendo malos? Pues de la abundancia



del corazon habla la boca. El hombre
bueno saca del buen tesoro cosas
buenas, pero el hombre malo saca
del tesoro malo cosas malas. Os digo
que de toda palabra vana que hablen
los hombres daran cuenta en el dia
del Juicio» (Mt 12,34-36). Al centrar la
importancia en el corazon, Jesus nos
recuerda que, para quienes
queremos sumarnos a su mision,
para quienes queremos generar una
transformacion positiva en el
mundo, lo mas fecundo sera siempre
cambiarnos por dentro
constantemente; decidirnos a ser
personas que, con sus palabras,
muevan los corazones de los demas
hacia el bien, en lugar de ser
personas que, por el
atolondramiento de querer
intervenir en todo, hieran al préjimo
en sus conversaciones.

Una de las causas de las habladurias
—que, como hemos visto, surgen
inicialmente en la intimidad- es la



tentacion de querer arrogarnos la
funcion de jueces de todo lo que nos
rodea™”. Esta actitud suele estar
ligada a la tendencia a ocupar
demasiado espacio en los planes de
Dios, casi como si la libertad de Dios
o la de los demas no pudieran actuar
sin nuestro beneplacito. En este tipo
de juicios criticos desordenados, que
degeneran facilmente en
murmuracion o maledicencia, el
Papa Francisco ha detectado «una
alegria oscura»", algo que al inicio
incluso «puede parecer
placentero»', tal vez porque nos
lleva a tomar una posicion de juez
que en realidad solo corresponde a
Dios. Sin embargo, frente a esta
ficcion se alza la sencilla conviccidon
de que la Providencia nos ha
confiado una pequeiia parcela de su
vifia en donde, si ponemos en juego
nuestros talentos, seremos fecundos
y felices. No toda la vifia es
jurisdiccion nuestra, ni cabe
desearlo; ni tenemos toda la



informacion suficiente para llamar a
juicio a todos los vifiadores. Ya solo
aspirar a hacerlo puede ser un signo
de que no estamos santificando el
presente ni haciendo fructificar las
propias capacidades: al invertir
tiempo en la critica, quitamos tiempo
a quienes de verdad nos necesitan; y
esas son a fin de cuentas energias
que nos quita el demonio. Es, sin
mas, una trampa para que no
hagamos el bien que Dios nos tiene
preparado.

Los santos, a pesar de haberse
encontrado muchas veces en
ambientes en los que sucedian cosas
con las que no estaban de acuerdo,
también dentro de la Iglesia, han
sabido detectar los tiempos y las
maneras de actuar de Dios, sin
violentarlos con su lengua. San
Josemaria, en unas notas del afio
1933, pensando en la formacion de
las primeras personas que irian
llegando al Opus Dei, escribia:



«.Murmuras? Pierdes, entonces, el
espiritu de la Obra vy, si no aprendes a
callar, cada palabra es un paso que te
acerca a la puerta de salida»". Esto
no significa estar siempre de acuerdo
con todos, sino disponerse a entrar
en la logica divina, canalizando esos
desacuerdos en el tiempo y lugar
oportunos, en donde
verdaderamente podran dar fruto.

Alegrarse con el bien de los demas

Otro gran generador de zarzas de
maledicencia suele ser la envidia. De
hecho, santo Tomas de Aquino
considera que la murmuracion es «la
primera hija» de esta especie de
«tristeza por el bien ajeno»™. La
primera tentacion que nos trae el
libro del Génesis es precisamente la
de la serpiente que, por envidia de
los hombres y por odio a Dios, quiere
alejarlos entre si. El demonio engafia
a nuestros primeros padres
murmurando con ellos acerca del



Creador: «No moriréis en modo
alguno; es que Dios sabe...» (Gn
3,4-5). Otra vez: la tentacion de saber
mas que Dios, de invadir su tiempo y
su espacio. También el libro de la
Sabiduria nos dice que «Dios cre6 al
hombre para la incorruptibilidad y lo
hizo a imagen de su propia
eternidad. Mas por la envidia del
diablo entrd la muerte en el

mundo» (Sb 2,23-24). El evangelio de
san Marcos, en fin, sefiala que Jesus
fue entregado por envidia (cfr. Mc
15,10). La tristeza y los celos por el
bien ajeno pueden llevar a minar, a
aplastar la honra de quienes nos
rodean.

Una puerta por donde se suele colar
la envidia es la de compararnos
continuamente con los demas. En
realidad, esta actitud obvia la
realidad de que todos somos distintos
y de que dificilmente tendremos un
trato igual en la vida. Dios mismo no
ha dado a todos lo mismo: nos



conoce mejor que nadie y reparte sus
dones de manera distinta. Es
fundamental para la vida social
aprender a convivir con el hecho de
que todos merecen distinto trato, del
mismo modo que una madre trata a
sus hijos de acuerdo a sus
necesidades y no reparte todo con la
misma medida. Por todo esto, un
buen camino para prevenir los
movimientos de la envidia es
aprender a alegrarse con el bien de
los demas. Esto puede ser algo que
nos resulte facil, e incluso instintivo,
con las personas que mas queremos,
con nuestro circulo mas intimo; pero
no lo es tanto conforme ese circulo se
empieza a ampliar. Pequeiias
renuncias en favor del disfrute de los
demas son una buena escuela para
vencer las tentaciones de la envidia,
mas si se trata de ambitos en los que
estd en juego el prestigio y la fama.
«Alegraos con los que se

alegran» (Rm 12,15) recomienda san
Pablo en la Carta a los romanos.



kK 3k

El octavo mandamiento protege
nuestro jardin interior de la salvaje
expansividad de las zarzas y los
espinos, para que nuestro corazon
pueda dar los frutos que Dios espera
de él. «Quiere Dios que tengamos un
juicio sencillo, que no sentenciemos
antes de tiempo, no echemos las
cosas a peor parte, (...) que sintamos
los trabajos de nuestros hermanos,
que favorezcamos sus cosas, que
digamos siempre bien de ellos (...).
Haz pues ahora cuenta, hermano,
que la vida del projimo es para ti
como un arbol vedado (...). Sean
todos de tu boca virtuosos y
honrados, y crea todo el mundo que
ninguno es malo por tu dicho»™".
Querer vivir en la verdad nos lleva a
custodiar la fuente de nuestros
juicios, para que de nosotros salgan
siempre palabras cristianas que
sostienen a los demas, no que los



aplastan; palabras que no oscurecen
el mundo, sino que lo iluminan.

™ Francisco, Homilia, 16-1I-2014.

21 Mons. F. Océriz, A la luz del
Evangelio, “La murmuracion
banalizada”.

B Apuntes intimos, n. 389, 14-
XI-1931. Citado en Camino, edicion
critico-historica, Pedro Rodriguez,
Rialp, Madrid, 2004, p. 607.

) Apuntes intimos, n. 399, 18-
XI-1931. Citado en ibid.

B! Catecismo de la Iglesia Catdlica, 1.
2477.

 Catecismo de la Iglesia Catdlica, 1.
2488.

" bid., n. 2489.



8 Cfr. san Josemaria, notas tomadas
de una reunion familiar, 19-11-1975.

) Catecismo de la Iglesia Catdlica, 1.
2478.

" Francisco, Carta apostdlica Patris
corde, n. 2.

™ Fray Luis de Granada, Compendio
de doctrina cristiana, parte II, c. IX.

12l santo Tomads de Aquino sefiala
que presumir la posesion de lo que
no se posee es parte de la soberbia.
Cfr. Suma teologica, 1I-11, c. 162, a. 4,
resp.

M1 Francisco, Homilia, 27-111-2013.
14 Francisco, Homilia, 16-11-2014.

151 Apuntes intimos, n. 953, 19-
I11-1933. Citado en Camino, edicion
critico-historica, Pedro Rodriguez,
Rialp, Madrid, 2004, p. 613. Este
apunte se encuentra en el origen del
punto 453 de Camino.



1% cfr. santo Tomads de Aquino, Suma
teologica, 11-1, c. 36, a. 1, resp y a. 4,
obj. 3.

U7 Pray Luis de Granada, Compendio
de doctrina cristiana, parte II, c. IX.

Andrés Cardenas Matute

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pa/article/las-palabras-
nacen-en-el-corazon/ (22/01/2026)


https://opusdei.org/es-pa/article/las-palabras-nacen-en-el-corazon/
https://opusdei.org/es-pa/article/las-palabras-nacen-en-el-corazon/
https://opusdei.org/es-pa/article/las-palabras-nacen-en-el-corazon/

	Las palabras nacen en el corazón: verdad y caridad en los juicios

