
opusdei.org

La filiación divina:
fuente de vida
espiritual

Ofrecemos el artículo "La
conciencia de la filiación
divina, fuente de vida
espiritual", escrito por el
profesor de Teología Javier Sesé
y publicado en “Scripta
Theologica” 31 (1999/2).

20/02/2016

La filiación divina: fuente de vida
espiritual (PDF, para imprimir)

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/conciencia%20filiacion%20divina20160220-185757.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/conciencia%20filiacion%20divina20160220-185757.pdf


1. Desde la experiencia de los
santos

“Comunícase Dios en esta interior
unión al alma con tantas veras de
amor, que no hay afición de madre
que con tanta ternura acaricie a su
hijo (…) Y así, aquí está empleado en
regalar y acariciar al alma como la
madre en servir y regalar a su niño,
criándole a sus mismos pechos; en lo
cual conoce el alma la verdad del
dicho de Isaías que dice: ‘A los pechos
de Dios seréis llevados y sobre sus
rodillas seréis regalados’ (Is 66, 12)”.
Hasta aquí San Juan de la Cruz en su 
Cántico espiritual.

“Ante un lenguaje como éste, sólo
cabe callar y llorar de
agradecimiento y de amor”, añade
Santa Teresa del Niño Jesús,
recordando la misma cita de Isaías,
completada, entre otras referencias
de la Escritura, con ésta del mismo
profeta: “¿Acaso olvida una madre a



su niño de pecho, sin compadecerse
del hijo de sus entrañas? Pues
aunque ellas llegasen a olvidar, yo no
te olvido” (Is 49, 15).

Por eso, Santa Teresa de Jesús dice de
Dios “que forzado ha de ser mejor
que todos los padres del mundo,
porque en El no puede haber sino
todo bien cumplido”; y San Josemaría
Escrivá afirma, de forma paralela,
que Dios es un Padre que nos ama
“más que todas las madres del
mundo pueden querer a sus hijos”. Y
añade, conmovido, en otro momento:
“Las palabras no pueden seguir al
corazón, que se emociona ante la
bondad de Dios. Nos dice: tú eres mi
hijo. No un extraño, no un siervo
benévolamente tratado, no un amigo,
que ya sería mucho. ¡Hijo! Nos
concede vía libre para que vivamos
con El la piedad del hijo y, me
atrevería a afirmar, también la
desvergüenza del hijo de un Padre,
que es incapaz de negarle nada”.



Estos textos, citados como arranque
de nuestra reflexión, pretenden ser
paradigmáticos de la misma, tanto de
su contenido como de su método. En
efecto, nos proponemos presentar
una reflexión teológica sobre la
conciencia de la filiación como
fuente de vida espiritual, pero
inspirada en la experiencia y la
enseñanza de los santos.

No es mi intención analizar unos
textos concretos de determinados
maestros de espiritualidad; ni
abrumar con una amplia erudición
de referencias, aunque sí citaré un
buen número de ejemplos como
apoyo de mis reflexiones; sino
exponer lo que la lectura, el estudio
y, sobre todo, una “contemplación”
teológica de la doctrina y la
experiencia interior de diversos
santos me lleva a concluir como
síntesis común a todos ellos.



De esta forma, deseo presentar
algunas ideas que tengan, por una
parte, un carácter y una aplicación lo
más universal posible, y por otra,
estén apoyadas en autoridades
teológicas contrastadas.
Efectivamente, la filiación divina,
como condición común y básica del
ser cristiano, puede y debe
ayudarnos a todos en el camino de
nuestra vida espiritual; y la
experiencia y la enseñanza de
aquéllos que han recorrido con éxito
ese camino es la mejor garantía tanto
de la veracidad de lo que afirmemos
como de su utilidad práctica.

Si toda la teología, a mi entender,
debe conducir armónicamente al
conocimiento de la verdad divina y
al afianzamiento de la santidad
personal, mucho más aquella parte
de esta ciencia que estudia
expresamente la santidad cristiana, y
que solemos denominar teología
espiritual; y si los santos



proporcionan luces decisivas para
toda buena reflexión teológica, en
teología espiritual se hacen
imprescindibles.

Pienso que así, además, mi
contribución puede resultar
verdaderamente complementaria de
las que hemos escuchado hasta ahora
en el simposio; no tanto por decir
cosas distintas, pues seguiremos
contemplando la figura de nuestro
Padre Dios, sino por iluminar esas
ideas desde otra perspectiva: una
perspectiva que ojalá sea viva y
vivificante para todos, como sin duda
lo fue para los que han inspirado
estas líneas.

Como última consideración
introductoria, no debemos olvidar
que estamos ante el principal
misterio de nuestra fe (Dios mismo),
contemplado desde unas
experiencias espirituales que, a su
vez, esconden otro misterio de fe: el



de la vida divina en el interior del
alma cristiana. Hay, por tanto, mucho
más en esas realidades -
infinitamente más- de lo que aquí se
pueda decir, y en la misma
experiencia de esos santos hay
mucha más riqueza de la que la
teología haya podido extraer hasta
ahora. Por eso, cada afirmación que
aquí se propone abre nuevos y
amplios panoramas de reflexión.
Pero éste es precisamente uno de los
grandes alicientes de la ciencia
teológica, y de la teología espiritual
en particular.

2. Amor paterno de Dios e
intimidad trinitaria

La contemplación reflexiva de textos
y experiencias como los citados al
principio me han llevado, en estos
últimos meses, a un primer
convencimiento que considero
fundamental, y que propongo como
idea clave de todo lo que seguirá: lo



que hace reaccionar a los santos no
es tanto la conciencia de ser él
mismo o ella misma hija o hijo de
Dios, sino la comprensión cada vez
más profunda y viva de lo que
significa “Dios es mi Padre”; es decir,
el descubrimiento del infinito amor
divino volcado en él o en ella: la
constatación viva y práctica de
“cuánto Dios me quiere”.

El santo es, sin duda, consciente de lo
que causa el Amor divino en su
propio ser y en su propia vida, y lo
agradece de veras; pero más que
fijarse en sí mismo, se fija en Dios:
contempla admirado su infinita
grandeza, y descubre con sorpresa
que todo ese esplendor no se queda
estático y como ajeno ante sus ojos,
sino que se inclina hacia él, se le da,
se hace suyo, sin más motivo que la
pura liberalidad de su Amor divino.

Estos sentimientos se hayan
presentes, en particular, en los textos



citados al principio, pero recojamos
otras palabras significativas, en este
caso de Santa Teresa de los Andes,
que nos ayuden a dar algunos pasos
más: “Nuestro Señor me dijo que
quería que viviera con El en una
comunión perpetua, porque me
amaba mucho (…) Después me dijo
que la Sma. Trinidad estaba en mi
alma; que la adorara (…) Mi alma
estaba anonadada. Veía su Grandeza
infinita y cómo bajaba para unirse a
mí, nada miserable. El, la
Inmensidad, con la pequeñez; la
Sabiduría, con la ignorancia; el
Eterno, con la criatura limitada; pero,
sobre todo, la Belleza, con la fealdad;
la Santidad, con el pecado. Entonces,
en lo íntimo de mi alma, de una
manera rápida, me hizo comprender
el amor que lo hacía salir de sí
mismo para buscarme (…) Vi que (…)
con una criatura tan miserable se
quiere unir; quiere identificarla con
su propio ser sacándola de sus
miserias para divinizarla de tal



manera que llegue a poseer sus
perfecciones infinitas”.

Apoyados en lo que acabamos de
leer, subrayemos otras dos ideas
fundamentales que considero
inseparables de la primera ya
apuntada: es el Dios Todopoderoso,
Inmenso, Eterno, Infinito, Inmutable,
etc., el que es nuestro Padre y nos
ama así, con toda la conmovedora
ternura materna que hemos
recordado al principio; y es, a la vez,
el Dios Trino el que así se nos
entrega, no sólo porque nos revela
los secretos de su intimidad
trinitaria, sino porque introduce al
alma en esa misma intimidad.

No me refiero con ello a la deducción
de que lo dicho debe ser así porque
así es Dios; sino a que la conciencia
viva que tienen los santos de ese
Amor paternal divino que se vuelca
en el alma, y que les conmueve hasta
las entrañas, incluye



inseparablemente tres aspectos, cuya
combinación provoca precisamente
la intensidad y hondura de su
reacción interior: el amor de Dios
por mí es tan cercano e íntimo como
el que existe entre una madre y su
hijo recién nacido (primer aspecto);
no porque se digne darme unas
migajas de su infinito amor, sino
porque se entrega Él
verdaderamente, como es, en su
grandeza e infinitud (segundo
aspecto); y la prueba irrebatible de
que esto es así, la constituye el hecho
de que Dios se me entrega como se
entrega a su Hijo (tercer aspecto): es
mi Padre como es Padre de Jesús; mi
filiación es participación en la misma
Filiación de su Hijo; y su amor por mí
es como el Amor con que ama a su
Hijo: me entrega su mismo Amor
paterno-filial que es el Espíritu
Santo.

Dicho de otra forma: la experiencia y
enseñanza de los santos -eco de lo



que se manifiesta en la Escritura- nos
muestra, por una parte, que sólo
desde el seno de la misma Trinidad, y
porque Ella toma la iniciativa de
abrirse y darse, puede haber
verdadera intimidad con Dios,
verdadero intercambio de amor,
verdadero trato paterno-filial; y por
otra -o mejor, como consecuencia-,
que sólo así Dios es realmente mío y
todo lo suyo es mío, sin dejar de ser
Dios.

El santo comprende profundamente,
y enseña, a través de esa muestra de
asombro y osadía, de amor y
humildad, maravillosamente
combinados, que si Dios me amara
“como desde fuera de sí mismo”, es
decir, no trinitariamente, no sería
realmente Padre: sería, como mucho,
sólo analógica o limitadamente
padre; bueno, eso sí; incluso capaz de
abrumarnos con infinidad de regalos
y muestras de afecto, tratando de
ganar nuestro corazón; pero sin



acabar de entrar de verdad en él:
porque el alma intuiría, en el fondo,
que se trata de un amor indirecto,
incluso interesado; que no es un
verdadero amor de padre.

Sin embargo, la Encarnación de
Jesucristo, su muerte por nosotros, el
don de su Espíritu, la vida trinitaria
en el alma, nos están diciendo que
Dios es Padre de verdad, que me ama
Él personalmente (tri-personalmente,
podríamos decir); más allá de dones
y dádivas concretos por maravillosos
que sean… ¡que lo son!. El alma que
comprende y siente esto a fondo
trasciende los dones y regalos
concretos; porque, ante todo, sabe
que le tiene siempre a Él, con todos
los tesoros de su misma vida divino-
trinitaria.

Insistamos en esta importante
doctrina reproduciendo una certera
síntesis teológica salida de la pluma
de Santa Edith Stein: “El alma, en la



que mora Dios por gracia, no es
simplemente una pantalla
impersonal en la que se refleje la
vida divina, sino que ella misma está
dentro de esa vida. La vida divina es
una vida trinitaria, tripersonal: es el
Amor desbordante con el que el
Padre engendra al Hijo y le da su Ser,
y con el que el Hijo recibe ese Ser y
se lo devuelve al Padre, el Amor en
que el Padre y el Hijo son una misma
cosa y que lo espiran ambos como su
común Espíritu. Mediante la gracia
este Espíritu se derrama a su vez
sobre las almas. De esta manera
resulta que el alma vive su vida de
gracia por el Espíritu Santo, ama en
Él al Padre con el Amor del Hijo y al
Hijo con el Amor del Padre”.

3. Singularidad de la relación
Padre-hijo

Desmenucemos un poco más estas
ideas básicas. El alma santa es
particularmente consciente no sólo



de cuánto Dios ama, de cómo ama,
sino de la singularidad de su Amor:
de cuánto me ama y cómo me ama;
de que no sólo es Padre, sino mi
Padre; no sólo es Amor, sino mi
Amor.

Por eso se atreve a tratar a Dios con
las mismas palabras de Jesús: “Padre
mío”, “Abbá”: ¡Papá!. Bien
consciente, eso sí, de que lo puede
decir y lo dice movido por el Espíritu
del Padre y del Hijo que habita en su
alma, como recuerda San Pablo (cf.
Rom 8, 14-17 y Gal 4, 4-7)… ¡Pero lo
dice! Y el “Padre nuestro” alcanza
entonces su verdadero significado:
mi Padre, tu Padre y su Padre …, de
todos y cada uno, en Jesucristo.

Así lo propone San Josemaría
Escrivá: “le diremos con San Pablo,
Abbá, Pater!, Padre, ¡Padre mío!,
porque, siendo el Creador del
universo, no le importa que no
utilicemos títulos altisonantes, ni



echa de menos la debida confesión
de su señorío. Quiere que le
llamemos Padre, que saboreemos esa
palabra, llenándonos el alma de
gozo”.

Dios es, de esta forma, mi Padre
(cercanísimo, intimísimo)…, pero no
deja de ser mi Dios; y esto tiene
importantes consecuencias: todo el
poder, gloria y majestad, bondad,
verdad y belleza divinos son para el
hombre… ¡Para mí en concreto! Míos
por derecho de hijo. No merecidos, ni
ganados o conquistados, desde luego;
pero tampoco simplemente dados
graciosamente por un Señor
todopoderoso que se digna acercarse
desde su altura majestuosa; sino
recibidos como efecto irrefutable de
que me ha hecho realmente su hijo,
con todas sus consecuencias… Y esto
es, sin duda, mucho más grande y
más conmovedor, aunque los
resultados prácticos parezcan los
mismos.



Digo “parezcan”, porque, de hecho,
los resultados no son los mismos:
muchas de las audacias -por ejemplo,
apostólicas- que contemplamos en la
vida de los santos pienso que sólo
son explicables porque “usan” el
poder de Dios -valga la expresión-
como propio de un hijo, de un
heredero de pleno derecho. Mejor
aún, como un poder que brota del
mismo Dios actuando desde lo íntimo
de la propia alma; y no simplemente
como un don recibido desde fuera
para ser usado, por muy liberal que
haya sido la dádiva y por mucha
libertad de uso que haya concedido
el donador. Además, sólo desde esa
perspectiva se puede mantener el
equilibrio -como mantienen los
santos- entre audacia y humildad.

Afinando un poco más, podemos
decir que la verdadera conciencia de
la filiación divina es la conciencia no
sólo de que es mi Padre y mi Dios,
sino mi Dios-Padre, que me entrega



como propios a su Hijo y, con Él, a su
Espíritu; es decir, hay una captación
muy profunda de la Unidad en la
Trinidad y de la Trinidad en la
Unidad; y en ella, del equilibrio entre
trascendencia y cercanía de Dios,
entre su grandeza y su sorprendente
anonadamiento para ser mío,
nuestro.

Es lo que expresa, entre otros
posibles testimonios, uno de los más
conocidos párrafos de las Moradas de
Santa Teresa de Jesús: “entiende (el
alma que llega a las séptimas
moradas) con grandísima verdad ser
todas tres Personas una sustancia y
un poder y un saber y un solo Dios
(…) Aquí se le comunican todas tres
Personas, y la hablan, y la dan a
entender aquellas palabras que dice
el Evangelio que dijo el Señor: que
vendría El y el Padre y el Espíritu
Santo a morar con el alma que le
ama y guarda sus mandamientos (cf.
Jn 14, 23). ¡Oh, válgame Dios! ¡Cuán



diferente cosa es oír estas palabras y
creerlas, a entender por esta manera
cuán verdaderas son! Y cada día se
espanta más esta alma”.

Y es lo que explica también San Juan
de la Cruz en su Llama de amor viva,
ya desde el prólogo: “Y no hay que
maravillar que haga Dios tan altas y
extrañas mercedes a las almas que él
da en regalar; porque Si
consideramos que es Dios, y que se
las hace como Dios, y con infinito
amor y bondad, no nos parecerá
fuera de razón; pues él dijo que en el
que le amase vendrían el Padre, Hijo
y Espíritu Santo, y harían morada en
él (cf. Jn 14, 23); lo cual había de ser
haciéndole a él vivir y morar en el
Padre, Hijo y Espíritu Santo en vida
de Dios”.

Volveremos en seguida sobre los
aspectos trinitarios de esta realidad.
Ahora sigamos profundizando en los
rasgos de intimidad paterno-filial



que los santos descubren tras ese
Amor divino.

La confianza y el abandono que
brotan de la realidad de la filiación
divina son habitualmente muy
subrayados, pero, siguiendo la línea
marcada al principio de nuestra
reflexión, quiero insistir en que el
santo se fija sobre todo en cómo Dios
le quiere y le trata, de tal forma que
no tiene más remedio, por decirlo
así, que confiar y abandonarse. Es
decir, esa actitud no es tanto fruto de
un esfuerzo ascético personal -
aunque ese esfuerzo también existe-,
como, sobre todo, de un dejarse
llevar por Dios: ¡por algo se habla
precisamente de abandono! Aunque
se trate siempre de un abandono
activo, libre y consciente por parte
del hijo.

Así lo expresa, por ejemplo, San
Francisco de Sales: “‘Si no os hacéis
sencillos como niños, no entraréis en



el reino de mi Padre’ (Mt 10, 16). En
tanto que el niño es pequeñito, se
conserva en gran sencillez; conoce
sólo a su madre; tiene un solo amor,
su madre; una única aspiración, el
regazo de su madre; no desea otra
cosa que recostarse en tan amable
descanso. El alma completamente
sencilla sólo tiene un amor, Dios; y
en este único amor, una sola
aspiración, reposar en el pecho del
Padre celestial, y aquí establecer su
descanso, como hijo amoroso,
dejando completamente todo
cuidado a Él, no mirando a otra cosa
sino a permanecer en esta santa
confianza”.

Por otra parte, es esa “combinación”
divinidad-paternidad-amor, presente
en la donación trinitaria al alma que
comporta la realidad de la filiación
divina, la que realmente provoca en
los santos una honda respuesta de
amor filial, un entusiasmo, una
auténtica “locura” de amor. Así se



expresaban, en su oración, por
ejemplo, Santa Teresa del Niño Jesús
y San Josemaría Escrivá: “Déjame
que te diga, en el exceso de mi
gratitud, déjame, sí, que te diga que
tu amor llega hasta la locura… ¿Cómo
quieres que, ante esa locura, mi
corazón no se lance hacia ti? ¿Cómo
va a conocer límites mi
confianza…?”. “¿Saber que me
quieres tanto, Dios mío, y… no me he
vuelto loco?”.

4. El Amor paterno de Dios
manifestado en Jesucristo y en el
Espíritu Santo

Busquemos de nuevo la perspectiva
trinitaria ya apuntada. No podemos
olvidar, en efecto, dos realidades
teológicas que se hacen también
particularmente vivas en las almas
que poseen una profunda vida
interior, y que les mueven aún más a
corresponder.



La primera, que el Hijo es la Imagen
del Padre y, al encarnarse, acerca esa
imagen a nosotros, también en el
sentido de que podemos contemplar
“encarnado” el Amor de Dios Padre:
en Jesús, vemos, sentimos y
experimentamos ese Amor divino
“humanizado”; y esto es decisivo
tanto para acercarse
intelectualmente a esa realidad,
como para que exista por nuestra
parte una verdadera respuesta filial,
que tiene que ser necesariamente
humana. Es decir, en el Corazón de
Jesús, en sus acciones divino-
humanas, en sus manifestaciones de
cariño, el alma cristiana se hace más
consciente y siente más vivamente
qué significa el Amor paterno-
maternal de Dios: cómo me ama
Dios, cómo se “traduce”
humanamente (corporal y
espiritualmente) ese Amor; además
de descubrir los caminos del
verdadero amor filial, aprendidos de
quien es el Hijo por naturaleza.



Por otra parte, no sólo somos hechos
hijos en el Hijo, sino que la
Encarnación de Jesucristo aparece
como garantía de la verdad de
nuestra propia filiación divina, como
explica agudamente San Juan de
Avila: “Inefable merced es que
adopte Dios por hijos los hijos de los
hombres, gusanillos de la tierra. Mas
para que no dudásemos de esta
merced, pone San Juan otra mayor,
diciendo: ‘La palabra de Dios es
hecha carne’ (Jn 1, 14) . Como quien
dice: No dejéis de creer que los
hombres nacen de Dios por espiritual
adopción, mas tomad, en prendas de
esta maravilla, otra mayor, que es el
Hijo de Dios ser hecho hombre, e hijo
de una mujer”.

Visto desde otra perspectiva, la
intimidad con Jesús no sólo es
intimidad con el Verbo encarnado,
sino necesariamente también con el
Padre de quien procede y que le ha
enviado a nosotros (a mí, descubre



cada uno, en la perspectiva íntima y
singular que estamos subrayando).
Crecen así, a la vez, la intimidad con
el Padre y la intimidad con el Hijo; y
crece a la vez la “distinción” en el
trato con ellos, precisamente en la
medida en que crece la conciencia
viva de que soy hijo del Padre en el
Hijo, de que soy más Cristo…

Así lo sintetiza un conocido texto de
San Josemaría Escrivá, que guarda
por lo demás gran paralelismo con el
citado más arriba de Santa Teresa de
Jesús, y nos conduce también a la
segunda idea prometida: “Si amamos
a Cristo así, si con divino
atrevimiento nos refugiamos en la
abertura que la lanza dejó en su
Costado, se cumplirá la promesa del
Maestro: ‘cualquiera que me ama,
observará mi doctrina, y mi Padre le
amará, y vendremos a él, y haremos
mansión dentro de él’ (Jn 14, 23). El
corazón necesita, entonces, distinguir
y adorar a cada una de las Personas



divinas. De algún modo, es un
descubrimiento, el que realiza el
alma en la vida sobrenatural, como
los de una criaturica que va abriendo
los ojos a la existencia. Y se
entretiene amorosamente con el
Padre y con el Hijo y con el Espíritu
Santo; y se somete fácilmente a la
actividad del Paráclito vivificador”.

En efecto, por su parte -y ésta es la
segunda idea, inseparable de la
anterior, como indivisible es el
misterio trinitario-, el Espíritu Santo
es el Amor paterno-filial del Padre y
del Hijo, por el que soy hecho hijo de
Dios en Jesucristo. El Paráclito no
sólo me hace hijo, me enseña a ser
hijo y me mueve a vivir como hijo,
sino que, ante todo y como causa de
esto, me hace participar en el mismo
Amor paterno-filial divino en Cristo;
y en esa participación, me muestra
de forma viva y experimental cómo
es el Amor paterno de Dios en Jesús,



porque El mismo -el Espíritu del
Padre y del Hijo- es ese Amor.

Por ello, también la intimidad que
busca y obtiene el alma con el
Espíritu Santo es necesariamente
intimidad con el Padre y el Hijo, en
cuanto son y se aman como Padre e
Hijo, y en cuanto los tres son Dios; y
crece la intimidad del cristiano con el
Espíritu Santo como Persona divina
distinta, en la medida en que es más
consciente de lo que significa ser hijo
del Padre en el Hijo por el Espíritu
Santo.

Oigamos, en este punto, a Santa
Catalina de Siena en su oración: “¡Oh
Trinidad eterna, oh Deidad! Esta, la
naturaleza divina, dio valor a la
sangre de tu Hijo. Tú, Trinidad
eterna, eres un mar profundo, donde
cuanto más me sumerjo, más
encuentro, y cuanto más encuentro,
más te busco. Eres insaciable, pues
llenándose el alma en tu abismo, no



se sacia, porque siempre queda
hambre de ti, Trinidad eterna,
deseando verte con luz en tu luz (…)
¡Oh Trinidad eterna, fuego y abismo
de caridad! (…) Por haber
experimentado y visto con la luz del
entendimiento la luz de tu abismo y
la belleza de la criatura. Trinidad
eterna, por eso, mirándome en ti, he
visto que era imagen tuya, partícipe
de tu poder, Padre eterno, y de tu
sabiduría en el entendimiento. Esta
sabiduría se atribuye a tu Hijo
unigénito. El Espíritu Santo, que
procede de ti y de tu Hijo, me ha
dado la voluntad, pues soy capaz de
amar. Tú, Trinidad eterna, eres el
que obra, y yo, tu criatura. He
conocido que estás enamorado de la
belleza de tu obra en la nueva
creación que hiciste de mí por medio
de la sangre de tu Hijo. ¡Oh abismo,
oh Deidad eterna, oh Mar profundo!
¿Qué más podías darme que darte a
ti mismo?”.



5. La Bondad de nuestro Padre Dios

En todo lo dicho hasta ahora hemos
podido comprobar cómo la
conciencia de la filiación divina no
sólo conduce a una respuesta
generosa de amor a Dios, sino que va
dando también al alma luces
importantísimas sobre el mismo
Dios; luces que provocan, desde
luego, un mayor crecimiento interior,
pero que también ayudan al teólogo
en su estudio científico sobre los
misterios divinos. Por este camino
deseo proseguir mi reflexión,
profundizando en ese binomio
intimidad-grandeza con que se nos
presenta la paternidad divina.

Conciencia de la paternidad de Dios
significa, lo hemos subrayado ya,
conciencia de un amor personal del
Padre, en Cristo y por el Espíritu
Santo hacia cada uno de sus hijos e
hijas singularmente. Esto quiere
decir, entre otras cosas, y así lo



sienten y lo expresan con particular
viveza los santos, un amor divino
vivo, actual y operante, continuo e
intenso, y a la vez, concreto, lleno de
detalles muy personales de amor de
Dios respecto a cada hijo en cuanto
tal, en los que la infinita capacidad
divina de amar se adapta a la
condición y necesidades de cada uno.
Y cuanto mayor es la
correspondencia del alma santa a ese
amor, más se esmera Dios, por
decirlo así, en sorprenderle con
finuras y delicadezas de amor, como
el mejor de los padres y la mejor de
las madres.

Todo esto proporciona al santo una
comprensión particular de la Bondad
de Dios, que lejos de ser una simple
afirmación teórica, la ve manifestada
día a día en su propia vida, hasta
conmoverle profundamente.
Entroncamos así con una de las
cuestiones más delicadas que la
conciencia del hombre se plantea



cuando se le presenta la figura
paternal de Dios: el problema del
mal. No es el momento de entrar en
cuestión tan compleja y a menudo
desconcertante, e incluso traumática,
para el ser humano; pero sí de
apuntar, al menos, la perspectiva que
abre la experiencia de los santos
para iluminar una reflexión sobre el
mal.

Podríamos decir que los santos
abordan la cuestión desde el interior
de Dios mismo. Es decir, no intentan
congeniar la experiencia del mal en
el mundo con la certeza de fe de la
infinita bondad divina, buscando ese
complejo equilibrio en el que tantas
veces la reflexión filosófico-teológica
se embarca sin acabar de llegar a
puerto. Sino que, más bien, lo ven
todo desde esa intimidad alcanzada
con la Trinidad, en la que la bondad
divina es, ante todo, el mismo amor
paterno-filial al que han sido
llamados a participar; y el mundo y



el hombre son vistos así desde la
óptica de Dios Creador y Redentor. Y
esto hasta tal punto que, más que
intentar explicar el mal, da la
impresión de que para ellos ha
desaparecido como problema,
porque en el mismo Dios no existe.

Es lo que expresan, por ejemplo,
estas palabras de Santo Tomás Moro
a su hija mayor, en su prisión de la
Torre de Londres: “Hija mía
queridísima, nunca se perturbe tu
alma por cualquier cosa que pueda
ocurrirme en este mundo. Nada
puede ocurrir sino lo que Dios
quiere. Y yo estoy muy seguro de que
sea lo que sea, por muy malo que
parezca, será de verdad lo mejor”.

Y así lo aplica también San Josemaría
Escrivá a situaciones más ordinarias,
objetivamente menos dramáticas,
pero en las que también un alma
cristiana puede pasarlo mal y
desconcertarse: “¿Penas?,



¿contradicciones por aquel suceso o
el otro?… ¿No ves que lo quiere tu
Padre-Dios…, y Él es bueno…, y Él te
ama -¡a ti solo!- más que todas las
madres juntas del mundo pueden
amar a sus hijos?”.

En efecto, desde esa experiencia de
intimidad con Dios, resulta
incuestionable que lo que solemos
llamar mal físico nunca es un
verdadero mal; y en cuanto al único
verdadero mal, el pecado, aparece
enfocado siempre a la luz de la
Misericordia divina y del bien que
Dios mismo extrae continuamente de
él.

6. Dios Padre Misericordioso

La Misericordia paterna de Dios,
vista desde la entraña misma de su
Amor y su Bondad, tiene particular
fuerza, en efecto, en la conciencia de
la filiación divina. No puedo
detenerme ahora en todas sus
implicaciones, pero sí subrayar, en la



misma línea que viene marcando
nuestra reflexión, lo que me parece
más decisivo en la experiencia de los
santos: no es tanto la Misericordia en
cuanto perdón lo que contemplan,
sino en cuanto Amor que no puede
dejar de incluir el perdón; no es tanto
que mi Padre me perdona, sino que
mi Padre me ama, y por eso me
perdona: que realmente su corazón
se vuelca en mí como hijo, más allá
de la realidad concreta de mis obras
buenas o malas.

Me atrevería a decir que el santo
apenas se fija en el pecado como tal,
sino sólo como contraste que ayuda a
calibrar hasta qué punto Dios le ama
personalmente, sin condicionar su
amor a la respuesta fiel o infiel de su
hijo. La parábola del hijo pródigo,
sobre la que con toda razón se está
hablando y escribiendo tanto
últimamente, resulta sin duda
emblemática en este sentido. El hijo
menor de la parábola busca, como



mucho, el perdón, pero lo que
encuentra es el amor: amor paterno
que incluye, desde luego, el perdón,
pero que va mucho más allá. El hijo
no recupera a su Padre, sino que se
da cuenta de que nunca lo ha
perdido; que él puede ser mal hijo,
pero que el Padre nunca puede dejar
de ser buen Padre, porque le ama de
verdad, por ser quién es, en lo más
hondo y desde lo más hondo.

Se entiende así que los santos se
conmuevan hasta el punto que
reflejan, por ejemplo, estas palabras
de Santa Teresa de Jesús: “Y ¿quién,
Señor de mi alma, no se ha de
espantar de Misericordia tan grande
y merced tan crecida a traición tan
fea y abominable?; que no sé cómo
no se me parte el corazón cuando
esto escribo, porque soy ruin”; o
estas otras de San Josemaría Escrivá,
referidas precisamente a la reacción
del padre de la parábola: “Éstas son
las palabras del libro sagrado: ‘le dio



mil besos’, se lo comía a besos. ¿Se
puede hablar más humanamente?
¿Se puede describir de manera más
gráfica el amor paternal de Dios por
los hombres?”.

La Misericordia suele aparecer,
efectivamente, en la experiencia y
enseñanza de los santos, como la
gran prueba del amor paternal
divino, y también del Corazón de su
Hijo encarnado, que es su Imagen
fiel: la manifestación más
conmovedora, la más consoladora, la
más tierna… Por eso, es un aspecto
clave para comprender mejor todo lo
dicho hasta ahora y lo que seguirá; y
en el caso particular de los santos,
buena parte de su comprensión del
Amor divino y de su respuesta
generosa a la gracia brota
precisamente de sus experiencias
personales sobre la Misericordia viva
y operante de Dios.



Demos un paso más. Como acabamos
de comprobar en la referencia a la
parábola del hijo pródigo, la
Misericordia divina refuerza el
convencimiento de que en el Amor
paternal de Dios cabemos todos:
ninguno pierde cariño paterno por
muy pecador que sea. Más bien al
contrario: todo invita a pensar en
una “predilección” divina por el
pecador. Hasta el punto de que
santos como San Agustín o Santa
Teresa del Niño Jesús hablan de la
existencia de una Misericordia
“previniente” de Dios; porque
intuyen que, incluso para el cristiano
que en un momento determinado,
sinceramente, no tenga conciencia de
graves pecados, no puede dejar de
ser verdad que Dios le ama mucho
porque le perdona mucho (cf. Lc 7,
40-47).

Citemos las reflexiones de la santa de
Lisieux: “Sé también que a mí Jesús
me ha perdonado mucho más que a 



Santa María Magdalena, pues me ha
perdonado por adelantado,
impidiéndome caer. ¡Cómo me
gustaría saber explicar lo que
pienso…! Voy a poner un ejemplo.
Supongamos que el hijo de un doctor
muy competente encuentra en su
camino una piedra que le hace caer,
y que en la caída se rompe un
miembro. Su padre acude en seguida,
lo levanta con amor y cura sus
heridas, valiéndose para ello de
todos los recursos de su ciencia; y
pronto su hijo, completamente
curado, le demuestra su gratitud.
¡Qué duda cabe de que a ese hijo le
sobran motivos para amar a su
padre!

“Pero voy a hacer otra suposición. El
padre, sabiendo que en el camino de
su hijo hay una piedra, se apresura a
ir antes que él y la retira (sin que
nadie lo vea). Ciertamente que el
hijo, objeto de la ternura previsora
de su padre, si DESCONOCE la



desgracia de que su padre lo ha
librado, no le manifestará su gratitud
y le amará menos que si lo hubiese
curado… Pero si llega a saber el
peligro del que acaba de librarse, ¿no
lo amará todavía mucho más?

“Pues bien, yo soy esa hija, objeto del
amor previsor de un Padre que no ha
enviado a su Verbo a rescatar a los 
justos sino a los pecadores. El quiere
que yo le ame porque me ha 
perdonado, no mucho, sino todo. No
ha esperado a que yo le ame mucho,
como Santa María Magdalena, sino
que ha querido que YO SEPA hasta
qué punto Él me ha amado a mí, con
un amor de admirable prevención,
para que ahora yo le ame a Él ¡con
locura…!”.

7. La Misericordia del Padre y del
Hijo

Por otra parte, la comprensión de
hasta qué punto es grande el Amor
misericordioso de Dios Padre por



cada uno de sus hijos suele alcanzar
su cénit en la contemplación del
misterio de la Cruz, visto no sólo
desde la conmovedora entrega de
Jesús por mis pecados, sino desde la
generosidad del Padre que entrega a
su Hijo y que recibe la entrega de
Éste.

Así lo expresa, por ejemplo, San
Agustín, parafraseando a San Pablo y
a San Juan: “¡Oh cómo nos amaste,
Padre bueno, ‘que no perdonaste a tu
Hijo único, sino que le entregaste por
nosotros, impíos!’ (cf. Rom 8, 32) ¡Oh
cómo nos amaste, haciéndose por
nosotros, ‘quien no tenía por
usurpación ser igual a ti, obediente
hasta la muerte de cruz, siendo el
único libre entre los muertos (cf. Fil
2, 6), teniendo potestad para dar su
vida y para nuevamente
recobrarla’ (cf. Jn 10, 18). Por
nosotros se hizo ante ti vencedor y
víctima, y por eso vencedor, por ser
víctima; por nosotros sacerdote y



sacrificio ante ti, y por eso sacerdote,
por ser sacrificio, haciéndonos para
ti de esclavos hijos, y naciendo de ti
para servirnos a nosotros”.

Toda esta riqueza de pruebas de
Amor y Misericordia divina no hace
sino proporcionar nuevos impulsos a
las manifestaciones de trato filial,
osado y atrevido, del alma que se
deja arrebatar y conmover por Dios.
Volvamos a oír a Santa Catalina de
Siena en su oración a Dios Padre:

“¡Oh Misericordia, que procede de tu
divinidad, Padre eterno, y que
gobierna con tu poder el mundo
entero! En tu Misericordia fuimos
creados, en tu Misericordia fuimos
creados de nuevo por la sangre de tu
Hijo; tu Misericordia nos conserva; tu
Misericordia hizo que tu Hijo usara
sus brazos en el madero de la cruz
para la lucha de la muerte con la
vida y de la vida con la muerte (...)
¡Oh Misericordia! El corazón se



sofoca pensando en ti, pues
dondequiera que intente fijar mi
pensamiento no encuentro más que
Misericordia. ¡Oh Padre eterno!,
perdona mi ignorancia, pero el amor
a tu Misericordia me excusa ante tu
benevolencia”.

De hecho, con relativa frecuencia, en
la oración de los santos, la
consideración de la Misericordia del
Padre y la de Jesucristo se
entremezclan hasta que parecen
confundirse, y es una de las
ocasiones en que suelen tratar
también a Jesús como Padre; así
ocurre, por ejemplo, en esta oración
de San Alfonso María de Ligorio:
“Vos mismo, Jesús mío, que sois el
ofendido por mí, os hacéis mi
intercesor: ‘Y Él es propiciación por
nuestros pecados’ (1 Jn 2, 2). No
quiero, pues, haceros este nuevo
agravio de desconfiar de vuestra
Misericordia. Me arrepiento con toda
el alma de haberos despreciado, ¡oh



sumo Bien!; dignaos recibirme en
vuestra gracia por aquella sangre
derramada por mí. Padre…, no soy
ya digno de llamarme hijo tuyo (Lc
15, 21). No, Redentor y Padre mío, no
soy digno de ser hijo vuestro, por
haber tantas veces renunciado a
vuestro amor; mas vos me hacéis
digno con vuestros merecimientos.
Gracias. Padre mío, gracias; os amo”.

Reencontramos así, desde una nueva
perspectiva, la estrecha relación
entre el Amor paterno de Dios y la
donación redentora de su Hijo, que
no es sino un reflejo de lo que el Hijo
recibe del Padre en el seno de la
Trinidad: toda su realidad divina, y
por tanto todo su infinito Amor, el
mismo con que Padre, Hijo y Espíritu
Santo nos aman y nos perdonan.

8. La cercanía de Dios

Por un itinerario contemplativo-
reflexivo parecido al que acabamos
de recorrer hablando de la Bondad y



la Misericordia, la intimidad divina
que brota de la filiación divina vivida
hasta sus últimas consecuencias nos
da luz también sobre otros atributos
divinos; y al profundizar en ellos,
vuelve a crecer la vida espiritual,
deseando corresponder más a ese
Amor divino inagotable.

La inmensidad de Dios y su 
omnipresencia, por ejemplo,
aparecen así como una presencia
activa, viva y efectiva de Dios en
cada hijo suyo; como una realidad
concreta, amorosa e íntima para el
alma; una presencia de un Padre
“interesado y ocupado” en las cosas
de su hijo, pequeñas y grandes,
trascendentes y anecdóticas. El alma
siente de verdad que su Padre Dios
sólo tiene ojos para ella; y su vida en
Cristo y la presencia activa del
Espíritu no dejan de recordárselo y
de moverle a obrar en consecuencia.



Análogamente, la Eternidad divina se
experimenta como la plenitud de esa
presencia y donación amorosa de
Dios a cada uno en cada instante,
volcando en el interior del alma toda
la riqueza de su ser divino: una
participación en el eterno entregarse
del Padre al Hijo y al Espíritu Santo.
No es una eternidad al margen de mi
tiempo, sino una eternidad volcada
en mi tiempo, al que llega a
proporcionar valor de eternidad; y
en todo esto, la Encarnación del
Verbo juega de nuevo un papel
decisivo, pues el alma descubre ahí
hasta qué punto a Dios le interesa de
verdad todo lo humano y temporal.

Toda esta realidad subyace, por
ejemplo, a lo expresado en este punto
de Camino, del que hemos
reproducido ya unas palabras al
principio: “Es preciso convencerse de
que Dios está junto a nosotros de
continuo. -Vivimos como si el Señor
estuviera allá lejos, donde brillan las



estrellas, y no consideramos que
también está siempre a nuestro lado.
Y está como un Padre amoroso -a
cada uno de nosotros nos quiere más
que todas las madres del mundo
pueden querer a sus hijos-,
ayudándonos, inspirándonos,
bendiciendo… y perdonando (…)
Preciso es que nos empapemos, que
nos saturemos de que Padre y muy
Padre nuestro es el Señor que está
junto a nosotros y en los cielos”.

O a estas otras consideraciones y
recomendaciones de Santa Teresa de
Jesús: “Sin duda lo podéis creer que
adonde está Su Majestad está toda la
gloria. Pues mirad que dice San
Agustín que le buscaba en muchas
parte y que le vino a hallar dentro de
sí mismo. ¿Pensáis que importa poco
para un alma derramada entender
esta verdad y ver que no ha
menester para hablar con su Padre
Eterno ir al cielo ni para regalarse
con El, ni ha menester hablar a



voces? Por paso que hable, está tan
cerca que nos oirá; ni ha menester
alas para ir a buscarle sino ponerse
en soledad y mirarle dentro de sí y
no extrañarse de tan buen huésped;
sino con gran humildad hablarle
como a padre, pedirle como a padre,
contarle sus trabajos, pedirle
remedio para ellos, entendiendo que
no es digna de ser su hija”.

Desde otra perspectiva, la eternidad
de Dios como ausencia de principio y
de fin, conmueve también al santo
por lo que supone de prolongación
infinita del amor de Dios por cada
uno. Así lo expresa San Francisco de
Sales: “Considera el amor eterno que
Dios te ha manifestado, pues antes
que la humanidad de Jesucristo
padeciese por ti en la Cruz, su Divina
Majestad te llevaba presente en su
soberana bondad y te amaba desde el
principio. Pero ¿cuándo comenzó a
amarte? Cuando comenzó a ser Dios.
Y ¿cuándo comenzó a ser Dios?



Nunca, pues no tiene principio ni fin;
y, por tanto, te amó siempre, desde
toda la eternidad; y desde toda la
eternidad te tenía preparados los
favores y las gracias que te ha
concedido”.

En estrecha relación con lo anterior,
la inmutabilidad deja de ser un
atributo fundamentalmente
negativo, que parece alejar a Dios de
nosotros, y se desvela más bien como
una vida llena de intensa actividad,
rica y perfecta, que se vuelca en cada
alma con verdadero amor paterno.
Hasta tal punto que, en esa intimidad
filial, el alma siente, por ejemplo, que
Dios se “conmueve” al ritmo de sus
personales experiencias, como todo
buen padre reacciona con amor
paterno ante los sentimientos, las
necesidades y las inquietudes de su
hijo.

Ciertamente, Dios no se conmueve en
el sentido de sufrir un cambio, pero



sí en cuanto vive con toda la
intensidad de su infinito amor su
relación con nosotros, como vivas e
intensas son las relaciones en el seno
de la Trinidad. Es decir, Dios ama de
verdad y “vive” su amor por cada
hijo y cada hija; y por tanto, participa
realmente en todas sus vicisitudes,
aunque no las sufra en el sentido en
que esa expresión pueda significar
imperfección.

Aún así, el santo suele llegar más
lejos todavía; porque, a través de la
Humanidad de Jesucristo,
comprende que Dios ha querido
acercarse también a los aspectos
pasivos de esas experiencias de sus
hijos: ha querido “humanizar” su
amor, sin dejar de ser divino. Y esto
le conmueve profundamente por
doble motivo: porque Dios se le hace
así más cercano, sin duda; pero
también porque no deja de ser Dios:
porque -insistimos una vez más- lo
grandioso y conmovedor es, sobre



todo, que es mi Padre y mi Dios
inseparablemente; y que Jesús es el
Hombre-Dios que me abre los
secretos de la intimidad divina, sin
rebajar ni un ápice toda su grandeza
al entregárnosla.

Contemplémoslo desde otro ángulo:
la conciencia de la paternidad de
Dios significa descubrir que Dios
tiene verdaderos “sentimientos
paternales”, en lo que tienen de
perfección de amor; acciones divinas
que el alma enamorada siente
realmente como “nuevas”, “distintas”
en cada momento de su trato íntimo
con Dios, en la medida en que se sabe
amado como hijo concreto, distinto
de otros hijos, y al que le pasan cosas
distintas cada día y cada hora, que no
son indiferentes para un amor
verdaderamente paternal y
maternal.

Sólo desde esa perspectiva se puede
atisbar la hondura teológica que



existe tras consideraciones íntimas
de los santos, como la que paso a
reproducir, en boca de Santa Teresa
del Niño Jesús, y vencer la tentación
de clasificarlas superficialmente
como, por ejemplo, “ingenuidades
piadosas de una niña”:

“Me he formado del cielo una idea
tan elevada, que a veces me pregunto
cómo se las arreglará Dios, después
de mi muerte, para sorprenderme
(…) En fin, pienso ya desde ahora
que, si no me siento suficientemente
sorprendida, aparentaré estarlo por
darle gusto a Dios. No habrá peligro
alguno de que le haga ver mi
decepción; sabré ingeniármelas para
que él no se dé cuenta. Por lo demás,
me las arreglaré siempre para ser
feliz. Para lograrlo, tengo mis
pequeños trucos, que tú ya conoces y
que son infalibles… Además, con sólo
ver feliz a Dios me bastará para
sentirme yo plenamente feliz”.



¿Realmente se puede pretender
“engañar” así a Dios? Por lo menos,
me atrevo a asegurar, dándole la
vuelta al texto de la santa, que el
Señor se las habrá ingeniado para
que a Santa Teresita le parezca que
ha conseguido engañarle; porque
ante un alma tan fina, un corazón
paterno como el de Dios no puede
más que rendirse.

Finalmente, sin pretender agotar la
lista de atributos divinos,
observemos también cómo la 
omnipotencia de Dios toma otra
perspectiva desde esta intimidad
filial con él: no es un poder que me
domina y sojuzga, sino que está “a mi
servicio”, del que incluso llego a
participar, porque soy su hijo y
heredero, con todas sus
consecuencias. Su providencia no es
la propia de un vigía o controlador,
ni -peor aún- la de un titiritero que
moviera los hilos de mi vida como si
fuera una marioneta; sino la que



reflejan los desvelos de un Padre
amoroso, continua e intensamente
preocupado del bien de sus hijos;
incluida, ante todo, su libertad,
donada en la creación y
reconquistada para nosotros por
Jesucristo en la Cruz.

9. Trascendencia de Dios e
intimidad filial

En definitiva, la trascendencia divina,
para un alma plenamente consciente
de lo que significa ser hijo de Dios,
no es lejanía y desinterés, sino
cercanía e intimidad: conciencia de
que toda esa grandeza de Dios, que
en sí misma parece inalcanzable e
inabarcable, se pone al alcance del
hijo, no porque éste la alcance, sino
porque Él se la da como verdadero
Padre amoroso.

Este es el convencimiento que
subyace a estas frases extraídas de
una carta de Santa Teresa de los
Andes a una amiga suya: “Créeme.



Sinceramente te lo digo; yo antes
creía imposible poder llegar a
enamorarme de un Dios a quien no
veía; a quien no podía acariciar. Mas
hoy día afirmo con el corazón en la
mano que Dios resarce enteramente
ese sacrificio. De tal manera siente
uno ese amor, esas caricias de
Nuestro Señor, que le parece tenerlo
a su lado. Tan íntimamente lo siento
unido a mí, que no puedo desear
más, salvo la visión beatífica en el
cielo. Me siento llena de Él y en este
instante lo estrecho contra mi
corazón pidiéndole que te dé a
conocer las finezas de su amor. No
hay separación entre nosotros.
Donde yo vaya, El está conmigo
dentro de mi pobre corazón. Es su
casita donde yo habito; es mi cielo
aquí en la tierra”.

Esta última expresión (“cielo en la
tierra”), referida al alma, está
tomada por la santa chilena de los
escritos de la Beata Isabel de la



Trinidad, quien la utiliza con gran
frecuencia y la explica así: “‘Padre
nuestro que estás en los cielos’ (Mt 6,
9). En ese pequeño cielo que Él se ha
hecho en el centro de nuestra alma
es donde debemos buscarle y, sobre
todo, donde debemos morar (…)
‘adorémosle en espíritu y en
verdad’ (cf. Jn 4, 23). Es decir, por
Jesucristo y con Jesucristo porque Él
sólo es el verdadero adorador en
espíritu y en verdad. Seremos
entonces hijas de Dios y conoceremos
por experiencia la verdad de estas
palabras de Isaías: ‘Serán llevados en
brazos, y acariciados sobre las
rodillas’ (Is 66, 12). En efecto, la única
ocupación de Dios parece consistir
en colmar al alma de caricias y
pruebas de amor como una madre
cría a su hijo y le alimenta con su
leche. ¡Oh! Permanezcamos a la
escucha de la voz misteriosa de
nuestro Padre. ‘Hija mía, nos dice,
dame tu corazón’ (cf. Pv 23, 26)”.



Sin embargo, la misma idea del “cielo
en la tierra” puede ser vista desde
otra perspectiva enriquecedora,
como la que plantea San Josemaría
Escrivá en la homilía pronunciada en
este campus universitario en 1967:
“Os aseguro, hijos míos, que cuando
un cristiano desempeña con amor lo
más intrascendente de las acciones
diarias, aquello rebosa de la
trascendencia de Dios. Por eso os he
repetido, con un repetido martilleo,
que la vocación cristiana consiste en
hacer endecasílabos de la prosa de
cada día. En la línea del horizonte,
hijos míos, parecen unirse el cielo y
la tierra. Pero no, donde de verdad se
juntan es en vuestros corazones,
cuando vivís santamente la vida
ordinaria”.

La intimidad de la relación paterno-
filial con Dios se proyecta así en toda
la realidad que rodea la vida del
cristiano: en el mundo visto desde la
Bondad de su Creador, que es



nuestro Padre y que nos lo ha dado
por herencia. Se explica así el título
que el fundador de esta universidad
dio a la homilía citada: “Amar al
mundo apasionadamente”, tan
apasionadamente como amamos a
nuestro Padre Dios.

Me parece importante, en este
momento ya avanzado de nuestra
reflexión, apuntar otra realidad
hondamente sentida por los santos
(presente también en los textos
citados), pero no siempre bien
entendida en algunas reflexiones
especulativas sobre nuestro tema.
Trascendencia divina significa
verdadera intimidad, sí, pero con
“otro”; más aún: lo maravilloso para
el santo es que, siendo Dios quién es,
sea mi Padre, se una a mí; y que,
unido a mí, siga siendo quién es. Es
un amor y una unión de dos: el Padre
no es el hijo y el hijo no es el Padre; y,
además, yo soy el hijo porque Él ha



querido libérrimamente
constituirme como tal.

Es una divinización que no es
confusión; más aún, el alma santa
intuye que si hubiera algún tipo de
mezcla o confusión, ya no sería un
amor genuino, porque ya no
recibiría tanto, mereciendo tan poco:
ya no sería el todo que se vuelca en
la nada; e intuye también que, si
hubiera igualdad de “condiciones”
con Dios, perdería encanto ese amor.

Personalmente, a pesar de la pobreza
de toda comparación de este estilo,
me ayuda a entender y explicar ese
sentimiento íntimo de los santos ante
el amor de Dios que supera el abismo
abierto por su condición humana y
su miseria personal, la imagen,
repetida de formas diversas en la
literatura, de la pobre doncella de la
que se enamora un gran príncipe, o
del pordiosero despreciado por todos
que descubre un buen día, con gran



asombro, que su verdadero padre es
el rey.

Aprovechemos este momento para
anotar también que, en todo lo dicho
hasta aquí, subyace una actitud
fundamental por parte del hijo de
Dios, actitud que es virtud básica en
el camino de la vida interior: la
humildad. La filiación me eleva a
unas alturas insospechadas de
intimidad con Dios y de divinización,
sí; pero porque Dios se hace mío, no
porque yo deje de ser criatura, ni
pecador, ni miserable. Más aún,
cuanto más íntima es esa unión con
la Trinidad, más siente el alma santa,
a la vez, el abismo que le separa de
Dios, y más valora en consecuencia
su Amor y su Misericordia; volviendo
a iniciarse así otro ciclo de
enamoramiento y respuesta de amor,
en esa espiral apasionante que
conduce a la santidad.



10. Conciencia de la filiación divina
y camino hacia la santidad

Nos vamos acercando al final de
nuestra reflexión, pero no quiero
dejar de aludir brevemente a otros
dos aspectos que me parecen
decisivos en la comprensión de la
vida espiritual a la luz de la filiación
divina. El primero, que en buena
medida ha estado presente a lo largo
de toda la ponencia, brota de las
conocidas palabras que cierran la
primera parte del sermón de la
montaña: “sed perfectos como
vuestro Padre celestial es
perfecto” (Mt 5, 48).

Al hablar de la llamada universal a la
santidad es habitual el recurso a esta
cita, entre otras referencias bíblicas.
Sin embargo, al desarrollar lo que
esa llamada implica en la vida
cristiana el acento se pone a veces -
con verdad, pero, a mi juicio,
demasiado unilateralmente- en la



imitación de Jesucristo. Por contra,
me parece que la referencia explícita
que el mismo Jesús hace al Padre en
ese momento, abre otras
perspectivas enriquecedoras sobre lo
que significa la santidad cristiana
que todos buscamos, y sobre cómo
alcanzarla.

En efecto, esas palabras del Señor
nos hablan de la grandeza y
maravilla de la meta, sin rebajarla
un ápice y, al mismo tiempo,
aumentan nuestra confianza y deseo
de alcanzarla: si no fuera mi Padre,
su perfección sería inalcanzable; si
no fuera Dios, flaquearía mi
confianza y tampoco bulliría mi
deseo, pues la meta no sería tan
maravillosa y apetecible; la más
apetecible de todas.

De hecho, algo paralelo ocurre
cuando reflexionamos sobe la
imitación de Jesucristo, a quién no se
puede separar de su Padre: si no



fuera hombre como yo, ¡qué difícil
sería seguirle!; y si no fuera Dios, qué
poco poder tendría para ayudarme, y
qué poco aliciente encontraría en ser
su discípulo. Y otra consideración
similar se puede hacer al meditar en
lo que significa ser templos del
Espíritu Santo y ser conducidos por
Él en nuestro camino de santidad.

Pero, siendo paralelas estas
consideraciones, me parece que no
se deben reconducir una a las otras,
sin tergiversar la realidad misma del
misterio trinitario y de nuestra
participación en él: realmente soy
hijo de Dios -del Padre, en el Hijo, por
el Espíritu Santo-, y mi santidad
brota de ahí y debe crecer en esas
mismas coordenadas trinitarias,
hasta una meta apenas entrevista
ahora, pero que seguirá siendo
divino-trinitaria: “Queridísimos,
ahora somos hijos de Dios, y aún no
se ha manifestado lo que hemos de
ser. Sabemos que, cuando él se



manifieste, seremos semejantes a él,
porque le veremos tal cual es” (1 Jn 3,
2).

Así, en particular, en la medida en
que crece la conciencia de esa
relación paterno-filial con Dios, el
alma corre: vuela hacia la santidad…
Escribe la Beata Isabel de la Trinidad,
después de citar el fragmento de San
Juan que acabamos de reproducir:
“He ahí el módulo de la santidad de
los hijos de Dios: ser santo como Dios
es santo; ser santo con la santidad de
Dios y esto viviendo íntimamente con
Él en el fondo del abismo sin fondo, 
dentro de nuestro ser”.

11. Paternidad de Dios y
Maternidad de María

Nuestra última consideración nos va
a llevar de la paternidad divina a la
maternidad mariana. Pero dejemos
la palabra a San Luis María Grignion
de Montfort: “Dios Padre entregó su
Unigénito al mundo solamente por



medio de María (…) El mundo era
indigno -dice San Agustín- de recibir
al Hijo de Dios inmediatamente de
manos del Padre, quien lo entregó a
María para que el mundo lo recibiera
por medio de Ella. Dios Hijo se hizo
hombre para nuestra salvación, pero
en María y por María. Dios Espíritu
Santo formó a Jesucristo en María,
pero después de haberle pedido su
consentimiento por medio de uno de
los primeros ministros de su corte”.

Al hilo de estas consideraciones,
queremos subrayar la relación entre
la paternidad divina y la maternidad
mariana, que, desde esa singular
relación de Santa María con la
Trinidad, se vierte en nosotros. En
efecto, igual que hemos insistido en
contemplar la conciencia de la
filiación divina como una
comprensión de la paternidad de
Dios, queremos apuntar la
conveniencia de no mirar sólo a
María como modelo de filiación, ni



contemplar simplemente su
maternidad espiritual desde su
relación maternal con Jesucristo,
sino también desde su relación
singular con el Padre en cuanto
Padre de Jesús, y con el Espíritu
Santo en cuanto nexo de unión en el
seno de la Trinidad.

Como consecuencia de esta
consideración, en el amor maternal
de María, sentiremos y
comprenderemos mejor, de forma
viva y muy “humana”, el amor
paternal de Dios, del que ella
participa de forma singular; y
particularmente en sus
manifestaciones “maternales”: las
que precisamente sirvieron de
arranque a nuestra ponencia y han
reaparecido varias veces a lo largo
de ella, en boca de los santos.
Volvamos a oír a uno de ellos, a este
gran maestro del amor a María que
acabamos de citar:



“Esta Madre del Amor Hermoso
quitará de tu corazón todo escrúpulo
y temor servil desordenado y lo
abrirá y ensanchará para correr por
los mandamientos de su Hijo con la
santa libertad de los hijos de Dios, y
encender en el alma el amor puro,
cuya tesorera es Ella. De modo que
en tu comportamiento con el Dios-
Caridad ya no te gobernarás -como
hasta ahora- por temor, sino por
amor puro. Lo mirarás como a tu
Padre bondadoso, te afanarás por
agradarle incesantemente y
dialogarás con Él confidencialmente
como un hijo con su cariñoso Padre.
Si, por desgracia, llegaras a
ofenderlo, te humillarás al punto
delante de Él, le pedirás perdón
humildemente, tenderás hacia Él la
mano con sencillez, te levantarás de
nuevo amorosamente, sin turbación
ni inquietud, y seguirás caminando
hacia Él, sin descorazonarte”.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pa/article/la-filiacion-
divina-fuente-de-vida-espiritual/

(08/02/2026)

https://opusdei.org/es-pa/article/la-filiacion-divina-fuente-de-vida-espiritual/
https://opusdei.org/es-pa/article/la-filiacion-divina-fuente-de-vida-espiritual/
https://opusdei.org/es-pa/article/la-filiacion-divina-fuente-de-vida-espiritual/

	La filiación divina: fuente de vida espiritual

