
opusdei.org

Homilía del Jueves
Santo de Benedicto
XVI

Homilía que el Santo Padre
dirigió a los fieles reunidos en
la basílica de San Pedro para
conmemorar la Última Cena el
Jueves Santo de 2007.

07/04/2007

Queridos hermanos y hermanas:

En la lectura del Libro del Éxodo, que
acabamos de escuchar, se describe la
celebración de la Pascua de Israel tal
y como era reglamentada por la ley



mosaica. En el origen, pudo haberse
celebrado una fiesta de primavera de
los nómadas. Para Israel, sin
embargo, se había convertido en una
fiesta de conmemoración, de acción
de gracias y al mismo tiempo de
esperanza. En el centro de la cena
pascual, reglamentada según
determinadas reglas litúrgicas,
estaba el cordero, como símbolo de la
liberación de la esclavitud en Egipto.
Por este motivo, el «haggadah»
pascual era parte integrante de la
comida a base de cordero: el
recuerdo de que había sido el mismo
Dios quien había liberado Israel «con
la mano alzada». Él, el Dios
misterioso y escondido, había sido
más fuerte que el faraón con todo el
poder que tenía a su disposición.
Israel no tenía que olvidar que Dios
había tomado personalmente en
mano la historia de su pueblo y que
esta historia se basaba
continuamente en la comunión con



Dios. Israel no tenía que olvidarse de
Dios.

La conmemoración estaba rodeada
de palabras de alabanza y de acción
de gracias tomadas de los Salmos. El
hecho de dar gracias y de bendecir a
Dios alcanzaba su ápice e la
«berakha», que en griego se dice
«eulogia» o «eucaristía»: bendecir a
Dios se convierte en bendición para
quienes bendicen. El hombre vuelve
a recibir bendecida la oferta, que
había entregado a Dios. Todo esto
levantaba un puente del pasado
hacia el presente y hacia el futuro:
todavía no se había cumplido la
liberación de Israel. La nación
todavía sufría como pequeño pueblo
en medio de las tensiones entre las
grandes potencias. El recuerdo
agradecido de la acción de Dios en el
pasado se convertía al mismo tiempo
en súplica y esperanza: ¡culmina
aquello que has comenzado! ¡Danos
la libertad definitiva!



Esta cena con sus múltiples
significados fue celebrada por Jesús
con los suyos en la noche antes de su
Pasión. Teniendo en cuenta este
contexto, podemos comprender la
nueva Pascua, que él nos dio en la
santa Eucaristía. En las narraciones
de los evangelistas, se da una
aparente contradicción entre el
Evangelio de Juan, por una parte, y lo
que por otra nos dicen Mateo,
Marcos y Lucas. Según Juan, Jesús
murió en la cruz precisamente en el
momento en el que, en el templo, se
inmolaban los corderos de Pascua.
Su muerte y el sacrificio de los
corderos coincidieron. Esto significa
que Él murió en la vigilia de Pascua y
que, por tanto, no pudo celebrar
personalmente la cena pascual, al
menos esto es lo que parece.

Según los tres evangelistas
sinópticos, por el contrario, la Última
Cena de Jesús fue una cena pascual,
en cuya forma tradicional Él



introdujo la novedad del don de su
cuerpo y de su sangre. Esta
contradicción hasta hace unos años
parecía imposible de resolver. La
mayoría de los exegetas pensaba que
Juan no había querido comunicarnos
la verdadera fecha histórica de la
muerte de Jesús, sino que había
optado por una fecha simbólica para
hacer de este modo evidente la
verdad más profunda: Jesús es el
nuevo y verdadero cordero que
derramó su sangre por todos
nosotros.

El descubrimiento de los escritos de
Qumran nos ha llevado a una posible
solución convincente que, si bien
todavía no es aceptada por todos,
tiene un elevado nivel de
probabilidad. Ahora podemos decir
que lo que Juan refirió es
históricamente preciso. Jesús
realmente derramó su sangre en la
vigilia de Pascua en la hora de la
inmolación de los corderos. Él, sin



embargo, celebró la Pascua con sus
discípulos probablemente según el
calendario de Qumran, es decir, al
menos un día antes –la celebró sin
cordero, como la comunidad de
Qumran, que no reconocía el templo
de Herodes y estaba a la espera del
nuevo templo--. Por tanto, Jesús
celebró la Pascua sin cordero, no, no
sin cordero: en lugar del cordero se
entregó a sí mismo, su cuerpo y su
sangre. De este modo anticipó su
muerte coherentemente con su
anuncio: «Nadie me la quita; yo la
doy voluntariamente» (Juan 10, 18).
En el momento en el que entregaba a
sus discípulos su cuerpo y su sangre,
cumplía realmente con esta
afirmación. Ofreció él mismo su vida.
Sólo de este modo la antigua Pascua
alcanzaba su verdadero sentido.

San Juan Crisóstomo, en sus
catequesis eucarísticas, escribió en
una ocasión: ¿Qué estás diciendo,
Moisés? ¿Qué la sangre de un



cordero purifica a los hombres? ¿Qué
les salva de la muerte? ¿Cómo puede
purificar la sangre de un animal a los
hombres? ¿Cómo puede salvar a los
hombres, tener poder contra la
muerte? De hecho, sigue diciendo
Crisóstomo, el cordero sólo podía ser
un símbolo y, por tanto, la expresión
de la expectativa y de la esperanza
en Alguien que sería capaz de
realizar lo que no podía hacer un
animal. Jesús celebró la Pascua sin
cordero y sin templo, y, sin embargo,
no lo hizo sin cordero ni sin templo.
Él mismo era el Cordero esperado, el
verdadero, como había
preanunciado Juan Bautista al inicio
del ministerio público de Jesús: «He
ahí el Cordero de Dios, que quita el
pecado del mundo» (Juan 1, 29). Y Él
mismo es el verdadero templo, el
templo vivo, en el que vive Dios, y en
el que podemos encontrarnos con
Dios y adorarle. Su sangre, el amor
de Quien es al mismo tiempo Hijo de
Dios y verdadero hombre, uno de



nosotros, esa sangre sí que tiene
capacidad para salvar. Su amor, ese
amor en el que Él se entrega
libremente por nosotros, es lo que
nos salva. El gesto nostálgico, en
cierto sentido sin eficacia, de la
inmolación del inocente e
inmaculado cordero encontró
respuesta en quien se convirtió para
nosotros al mismo tiempo en Cordero
y Templo.

De este modo, en el centro de la
nueva Pascua de Jesús se encontraba
la Cruz. De ella procedía el nuevo
don traído por Él. Y de este modo
permanece siempre en la santa
Eucaristía, en la que podemos
celebrar con los apóstoles a través de
los tiempos la nueva Pascua. De la
Cruz de Cristo procede el don. «Nadie
me la quita; yo la doy
voluntariamente». Ahora Él nos la
ofrece a nosotros. El «haggadah»
pascual, la conmemoración de la
acción salvífica de Dios, se convierte



en memoria de la cruz y de la
resurrección de Cristo, una memoria
que no sólo recuerda el pasado, sino
que nos atrae hacia la presencia del
amor de Cristo. De este modo, la
«berakha», la oración de bendición y
de acción de gracias de Israel, se
convierte en nuestra celebración
eucarística, en la que el Señor
bendice nuestros dones, el pan y el
vino, para entregarse a sí mismo.

Pidamos al Señor que nos ayude a
comprender cada vez más
profundamente este misterio
maravilloso y a amarlo cada vez más
y, en él, a amarle cada vez más a Él.
Pidámosle que nos atraiga con la
santa comunión cada vez más hacia
sí mismo. Pidámosle que nos ayude a
no retener nuestra vida para
nosotros mismos, sino a entregársela
a Él y de este modo a actuar junto a
Él para que los hombres encuentren
la vida, la auténtica vida que sólo



puede venir de quien es Él mismo el
Camino, la Verdad y la Vida. Amén.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pa/article/homilia-del-
jueves-santo-de-benedicto-xvi/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/es-pa/article/homilia-del-jueves-santo-de-benedicto-xvi/
https://opusdei.org/es-pa/article/homilia-del-jueves-santo-de-benedicto-xvi/
https://opusdei.org/es-pa/article/homilia-del-jueves-santo-de-benedicto-xvi/

	Homilía del Jueves Santo de Benedicto XVI

