opusdei.org

Desprendimiento
(meditacion en
Cuaresma)

Homilia de san Josemaria sobre
la virtud cristiana del
desprendimiento y predicada el
4 de abril de1955, Lunes Santo.
Esta publicada en "Amigos de
Dios".

25/02/2025

Este umbral de la Semana Santa, tan
proximo ya el momento en el que se
consumo sobre el Calvario la
Redencién de la humanidad entera,



me parece un tiempo
particularmente apropiado para que
tu y yo consideremos por qué
caminos nos ha salvado Jesus Sefior
Nuestro; para que contemplemos ese
amor suyo —verdaderamente
inefable— a unas pobres criaturas,
formadas con barro de la tierra.

Memento, homo, quia pulvis es, et in
pulverem reverteris, nos amonestaba
nuestra Madre la Iglesia, al iniciarse
la Cuaresma, con el fin de que jamas
olviddsemos que somos muy poca
cosa, que un dia cualquiera nuestro
cuerpo —tan lleno de vida ahora— se
deshard, como la ligera nube de
polvo que levantan nuestros pies al
andar; se disipard como niebla
acosada por los rayos del sol.

Ejemplo de Cristo
Pero yo quisiera, después de

recordaros tan crudamente nuestra
personal insignificancia, encarecer



ante vuestros ojos otra estupenda
realidad: la magnificencia divina que
nos sostiene y que nos endiosa.
Escuchad las palabras del Apdstol:
bien sabéis como ha sido la
liberalidad de Nuestro Sefior
Jesucristo que, siendo rico, se hizo
pobre por vosotros, de modo que
vosotros fueseis ricos por medio de
su pobreza. Fijaos con calma en el
ejemplo del Maestro, y
comprenderéis enseguida que
disponemos de tema abundante para
meditar durante toda la vida, para
concretar propositos sinceros de mas
generosidad. Porque, y no me
perdais de vista esta meta que hemos
de alcanzar, cada uno de nosotros
debe identificarse con Jesucristo, que
—vya lo habéis oido— se hizo pobre
por ti, por mi, y padecid, ddandonos
ejemplo, para que sigamos sus
pisadas.

¢No te has preguntado alguna vez,
movido por una curiosidad santa, de



qué modo llevo a término Jesucristo
este derroche de amor? De nuevo se
ocupa San Pablo de respondernos:
teniendo la naturaleza de Dios, (...)
no obstante, se anonado a si mismo
tomando la forma de siervo, hecho
semejante a los hombres y reducido
a la condicion de hombre. Hijos,
pasmaos agradecidos ante este
misterio, y aprended: todo el poder,
toda la majestad, toda la hermosura,
toda la armonia infinita de Dios, sus
grandes e inconmensurables
riquezas, jtodo un Dios!, quedo
escondido en la Humanidad de Cristo
para servirnos. El Omnipotente se
presenta decidido a oscurecer por un
tiempo su gloria, para facilitar el
encuentro redentor con sus
criaturas.

A Dios, escribe el Evangelista San
Juan, nadie le ha visto jamas: el Hijo
Unigénito, existente en el seno del
Padre, es quien lo ha dado a conocer,
compareciendo ante la mirada



atonita de los hombres: primero,
como un recién nacido, en Belén;
después, como un nifio igual a los
otros; mas adelante, en el Templo,
como un adolescente juicioso y
despierto; v, al fin, con aquella figura
amable y atractiva del Maestro, que
removia los corazones de las
muchedumbres que le acompafiaban
entusiasmadas.

Bastan unos rasgos del Amor de Dios
que se encarna, y su generosidad nos
toca el alma, nos enciende, nos
empuja con suavidad a un dolor
contrito por nuestro
comportamiento, mezquino y egoista
en tantas ocasiones. Jesucristo no
tiene inconveniente en rebajarse,
para elevarnos de la miseria a la
dignidad de hijos de Dios, de
hermanos suyos. Tu y yo, por el
contrario, con frecuencia nos
enorgullecemos neciamente de los
dones y talentos recibidos, hasta
convertirlos en pedestal para



imponernos a los demas, como si el
meérito de unas acciones, acabadas
con una perfeccion relativa,
dependiera exclusivamente de
nosotros: ;queé posees tu que no
hayas alcanzado de Dios? Y silo que
tienes, lo has recibido, ¢de qué te
glorias como si no lo hubieses
recibido?.

Al considerar la entrega de Dios y su
anonadamiento —hablo para que lo
meditemos, pensando cada uno en si
mismo—, la vanagloria, la
presuncion del soberbio se revela
como un pecado horrendo,
precisamente porque coloca a la
persona en el extremo opuesto al
modelo que Jesucristo nos ha
sefialado con su conducta. Pensadlo
despacio: Fl se humilld, siendo Dios.
El hombre, engreido por su propio
yo, pretende enaltecerse a toda costa,
sin reconocer que estd hecho de mal
barro de botijo.



No sé si os habran contado, en
vuestra infancia, la fabula de aquel
campesino, al que regalaron un
faisan dorado. Transcurrido el
primer momento de alegria y de
sorpresa por ese obsequio, el nuevo
duefio busco donde podria
encerrarlo. Al cabo de bastantes
horas, tras muchas dudas y
diferentes planes, opt6 por meterlo
en el gallinero. Las gallinas,
admiradas por la belleza del recién
venido, giraban a su alrededor, con
el asombro de quien descubre un
semidids. En medio de tanto
alboroto, sono la hora de la pitanza vy,
al echar el dueiio los primeros
pufiados de salvado, el faisan —
fameélico por la espera— se lanzo con
avidez a sacar el vientre de mal afio.
Ante un espectaculo tan vulgar —
aquel prodigio de hermosura comia
con las mismas ansias del animal
mas corriente— las desencantadas
compaferas de corral la
emprendieron a picotazos contra el



idolo caido, hasta arrancarle todas
las plumas. Asi de triste es el
desmoronamiento del egolatra; tanto
mas desastroso cuanto mas se ha
empinado sobre sus propias fuerzas,
presuntuosamente confiado en su
personal capacidad.

Sacad consecuencias practicas para
vuestra vida diaria, sintiéndoos
depositarios de unos talentos —
sobrenaturales y humanos— que
habéis de aprovechar rectamente, y
rechazad el ridiculo engafio de que
algo os pertenece, como si fuera fruto
de vuestro solo esfuerzo. Acordaos
de que hay un sumando —Dios— del
que nadie puede prescindir.

Con esta perspectiva, convenceos de
que si de veras deseamos seguir de
cerca al Sefior y prestar un servicio
auténtico a Dios y a la humanidad
entera, hemos de estar seriamente
desprendidos de nosotros mismos: de
los dones de la inteligencia, de la



salud, de la honra, de las ambiciones
nobles, de los triunfos, de los éxitos.

Me refiero también —porque hasta
ahi debe llegar tu decision— a esas
ilusiones limpias, con las que
buscamos exclusivamente dar toda la
gloria a Dios y alabarle, ajustando
nuestra voluntad a esta norma clara
y precisa: Sefior, quiero esto o
aquello solo si a Ti te agrada, porque
sino, a mi, ;para qué me interesa?
Asestamos asi un golpe mortal al
egoismo y a la vanidad, que serpean
en todas las conciencias; de paso que
alcanzamos la verdadera paz en
nuestras almas, con un desasimiento
que acaba en la posesion de Dios,
cada vez mas intima y mas intensa.

Para imitar a Jesucristo, el corazon
ha de estar enteramente libre de
apegamientos. Si alguno quiere venir
en pos de mi, niéguese a si mismo,
cargue con su cruz y sigame. Pues
quien quisiera salvar su vida, la



perderd; mas quien perdiere su vida
por amor de mi, la encontrara.
Porque ¢de qué le sirve al hombre
ganar todo el mundo, si pierde su
alma?. Y comenta San Gregorio: no
bastaria vivir desprendidos de las
cosas, si no renunciaramos ademas a
nosotros mismos. Pero... ;a donde
iremos fuera de nosotros? {Quién es
el que renuncia, si a si mismo se
deja?

Sabed que una es la situacion
nuestra en cuanto caidos por el
pecado; y otra, en cuanto formados
por Dios. De una forma hemos sido
creados, y en otra distinta nos
encontramos a causa de nosotros
mismos. Renunciémonos, en lo que
nos hemos convertido pecando, y
mantengamonos como hemos sido
constituidos por la gracia. Asi, el que
ha sido soberbio, si, convertido a
Cristo, se hace humilde, ya ha
renunciado a si mismo; si un
lujurioso cambia a una vida



continente, también se ha
renunciado en lo que antes era; si un
avariento deja de codiciar y, en lugar
de apoderarse de lo ajeno, comienza
a ser generoso con lo propio,
ciertamente se ha negado a si mismo.

Senorio del cristiano

Corazones generosos, con
desprendimiento verdadero, pide el
Sefior. Lo conseguiremos, si soltamos
con entereza las amarras o los hilos
sutiles que nos atan a nuestro yo. No
os oculto que esta determinacion
exige una lucha constante, un saltar
por encima del propio entendimiento
y de la propia voluntad, una
renuncia —en pocas palabras— mas
ardua que el abandono de los bienes
materiales mas codiciados.

Ese desprendimiento que el Maestro
predico, el que espera de todos los
cristianos, comporta necesariamente
también manifestaciones externas.



Jesucristo coepit facere et docere:
antes que con la palabra, anuncio su
doctrina con las obras. Lo habéis
visto nacer en un establo, en la
carencia mas absoluta, y dormir
recostado sobre las pajas de un
pesebre sus primeros suefios en la
tierra. Luego, durante los afios de sus
andanzas apostolicas, entre otros
muchos ejemplos, recordaréis su
clara advertencia a uno de los que se
ofrecieron para acompafarle como
discipulo: las raposas tienen
guaridas, y las aves del cielo nidos;
mas el Hijo del hombre no tiene
donde reclinar su cabeza. Y no dejéis
de contemplar aquella escena, que
recoge el Evangelio, en la que los
Apostoles, para mitigar el hambre,
arrancan por el camino en un sabado
unas espigas de trigo.

Se puede decir que nuestro Sefior,
cara a la mision recibida del Padre,
vive al dia, tal y como aconsejaba en
una de las ensefianzas mas



sugestivas que salieron de su boca
divina: no os inquietéis, en orden a
vuestra vida, sobre lo que comeréis;
ni en orden a vuestro cuerpo, sobre
qué vestiréis. Importa mas la vida
que la comida, y el cuerpo que el
vestido. Fijaos en los cuervos: no
siembran, ni siegan, no tienen
despensa, ni granero; y, sin embargo,
Dios los alimenta. Pues, jcuanto mas
valéis vosotros!... Mirad como crecen
los lirios: no trabajan, ni hilan; y, no
obstante, os aseguro que ni Salomon,
con toda su magnificencia, estuvo
jamas vestido como una de estas
flores. Pues, si a una hierba que hoy
crece en el campo y mafana se echa
al fuego, Dios asi la viste, ¢cuanto
mas hara con vosotros, hombres de
poquisima fe?

Si viviéramos mas confiados en la
Providencia divina, seguros —jcon fe
recial— de esta proteccion diaria que
nunca nos falta, cuantas
preocupaciones o inquietudes nos



ahorrariamos. Desaparecerian tantos
desasosiegos que, con frase de Jesus,
son propios de los paganos, de los
hombres mundanos, de las personas
que carecen de sentido sobrenatural.
Querria, en confidencia de amigo, de
sacerdote, de padre, traeros a la
memoria en cada circunstancia que
nosotros, por la misericordia de Dios,
somos hijos de ese Padre Nuestro,
todo poderoso, que esta en los cielos
y a la vez en la intimidad del
corazon; querria grabar a fuego en
vuestras mentes que tenemos todos
los motivos para caminar con
optimismo por esta tierra, con el
alma bien desasida de esas cosas que
parecen imprescindibles, ya que
ibien sabe ese Padre vuestro qué
necesitais!, y Fl proveera. Creedme
que solo asi nos conduciremos como
sefiores de la Creacion, y evitaremos
la triste esclavitud en la que caen
tantos, porque olvidan su condicion
de hijos de Dios, afanados por un



mafana o por un después que quiza
ni siquiera veran.

Permitidme que, una vez mas, 0s
manifieste una partecica de mi
experiencia personal. Os abro mi
alma, en la presencia de Dios, con la
persuasion mas absoluta de que no
soy modelo de nada, de que soy un
pingajo, un pobre instrumento —
sordo e inepto— que el Sefior ha
utilizado para que se compruebe, con
mas evidencia, que Fl escribe
perfectamente con la pata de una
mesa. Por tanto, al hablaros de mi,
no se me pasa por la cabeza, jni de
lejos!, el pensamiento de que en mi
actuacion haya un poco de meérito
mio; y mucho menos pretendo
imponeros que caminéis por donde
el Sefior me ha llevado a mi, ya que
puede muy bien suceder que no os
pida el Maestro a vosotros lo que
tanto me ha ayudado a trabajar sin
impedimento en esta Obra de Dios, a



la que he dedicado mi entera
existencia.

Os aseguro —lo he tocado con mis
manos, lo he contemplado con mis
0jos— que, si confidis en la divina
Providencia, si os abandonais en sus
brazos omnipotentes, nunca os
faltaran los medios para servir a
Dios, a la Iglesia Santa, a las almas,
sin descuidar ninguno de vuestros
deberes; y gozaréis ademads de una
alegria y de una paz que mundus
dare non potest, que la posesion de
todos los bienes terrenos no puede
dar.

Desde los comienzos del Opus Dei, en
1928, aparte de que no contaba con
ningun recurso humano, nunca he
manejado personalmente ni un
céntimo; ni tampoco he intervenido
directamente en las logicas
cuestiones economicas, que se
plantean al realizar cualquier tarea
en la que participan criaturas —



hombres de carne y hueso, no
angeles—, que precisan de
instrumentos materiales para
desarrollar con eficacia su labor.

El Opus Dei ha necesitado y pienso
que necesitara siempre —hasta el fin
de los tiempos— la colaboracion
generosa de muchos, para sostener
las obras apostolicas: de una parte,
porque esas actividades jamas son
rentables; de otra, porque, aunque
aumente el numero de los que
cooperan y el trabajo de mis hijos, si
hay amor de Dios, el apostolado se
ensancha y las demandas se
multiplican. Por eso, en mds de una
ocasion, he hecho reir a mis hijos,
pues mientras les impulsaba con
fortaleza a que respondiesen
fielmente a la gracia de Dios, les
animaba a encararse
descaradamente con el Sefior,
pidiéndole mas gracia y el dinero,
contante y sonante, que nos urgia.



En los primeros afios, careciamos
hasta de lo mas indispensable.
Atraidos por el fuego de Dios, venian
a mi alrededor obreros, menestrales,
universitarios..., que ignoraban la
estrechez y la indigencia en que nos
encontrabamos, porque siempre en
el Opus Dei, con el auxilio del Cielo,
hemos procurado trabajar de
manera que el sacrificio y la oracion
fueran abundantes y escondidos. Al
volver ahora la mirada a aquella
época, brota del corazon una accion
de gracias rendida: jqué seguridad
habia en nuestras almas! Sabiamos
que, buscando el reino de Dios y su
justicia, lo demas se nos concederia
por afiadidura. Y os puedo asegurar
que ninguna iniciativa apostdlica ha
dejado de llevarse a cabo por falta de
recursos materiales: en el momento
preciso, de una forma o de otra,
nuestro Padre Dios con su
Providencia ordinaria nos facilitaba
lo que era menester, para que



viéramos que Fl es siempre buen
pagador.

Si queréis actuar a toda hora como
sefnores de vosotros mismaos, 0s
aconsejo que pongais un empefio
muy grande en estar desprendidos
de todo, sin miedo, sin temores ni
recelos. Después, al atender y al
cumplir vuestras obligaciones
personales, familiares..., emplead los
medios terrenos honestos con
rectitud, pensando en el servicio a
Dios, a la Iglesia, a los vuestros, a
vuestra tarea profesional, a vuestro
pais, a la humanidad entera. Mirad
que lo importante no se concreta en
la materialidad de poseer esto o de
carecer de lo otro, sino en conducirse
de acuerdo con la verdad que nos
ensefia nuestra fe cristiana: los
bienes creados son sélo eso, medios.
Por lo tanto, rechazad el espejuelo de
considerarlos como algo definitivo:
no querais amontonar tesoros en la
tierra, donde el orin y la polilla los



consumen y donde los ladrones los
desentierran y roban; atesorad en
cambio bienes en el cielo, donde no
hay orin, ni la polilla los consume, ni
tampoco ladrones que los descubran
y los roben. Porque donde esta tu
tesoro, alli esta también tu corazon.

Cuando alguno centra su felicidad
exclusivamente en las cosas de aqui
abajo —he sido testigo de verdaderas
tragedias—, pervierte su uso
razonable y destruye el orden
sabiamente dispuesto por el Creador.
El corazén queda entonces triste e
insatisfecho; se adentra por caminos
de un eterno descontento y acaba
esclavizado ya en la tierra, victima
de esos mismos bienes que quiza se
han logrado a base de esfuerzosy
renuncias sin cuento. Pero, sobre
todo, os recomiendo que no olvidéis
jamas que Dios no cabe, no habita en
un corazon enfangado por un amor
sin orden, tosco, vano. Ninguno
puede servir a dos sefiores, porque



tendria aversion a uno y amor al
otro, o si se sujeta al primero,
despreciara al segundo: no podéis
servir a Dios y a las riquezas.
Anclemos, pues, el corazon en el
amor capaz de hacernos felices...
Deseemos los tesoros del cielo.

No te estoy llevando hacia una
dejacion en el cumplimiento de tus
deberes o en la exigencia de tus
derechos. Al contrario, para cada uno
de nosotros, de ordinario, una
retirada en ese frente equivale a
desertar cobardemente de la pelea
para ser santos, a la que Dios nos ha
llamado. Por eso, con seguridad de
conciencia, has de poner empefio —
especialmente en tu trabajo— para
que ni a ti ni a los tuyos os falte lo
conveniente para vivir con cristiana
dignidad. Si en algun momento
experimentas en tu carne el peso de
la indigencia, no te entristezcas ni te
rebeles; pero, insisto, procura
emplear todos los recursos nobles



para superar esa situacion, porque
obrar de otra forma seria tentar a
Dios. Y mientras luchas, acuérdate
ademas de que omnia in bonum!,
todo —también la escasez, la pobreza
— coopera al bien de los que aman al
Sefior; acostumbrate, ya desde ahora,
a afrontar con alegria las pequeiias
limitaciones, las incomodidades, el
frio, el calor, la privacion de algo que
consideras imprescindible, el no
poder descansar como y cuando
quisieras, el hambre, la soledad, la
ingratitud, la incomprension, la
deshonra...

Padre, ...no los saques del mundo

Somos nosotros hombres de la calle,
cristianos corrientes, metidos en el
torrente circulatorio de la sociedad, y
el Sefior nos quiere santos,
apostolicos, precisamente en medio
de nuestro trabajo profesional, es
decir, santificandonos en esa tarea,
santificando esa tarea y ayudando a



que los demas se santifiquen con esa
tarea. Convenceos de que en ese
ambiente os espera Dios, con
solicitud de Padre, de Amigo;y
pensad que con vuestro quehacer
profesional realizado con
responsabilidad, ademas de
sosteneros economicamente, prestais
un servicio directisimo al desarrollo
de la sociedad, aliviais también las
cargas de los demas y mantenéis
tantas obras asistenciales —a nivel
local y universal— en pro de los
individuos y de los pueblos menos
favorecidos.

Al comportarnos con normalidad —
como nuestros iguales— y con
sentido sobrenatural, no hacemos
mas que seguir el ejemplo de
Jesucristo, verdadero Dios 'y
verdadero Hombre. Fijaos en que
toda su vida estd llena de
naturalidad. Pasa seis lustros oculto,
sin llamar la atencién, como un
trabajador mas, y le conocen en su



aldea como el hijo del carpintero. A
lo largo de su vida publica, tampoco
se advierte nada que desentone, por
raro o por excéntrico. Se rodeaba de
amigos, como cualquiera de sus
conciudadanos, y en su porte no se
diferenciaba de ellos. Tanto, que
Judas, para sefialarlo, necesita
concertar un signo: aquel a quien yo
besare, ése es. No habia en Jesus
ningun indicio extravagante. A mi,
me emociona esta norma de
conducta de nuestro Maestro, que
pasa como uno mas entre los
hombres.

Juan el Bautista —siguiendo una
llamada especial— vestia con piel de
camello y se alimentaba de langostas
y miel silvestre. El Salvador usaba
una tunica de una sola pieza, comia y
bebia igual que los demas, se llenaba
de alegria con la felicidad ajena, se
conmovia ante el dolor del préjimo,
no rechazaba el descanso que le
ofrecian sus amistades, y a nadie se



le ocultaba que se habia ganado el
sustento, durante muchos anos,
trabajando con sus propias manos
junto a José, el artesano. Asi hemos
de desenvolvernos nosotros en
medio de este mundo: como nuestro
Sefior. Te diria, en pocas palabras,
que hemos de ir con la ropa limpia,
con el cuerpo limpio v,
principalmente, con el alma limpia.

Incluso —por qué no notarlo—, el
Sefior que predica un
desprendimiento tan maravilloso de
los bienes terrenos, muestra a la vez
un cuidado admirable en no
desperdiciarlos. Después de aquel
milagro de la multiplicacion de los
panes, que tan generosamente
saciaron a mas de cinco mil hombres,
ordeno a sus discipulos: recoged los
pedazos que han sobrado, para que
no se pierdan. Lo hicieron asi, y
llenaron doce cestos. Si meditais
atentamente toda esa escena,
aprenderéis a no ser rofiosos nunca,



sino buenos administradores de los
talentos y medios materiales que
Dios os conceda.

El desprendimiento que predico,
después de mirar a nuestro Modelo,
es sefiorio; no clamorosa y llamativa
pobreteria, careta de la pereza y del
abandono. Debes ir vestido de
acuerdo con el tono de tu condicion,
de tu ambiente, de tu familia, de tu
trabajo..., como tus compafieros,
pero por Dios, con el afan de dar una
imagen auténtica y atractiva de la
verdadera vida cristiana. Con
naturalidad, sin extravagancias: os
aseguro que es mejor que pequéis
por carta de mas que por carta de
menos. Ty, ¢como imaginas el porte
de Nuestro Sefior?, ;no has pensado
con qué dignidad llevaria aquella
tunica inconsutil, que probablemente
habrian tejido las manos de Santa
Maria? ¢No recuerdas como, en casa
de Simon, se lamenta porque no le
han ofrecido agua para lavarse, antes



de sentarse a la mesa?. Ciertamente
Fl sacé a colacién esa falta de
urbanidad para realzar con esa
anécdota la ensefianza de que en los
detalles pequefios se muestra el
amor, pero procura también dejar
claro que se atiene a las costumbres
sociales del ambiente. Por lo tanto, tu
y yo nos esforzaremos en estar
despegados de los bienes y de las
comodidades de la tierra, pero sin
salidas de tono ni hacer cosas raras.

Para mi, una manifestacion de que
nos sentimos sefiores del mundo,
administradores fieles de Dios, es
cuidar lo que usamos, con interés en
que se conserve, en que dure, en que
luzca, en que sirva el mayor tiempo
posible para su finalidad, de manera
que no se eche a perder. En los
Centros del Opus Dei encontraréis
una decoracion sencilla, acogedora v,
sobre todo, limpia, porque no hay
que confundir una casa pobre con el
mal gusto ni con la suciedad. Sin



embargo, comprendo que tu, de
acuerdo con tus posibilidades y con
tus obligaciones sociales, familiares,
poseas objetos de valor y los cuides,
con espiritu de mortificacion, con
desprendimiento.

Hace muchos afios —mas de
veinticinco— iba yo por un comedor
de caridad, para pordioseros que no
tomaban al dia mas alimento que la
comida que alli les daban. Se trataba
de un local grande, que atendia un
grupo de buenas sefioras. Después de
la primera distribucion, para recoger
las sobras acudian otros mendigos v,
entre los de este grupo segundo, me
llamo la atencion uno: jera
propietario de una cuchara de peltre!
La sacaba cuidadosamente del
bolsillo, con codicia, la miraba con
fruicion, y al terminar de saborear su
racion, volvia a mirar la cuchara con
unos ojos que gritaban: jes mial, le
daba dos lametones para limpiarla y
la guardaba de nuevo satisfecho



entre los pliegues de sus andrajos.
Efectivamente, jera suya! Un
pobrecito miserable, que entre
aquella gente, compafiera de
desventura, se consideraba rico.

Conocia yo por entonces a una
sefiora, con titulo nobiliario, Grande
de Espafia. Delante de Dios esto no
cuenta nada: todos somos iguales,
todos hijos de Adan y Eva, criaturas
débiles, con virtudes y defectos,
capaces —si el Sefior nos abandona—
de los peores crimenes. Desde que
Cristo nos ha redimido, no hay
diferencia de raza, ni de lengua, ni de
color, ni de estirpe, ni de riquezas...:
somos todos hijos de Dios. Esta
persona de la que os hablo ahora,
residia en una casa de abolengo, pero
no gastaba para si misma ni dos
pesetas al dia. En cambio, retribuia
muy bien a su servicio, y el resto lo
destinaba a ayudar a los
menesterosos, pasando ella misma
privaciones de todo género. A esta



mujer no le faltaban muchos de esos
bienes que tantos ambicionan, pero
ella era personalmente pobre, muy
mortificada, desprendida por
completo de todo. ¢ Me habéis
entendido? Nos basta ademas
escuchar las palabras del Sefior:
bienaventurados los pobres de
espiritu, porque de ellos es el reino
de los cielos.

Si ta deseas alcanzar ese espiritu, te
aconsejo que contigo seas parco, y
muy generoso con los demas; evita
los gastos superfluos por lujo, por
veleidad, por vanidad, por
comodidad...; no te crees
necesidades. En una palabra,
aprende con San Pablo a vivir en
pobreza y a vivir en abundancia, a
tener hartura y a sufrir hambre, a
poseer de sobra y a padecer por
necesidad: todo lo puedo en Aquel
que me conforta. Y como el Apodstol,
también asi saldremos vencedores de



la pelea espiritual, si mantenemos el
corazon desasido, libre de ataduras.

Todos los que venimos a la palestra
de la fe, dice San Gregorio Magno,
tomamos a nuestro cargo luchar
contra los espiritus malignos. Los
diablos nada poseen de este mundo
y, por consiguiente, como acuden
desnudos, nosotros debemos luchar
desnudos también. Porque si uno
que esta vestido pelea con otro sin
ropa, pronto sera derribado, porque
su enemigo tiene por donde
agarrarle. ;Y qué son las cosas de la
tierra sino una especie de
indumentaria?.

Dios ama al que da con
alegria

Dentro de este marco del
desprendimiento total que el Sefior
nos pide, os sefialaré otro punto de
particular importancia: la salud.
Ahora, la mayor parte de vosotros



Sois jovenes; atravesais esa etapa
formidable de plenitud de vida, que
rebosa de energias. Pero pasa el
tiempo, e inexorablemente empieza a
notarse el desgaste fisico; vienen
después las limitaciones de la
madurez, y por ultimo los achaques
de la ancianidad. Ademas, cualquiera
de nosotros, en cualquier momento,
puede caer enfermo o sufrir algun
trastorno corporal.

Sdlo si aprovechamos con rectitud —
cristianamente— las épocas de
bienestar fisico, los tiempos buenos,
aceptaremos también con alegria
sobrenatural los sucesos que la gente
equivocadamente califica de malos.
Sin descender a demasiados detalles,
deseo transmitiros mi personal
experiencia. Mientras estamos
enfermos, podemos ser cargantes: no
me atienden bien, nadie se preocupa
de mi, no me cuidan como merezco,
ninguno me comprende... El diablo,
que anda siempre al acecho, ataca



por cualquier flanco; y en la
enfermedad, su tactica consiste en
fomentar una especie de psicosis,
que aparte de Dios, que amargue el
ambiente, o que destruya ese tesoro
de méritos que, para bien de todas
las almas, se alcanza cuando se lleva
con optimismo sobrenatural —
icuando se ama!— el dolor. Por lo
tanto, si es voluntad de Dios que nos
alcance el zarpazo de la afliccion,
tomadlo como sefial de que nos
considera maduros para asociarnos
mas estrechamente a su Cruz
redentora.

Se requiere, pues, una preparacion
remota, hecha cada dia con un santo
desapego de uno mismo, para que
nos dispongamos a sobrellevar con
garbo —si el Sefior lo permite— la
enfermedad o la desventura. Servios
ya de las ocasiones normales, de
alguna privacion, del dolor en sus
pequefias manifestaciones
habituales, de la mortificacion, y



poned en ejercicio las virtudes
cristianas.

Hemos de exigirnos en la vida
cotidiana, con el fin de no
inventarnos falsos problemas,
necesidades artificiosas, que en
ualtimo término proceden del
engreimiento, del antojo, de un
espiritu comodon y perezoso.
Debemos ir a Dios con paso rapido,
sin pesos muertos ni impedimentas
que dificulten la marcha.
Precisamente porque no consiste la
pobreza de espiritu en no tener, sino
en estar de veras despegados,
debemos permanecer atentos para
no engafiarnos con imaginarios
motivos de fuerza mayor. Buscad lo
suficiente, buscad lo que basta. Y no
querdis mas. Lo que pasa de ahi, es
agobio, no alivio; apesadumbra, en
vez de levantar.

Al descender a estos consejos, no me
baso en situaciones extranas,



anormales o complicadas. Sé de uno
que usaba, como registros para los
libros, unos papeles en los que
escribia algunas jaculatorias que le
ayudaran a mantener la presencia de
Dios. Y le entro el deseo de conservar
con carifio aquel tesoro, hasta que se
dio cuenta de que se estaba
apegando a aquellos papelajos de
nada. jYa veis qué modelo de
virtudes! No me importaria
manifestaros todas mis miserias, si
o0s sirviese para algo. He tirado un
poco de la manta, porque quiza a ti te
sucede otro tanto: tus libros, tu ropa,
tu mesa, tus... idolos de quincalleria.

En casos como ésos, os recomiendo
que consultéis a vuestro director
espiritual, sin &nimo pueril ni
escrupuloso. A veces bastara como
remedio la pequefia mortificacion de
prescindir del uso de algo por una
temporada corta. O, en otro orden,
no pasa nada si un dia renuncias al
medio de transporte que



habitualmente empleas, y entregas
como limosna la cantidad que
ahorras, aunque sea muy poco
dinero. De todos modos, si tienes
espiritu de desprendimiento, no
dejaras de descubrir ocasiones
continuas, discretas y eficaces, de
ejercitarlo.

Después de abriros mi alma, necesito
confesaros también que tengo un
apegamiento al que no querria
renunciar nunca: el de quereros de
verdad a todos vosotros. Lo he
aprendido del mejor Maestro, y me
gustaria seguir fidelisimamente su
ejemplo, amando sin limites a las
almas, comenzando por los que me
rodean. ;No 0s conmueve esa
caridad ardiente —jese carifio!— de
Jesucristo, que utiliza el Evangelista
para designar a uno de sus
discipulos?: quem diligebat Iesus,
aquel a quien El amaba.



Terminamos con una consideracion
que nos ofrece el Evangelio de la
Misa de hoy: seis dias antes de la
Pascua, vino Jesus a Betania, donde
habia muerto Lazaro, a quien Jesus
resucito. Alli le prepararon una cena:
servia Marta, y Lazaro era uno de los
que estaban con Fl a la mesa.
Entonces Maria tomo una libra de
unguento de nardo puro y de gran
precio, y lo derramad sobre los pies de
Jesus, y los enjugo con sus cabellos,
llendndose la casa de la fragancia del
perfume. jQué prueba tan clara de
magnanimidad el derroche de Maria!
Judas se lamenta de que se haya
echado a perder un perfume que
valia —con su codicia, ha hecho muy
bien sus calculos— por lo menos
trescientos denarios.

El verdadero desprendimiento lleva
a ser muy generosos con Dios y con
nuestros hermanos; a moverse, a
buscar recursos, a gastarse para
ayudar a quienes pasan necesidad.



No puede un cristiano conformarse
con un trabajo que le permita ganar
lo suficiente para vivir €l y los suyos:
su grandeza de corazon le impulsara
a arrimar el hombro para sostener a
los demas, por un motivo de caridad,
y por un motivo de justicia, como
escribia San Pablo a los de Roma: la
Macedonia y la Acaya han tenido a
bien hacer una colecta para socorrer
a los pobres de entre los santos de
Jerusalén. Asi les ha parecido, y en
verdad obligacion les tienen. Porque
silos gentiles han sido hecho
participes de los bienes espirituales
de los judios, deben también aquéllos
hacer participes a éstos de sus bienes
temporales.

No sedis mezquinos ni tacafios con
quien tan generosamente se ha
excedido con nosotros, hasta
entregarse totalmente, sin tasa.
Pensad: ;cuanto os cuesta —también
econdomicamente— ser cristianos?
Pero, sobre todo, no olvidéis que Dios



ama al que da con alegria. Por lo
demas, poderoso es el Sefior para
colmaros de todo bien, de suerte que,
contentos siempre con tener en todas
las cosas lo suficiente, estéis sobrados
para ejercitar todo tipo de obras
buenas.

Al acercarnos, durante esta Semana
Santa, a los dolores de Jesucristo,
vamos a pedir a la Santisima Virgen
que, como Ella, sepamos también
nosotros ponderar y conservar todas
estas ensefianzas en nuestros
corazones.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pa/article/
desprendimiento-meditacion-en-
cuaresma/ (07/01/2026)


https://opusdei.org/es-pa/article/desprendimiento-meditacion-en-cuaresma/
https://opusdei.org/es-pa/article/desprendimiento-meditacion-en-cuaresma/
https://opusdei.org/es-pa/article/desprendimiento-meditacion-en-cuaresma/
https://opusdei.org/es-pa/article/desprendimiento-meditacion-en-cuaresma/

	Desprendimiento (meditación en Cuaresma)
	Ejemplo de Cristo
	Señorío del cristiano
	Dios ama al que da con alegría


