opusdei.org

Dar al mundo su
modernidad

El suenio de un 2 de octubre en
el que Dios nos sigue invitando
a mirar hacia el futuro.

04/10/2019

Uno de los atractivos que mas ha
crecido los ultimos afios es el intereés
por ver las estrellas. No son pocas las
expediciones que se organizan hasta
llegar a un cielo lo mas despejado
posible -también limpio de luz
artificial- para asi observar con
mayor claridad los astros.
Seguramente en la zona de Hebrdn,



al sur de Palestina, durante la época
en que vivié Abraham (Gn 13,18),
este espectaculo nocturno seria
impresionante; con gran
probabilidad mucho mas que en
nuestros dias. Precisamente en
aquella zona de Medio Oriente habia
ya oscurecido cuando —segun nos
cuenta la Sagrada Escritura— Dios
sacO a Abraham del lugar en el que
descansaba durante la noche para
decirle: «Mira al cielo y cuenta, si
puedes, las estrellas» (Gn 15,5).

Hombro con hombro junto a Dios

No es dificil percatarnos de la
complejidad de esa tarea. Por muy
intensa que sea la concentracion
empleada, se pierde rapidamente la
cuenta: si muchas estrellas se nos
escapan de la vista, otras quiza ya ni
siquiera existen, aunque todavia
llegue su luz a nuestros ojos. Parece
que el reto que Dios habia planteado
a Abraham no era realizable.



Entonces, ¢por qué lo inquieto a altas
horas de la noche con esta
invitacién? La respuesta la podemos
encontrar en el mismo versiculo:
«Asi sera tu descendencia».
Ciertamente, el Sefior le podia haber
transmitido ese mensaje de cualquier
otra manera mucho mas sencilla. De
hecho, ya lo habia hecho en dos
ocasiones anteriores (cfr. Gn 12,2-3;
13,15-16); no era la primera vez que
le manifestaba su promesa. Sin
embargo, en esta tercera ocasion,
quiere sacar a Abraham del lugar en
el que se resguardaba durante la
noche, situarlo bajo la boveda del
cielo e invitarlo a sofiar en algo
incalculable. «Cuenta, si puedes, las
estrellas». Imagina, si puedes, lo que
tengo preparado para ti.

En efecto, mirar nuestra vida
«hombro con hombro» junto al Sefior
es la mejor manera de ampliar los
horizontes al maximo, de vivir mas
alla de nuestros limites, justamente



porque en esa aventura nosotros no
somos los unicos protagonistas.
Pensar en como sera nuestro futuro
junto a Dios —son tantos los nuevos
retos que pueden surgir al sumarnos
a su proyecto- es la planificacion
mas ambiciosa a la que podemos
aspirar. E1 no nos quitara «nada —
absolutamente nada- de lo que hace
la vida libre, bella y grande. jNo! Solo
con esta amistad se abren las puertas
de la vida. Solo con esta amistad se
abren realmente las grandes
potencialidades de la condicion
humana. Solo con esta amistad
experimentamos lo que es bello y lo
que nos libera»[1]. Aceptar esa
invitacion de Dios para imaginar
juntos el futuro puede ser una gran
manera de transitar por caminos de
oracion.

Soiiar también es oracion

Eso es lo que han hecho todos los
santos: sumar sus capacidades -mas



0 menos numerosas- al plan
amoroso de Dios. Josemaria Escriva
de Balaguer, por ejemplo, teniendo
apenas un pufiado de conocidos en
una ciudad nueva para él como
Madrid, sonoé con recordar a todos
los bautizados del mundo que
estaban llamados a ser santos; lo
mismo sucedid con el beato Alvaro
del Portillo, su fiel sucesor, o con la
beata Guadalupe Ortiz de Landazuri
quien, a su vez, hizo suyo ese suefio
del fundador del Opus Dei,
encarnando en su vida la belleza de
la santidad en la vida ordinaria.

En ocasiones los ejemplos de los
santos nos pueden parecer un poco
dificiles de imitar; podemos pensar
que nuestros suefios no son tan
ambiciosos e incluso a veces no son
ni siquiera tan apostalicos. Pero la
realidad es que, como el Prelado del
Opus Dei recordaba este verano a un
grupo de jovenes en Torreciudad,
«no hay ninguna persona -ninguno



de vosotros, ni yo, ni nadie- que sea
indiferente a Dios»[2]; nadie se ha
quedado fuera de sus planes, que son
siempre grandes, por mas que a
veces podamos pensar
equivocadamente que nuestras
tareas son demasiado corrientes
como para ser tomadas en cuenta.
Todos estamos invitados a sofiar
nuestra vida «<hombro con hombro»
junto a Dios.

San Josemaria, un dia de las
Navidades de 1967, estaba en Roma
reunido con un grupo de hijos suyos
de muchos paises. A las puertas de
un nuevo afo, invité a quienes le
rodeaban —en ese momento se
trataba de estudiantes— a imaginar
tantas posibles maneras de extender
el mensaje de Cristo: institutos de
variadas disciplinas con un gran
nivel académico, sedes en las que se
impartiria formacion cristiana a
gente joven, escuelas para formacion
profesional para trabajos técnicos...



Nosotros, llegados a este punto,
podemos también imaginar todo el
bien que Dios hoy quiere hacer a
través de nuestra vida: ser un foco de
unidad y alegria dentro de nuestra
familia, llevar la verdadera libertad
de Cristo a nuestra profesion o a
nuestro ambiente, aquella
conversacion con un amigo para que
se sepa acompaifiado, conocer cada
vez a mas personas que se interesen
por el mensaje del Evangelio... En
aquel soggiorno romano, ante una
multitud de ojos que vislumbraban
todo lo anterior como una fantasia -y
que en poco tiempo lo vieron hecho
realidad- termino diciendo san
Josemaria: «Sofiad, que también es
oracion, es trabajar por Dios»[3].

Dios fundoé su Obra

Ciertamente, la primera tarea sera
descubrir lo que Dios suefia para
nosotros y para nuestro mundo. ¢;De
qué se trata exactamente? ;En qué



actividades concretas podemos
colaborar con é1? Nos puede ayudar,
una vez mas, el libro del Génesis.
Durante la primavera de 1981, el
cardenal Ratzinger, comentando en
la catedral de Munich los pasajes de
aquel texto que se refieren a la
Creacion, sefialaba: «Dios ha creado
el Universo para entablar con los
hombres una historia de amor. Lo ha
creado para que haya amor»[4].
Sabemos bien que nuestra vida no es
resultado de un azar ciego, por lo
que de ninguna manera estamos
ausentes en el corazon de quien nos
ha preparado un espacio concreto en
la existencia. Dios quiere contar con
nosotros para el cuidado de todas las
cosas buenas que ha visto salir de su
mano: «Tomo al hombre y lo coloco
en el jardin de Edén para que lo
trabajara y lo guardara» (Gn 2,15).
Dios nos ha querido confiar este
mundo como quien, por amor hacia
sus nuevos cuidadores, deja en
herencia su obra maestra. Nos ha



entregado, ademas de toda la
naturaleza, el cuidado de cada uno
de sus hijos e hijas y la organizacion
de la convivencia entre nosotros. Y
por eso suefia con que cada dia
podamos hacer de este mundo un
hogar mas amable para todos.

En este emperio, la creatividad de
Dios se encauza siempre a través de
nuevos caminos que son proyectos
que tiene pensados para la sociedad
y para la Iglesia. Una de estas
iniciativas del Sefior comenzo
cuando san Josemaria, siendo un
sacerdote joven de veintiséis afios,
ponia en orden sus apuntes durante
unos dias de retiro espiritual. De
repente, sin antes habérselo
imaginado, vio que Dios le pedia que
comenzase una nueva aventura; ese
dia «el Sefior fundo su Obra»[5].
Unos afnos después también
escribiria: «Dios Nuestro Sefor, el dia
2 de octubre de 1928, fiesta de los
Santos Angeles Custodios, suscito el



Opus Dei»[6]. Y diez afios mas tarde
vuelve a confesar: «Jamas me habia
pasado por la cabeza, antes de aquel
momento, que deberia llevar
adelante una mision entre los
hombres»[7]. Ese dia san Josemaria,
como en el pasaje que consideramos
al principio, experimento su personal
«mira al cielo y cuenta, si puedes, las
estrellas».

El Opus Dei, como tantas otras
instituciones que el Espiritu Santo
promueve en el seno de la Iglesia, es
también un suefio de Dios. Un suefio
en el que quiere ilusionar a muchos
cristianos para que, alli donde se
encuentren, transmitan la vida de
Cristo. La empresa no era sencilla,
pero san Josemaria sabia que era el
mismo Dios quien se empefiaria en
realizarla; su vida fue un constante
testimonio de aquellas palabras de
san Pablo: «Sé de quién me he
fiado» (2 Tim 1,1). Cuando su
confesor, durante aquellos primeros



afnos, se refirio a este suefio como
«esa Obra de Dios»[8], su fundador
supo que habia encontrado un
nombre concreto para la iniciativa.
San Josemaria, a los pocos afios de
trabajar en este horizonte que le
habia abierto el Sefior, como quien
confesaba su propia experiencia,
escribid: «La conviccidn sobrenatural
de la divinidad de la empresa
acabara por daros un entusiasmo y
amor tan intenso por la Obra, que os
sentiréis dichosisimos sacrificAndoos
para que se realice»[9]. Otra vez:
trabajar hombro con hombro junto a
Dios nunca nos quita nada de lo bello
y bueno que tiene la vida; solo puede
conseguir potenciarlo.

Dar al mundo su modernidad

El sdbado 15 de abril de 1967 se
encontraba en Roma un corresponsal
de una conocida revista para
conversar con san Josemaria[10]. El
tema del que hablarian era



justamente el desarrollo de la
iniciativa querida por Dios unas
décadas atras. El encuentro se dio en
la segunda mitad del siglo XX, una
época en la que tantas cosas habian
cambiado con respecto a la primera
mitad. Y justamente sobre eso va la
pregunta del periodista: sobre la
relacion entre el Opus Deiy el
mundo que le rodea. El entrevistado
responde rapidamente que para
quienes procuran vivir el espiritu de
la Obra «comprender el mundo
moderno es algo natural e instintivo,
porque son ellos —junto con los
demas ciudadanos, iguales a ellos-
los que hacen nacer ese mundo y le
dan su modernidad»[11].

Este emperfio en ver siempre el futuro
como una herencia propia ha
acompafiado siempre a la historia de
la salvacion. La sabiduria del pueblo
de Israel, recogida en la Sagrada
Escritura, es algunas veces
presentada de manera simbdlica



como una buena madre de familia. Y
en uno de sus proverbios la
caracteriza como una mujer que esta
«revestida de fortaleza y dignidad, y
sonrie al porvenir» (Pr 23,25).
Porque, ¢qué es verdaderamente ser
moderno? La modernidad del mundo
seguramente no esta simplemente en
detectar los temas que estan
marcando una tendencia, algunas
veces superficiales y pasajeros, para
repetirlos en nuestra vida. Tampoco
estd, probablemente, en la imitacion
de las opiniones y formas de quienes
aparentemente acarrean mayor
numero de seguidores. Todo eso
puede ser, sin duda, valioso, pero
quedard detras en un abrir y cerrar
de ojos.

El cristiano «sonrie al porvenir»
porque sabe que la modernidad de
nuestro mundo son todas las cosas
nuevas que Dios quiere traer de
manera particular y especial en cada
época. Sonreir al futuro es esforzarse



por descubrir esos deseos por abrirse
al amor de Cristo, que se esconden en
medio de los intereses y problemas
de las personas que nos rodean,
muchas veces sin que tengan
siquiera las palabras adecuadas para
interpretarlos; saber entrar en
sintonia con la sensibilidad de
nuestro tiempo para llevar hasta alli
el balsamo de la amistad con Jesus.
La verdadera modernidad consiste
en «una profundizacion en la fe
cristiana que, precisamente por ser
honda y auténtica, esté en
condiciones de captar y asumir
cuanto de positivo implica el proceso
historico moderno»[12].

En el ultimo libro de la Sagrada
Escritura, el Sefior nos asegura:
«Hago nuevas todas las cosas» (Ap
21,5). Dios promete estar dispuesto
siempre a traer la verdadera
novedad. A eso estan llamados todos
quienes procuran vivir el espiritu del
Opus Dei: a transitar por caminos de



oracion de tal manera que demos al
mundo su modernidad; querer
cambiarlo —hacerlo un lugar cada vez
mas acogedor- junto a Cristo. Y para
eso Dios, como hizo con Abraham,
nos invita a elevar la mirada, y nos
repite: imagina, si puedes, lo que
tengo preparado para ti.

Cuando se hace dificil soiiar

En ese sentido, es importante estar al
acecho de algunas actitudes que nos
pueden retrasar en esta mision.
Aunque quiza suene extrafo, no
siempre es facil sofiar. Un primer
freno que podemos experimentar es
la comodidad de entregarse a la
rutina. Esto no tiene nada que ver
con la buena costumbre de crear
ciertos habitos o ritmos que nos
faciliten las cosas. La rutina mala,
por el contrario, es la caricatura de la
verdadera experiencia; es
convencernos de que ya conocemos
demasiado bien el camino, sus



amplios parajes y sus oscuras
callejuelas, asi que a estas alturas de
la vida ya nadie —ni siquiera Dios-
nos podra sorprender. Pero los
horizontes de Dios solo los puede
abarcar una mirada que esté abierta
a sus sorpresas, que podemos
encontrarlas en la Sagrada Escritura,
en la oracidn, o en la multitud de
veces (que se hacen presentes a traveés
de las personas y los eventos que nos
rodean. Es verdad que podemos
haber experimentado en nuestra
vida algunas desilusiones o planes
que, aunque entonces procuramos
vivirlos junto al Sefior, no salieron
como pensdbamos. En esos
momentos, como Jesus en la Cruz, es
bueno buscar el consuelo en nuestro
Padre Dios, convirtiendo nuestras
perplejidades en didlogo con €l (cfr.
Mt 27,46). Solo asi podremos, con su
proteccion, volver a mirar el futuro
sin miedos ni lamentos.



Otro freno a nuestra capacidad de
vibrar en consonancia con los planes
del Sefior es la excesiva busqueda de
seguridades. Ningun santo se ha
construido una fortaleza
impermeable en torno a si; por el
contrario, todos han salido de un
modo u otro al encuentro de las
necesidades espirituales y materiales
que tenian por delante, confiando
siempre en la ayuda de Dios.
Encontramos un ejemplo grafico —
que algunas veces ha utilizado el
Papa Francisco- en el rey David
cuando, por el exceso de seguridad
con que Saul quiso protegerle para
luchar contra su enemigo —casco de
bronce, una pesada coraza, su propia
espada- el joven judio no podia ni
siquiera dar un paso. David acudio a
la pelea con lo que sabia utilizar
bien: su honda, cinco piedras, y sobre
todo sus propias fuerzas puestas al
servicio de los planes divinos (cfr. 1
Sam 17,40-45). De la misma manera,
de frente a un campo de batalla en el



que debemos adentrarnos para curar
las heridas de nuestro tiempo, no
podemos ceder a aquella tentacion.
No existen suefnos sin aventura,
vértigo, cansancio y peligros.
Precisamente Jesus, en una de sus
parabolas, nos exhorta a «salir a los
caminos» (cfr. Mt 22,9) para
encontrar la tarea que nos tiene
preparada.

En las paginas del Evangelio
encontramos también a otro
personaje que experimento una
dificultad cuando estaba en la
encrucijada del suefio de Dios. Se
trataba de aquel joven que corrio
hacia Jesus, se puso de rodillas, y
pregunto directamente la cuestion
fundamental: ;Como puedo ser
verdaderamente feliz? Sabemos que
era un chico que procuraba cumplir
los mandamientos, que era sincero y
justo con sus padres y bondadoso con
las demds personas. Pero sentia que
le faltaba algo; tenia una profunda



inquietud por trabajar en los
proyectos divinos. El evangelista nos
dice que Jesus «fijando en él su
mirada, se prendo de él» (Mc 10,21).
Ese fue el preciso momento del suefio
de Dios. Cristo vio todas las cosas
buenas que vendrian de las manos y
del corazon del joven —tantas como
las estrellas en el desierto de
Hebron- asi que quiso trazarle el
camino hacia su maxima realizacion:
«Ven y sigueme». Sin embargo,
también por el Evangelio, sabemos
que «se marcho triste, pues tenia
muchos bienes» (Mc 10,22). Asi el
Sefior nos quiere poner en guardia
frente a otra de las dificultades que
nos impide mirar el futuro junto a
Dios: cuando, tal vez
inadvertidamente, ponemos nuestra
ilusion en algo que no es él. Cuando,
confundidos, pensamos que Jesus
llega a nuestra vida para quitarnos
cosas y no para darnos, en
abundancia (cfr. Jn 10,10), la



felicidad por la que preguntaba el
chico.

ke

El 11 de agosto del afio pasado, al
caer la tarde y disiparse un poco el
calor veraniego, el Papa Francisco
tuvo un encuentro con jovenes que
llegaron desde todos los rincones de
Italia. El punto de encuentro fue el
Circo Maximo, muy cercano al rio
Tiber, entre dos montes romanos.
Precisamente las primeras palabras
del Santo Padre animaban a pensar
los grandes planes de nuestra vida
junto a Dios. En el caso de quienes se
inspiran en las ensefianzas de san
Josemaria, este proyecto supone la
invitacion para dar al mundo su
propia modernidad, esa novedad que
solo puede venir del trato personal
con Jesucristo: «Los suefios son
importantes. Mantienen nuestros
ojos bien abiertos, nos ayudan a
abrazar el horizonte, a cultivar la



esperanza en cada accion diaria. (...).
Los suerios te despiertan, te llevan
alla, son las estrellas mas brillantes,
las que indican un camino diferente
para la humanidad. He aqui, tenéis
en vuestro corazon estas estrellas
brillantes que son vuestros suefos:
son vuestra responsabilidad y
vuestro tesoro. jHaced que sean
también vuestro futuro!»[13].

Andrés Cardenas

[1] Benedicto XVI, Homilia en el
inicio de su pontificado, 24-1V-2005.

[2] F. Ocariz, Encuentro con jovenes
en Torreciudad, 30-VIII-2019.

[3] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 24-X11-1967, en
Cronica 1968, p. 38 (AGP, Biblioteca,
P01).



[4] Cardenal Joseph Ratzinger,
Creacion y pecado, EUNSA, 2005, p.
54,

[5] San Josemaria, Apuntes intimos, n.
306. Citado en Vazquez de Prada, El
fundador del Opus Dei, tomo I, Rialp,
Madrid, 1997, p. 302.

[6] San Josemaria, Carta 14-11-1950, n.
3.

[7] San Josemaria, Notas de una
meditacion, 2-1I-1962. Citado en
Vazquez de Prada, El fundador del
Opus Dei, tomo I, Rialp, Madrid, 1997,
p- 298.

[8] San Josemaria, Apuntes intimos, n.
1868. Citado en Vazquez de Prada, El

fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid,
1997, p. 333.

[9] San Josemaria, Instruccion 19-
I11-1934, n. 49. Citado en Vazquez de
Prada, El fundador del Opus Dei, tomo
I, Rialp, Madrid, 1997, p. 576.



[10] San Josemaria, Conversaciones
con Monsenior Escrivad de Balaguer,
edicion critico-historica, Rialp,
Madrid, 2012, p. 35.

[11] Ibidem, p. 215.

[12] A. de Fuenmayor, V. Gomez-
Iglesia, J. L. Illanes, El itinerario
jurtdico del Opus Dei, EUNSA,
Pamplona, 1989, p. 53.

[13] Francisco, Encuentro con jovenes
italianos, 11-VIII-2018.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-pa/article/dar-al-mundo-
su-modernidad/ (05/02/2026)


https://opusdei.org/es-pa/article/dar-al-mundo-su-modernidad/
https://opusdei.org/es-pa/article/dar-al-mundo-su-modernidad/
https://opusdei.org/es-pa/article/dar-al-mundo-su-modernidad/

	Dar al mundo su modernidad

