opusdei.org

Contexto historico-
eclesial de Mons.
Alvaro del Portillo
(1935-1994)

Texto facilitado por Josep-Ignasi
Saranyana de la conferencia
que pronuncio el 27 de marzo
de 2014 en la Universitat
Internacional de Catalunya
(UIC) con motivo del centenario
del nacimiento de Alvaro del
Portillo.

08/04/2014



PDF: Contexto histdrico-eclesial de
la vida y de la actividad de Mons.
Alvaro del Portillo (1935-1994)
Conferencia pronunciada por Josep-
Ignasi Saranyana.

1. Introduccion

Permitanme que comience de modo
escueto con una tesis que pretendo
argumentar a o largo de mi
disertacion: Don Alvaro del Portillo
fue basicamente un hombre liberal,
en el sentido mas genuino del
término.

De entrada, no resulta sencillo
alcanzar un acuerdo sobre el
significado del término liberal.
Conviene proceder con mucha
cautela, apelando a precisiones
etimoldgicas, porque esta nocion
ofrece un abanico semantico muy
amplio. Es frecuente, por ejemplo,
que se califique de liberal a una
persona tolerante e indulgente; o
bien a alguien partidario del


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Saranyana-Centenari-Alvaro-del-Portillo-UIC.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Saranyana-Centenari-Alvaro-del-Portillo-UIC.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Saranyana-Centenari-Alvaro-del-Portillo-UIC.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Saranyana-Centenari-Alvaro-del-Portillo-UIC.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Saranyana-Centenari-Alvaro-del-Portillo-UIC.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Saranyana-Centenari-Alvaro-del-Portillo-UIC.pdf

liberalismo, entendido el liberalismo
como doctrina politica; o a quien
actua con liberalidad o generosidad
en el empleo de sus bienes
materiales o intelectuales. Estas
definiciones, aunque acertadas, no
expresan el significado primitivo de
la palabra.

En el latin clasico, el adjetivo liberalis
derivaba del substantivo liber, que
técnicamente denotaba, segun
Cicerdn, “hombre libre, o sea, que no
ha nacido esclavo” o bien, segun
Fabio Quintiliano, “el hijo”. Su
derivado liberalis, ademas de
significar ilustre, noble y generoso,
apunta obviamente a la libertad, de
modo que Quintiliano empleo el
sintagma “liberale iudicium” como
sinénimo de “una sentencia judicial
que aseguraba la libertad”. También
en Quintiliano encontramos la
expresion “liberalis causa”,
denotando “una causa en la que se
trataba acerca de la libertad de



alguno”. Asi, pues, cuando sefialo
que el Venerable Alvaro del Portillo
fue un hombre fundamentalmente
liberal, indico que fue no solo amante
de la libertad, sino muy libre en su
actuar, desprendido y generoso,
tolerante y tenaz defensor de los
derechos y libertades ajenas. Por
ello, entiendo que liberalidad
significa lo mismo que largueza.
Liberal es, pues, sinonimo de
liberador, de quien no retiene, sino
que se desprende de algo o de
alguien[1].

La argumentacion anterior, apoyada
en la etimologia del término liberalis,
puede tropezar con una dificultad
insuperable, derivada de los
prejuicios de la moderna critica
historiografica. Los historiadores
acostumbran a contextualizar la
adjetivacion liberal en el marco de
las polémicas decimononicas, entre
liberales y conservadores. Por lo
mismo, ser liberal implica, para



muchos, una connotacion relativa.
Consideran, en efecto, que cualquier
liberal de una época es
tradicionalista contemplado desde la
siguiente, por la mera evolucion de
los tiempos. No lo niego. Con todo,
permitanme que insista en mi tesis.
Tomado en su acepcion clasica, hay
personalidades que por caracter
fueron liberales en su época y lo
habrian sido en cualquier otra.
Algunas épocas ha tenido muchas en
su haber. Por citar cuatro ejemplos
ya pasados: la Italia del Humanismo;
el Renacimiento cincocentista; a
finales del XVIII, la Convencion de
Delegados, reunida en Virginia
(1776); y la Inglaterra de comienzos
del XIX.

Por tanto, no utilizo el termino
“liberal” o “liberalismo” en aquella
acepcion que surge de la primera
I[lustracion, que enfatizo la libertad
de conciencia, propuso el liberalismo
como practica politica, y presento el



Estado como un “pacto” del
ciudadano, sino mas bien en su
significacion mas basica o aparente:
una persona liberal, es decir, la que
se caracteriza sobre todo por su
generosidad y por respetar las
libertades de los demas, sintiéndose
incomoda en ambientes de violencia
y coaccion, y asumiendo las
consecuencias que todo esto implica.

Como colofon, vayan dos
definiciones ingeniosas de persona
liberal. La primera es del aleman
Johann Wofgang von Goethe: “El
verdadero liberal busca, con los
medios que estan a su alcance, hacer
todo el bien posible, y se abstiene de
atajar a fuego y espada los defectos
con frecuencia evitables (de los
demas)”[2]. La segunda es del
austriaco Ludwig von Mises, y tiene
cierto punto humoristico: “Un
hombre liberal puede soportar que
los demads se comporten y vivan de
manera distinta, y descarta llamar a



la policia cada vez que algo le
disgusta”[3].

Aclarados los términos, vayamos a la
vida de Don Alvaro y delineemos sus
principales actitudes, que le definen
como un hombre verdaderamente
liberal... al menos a mi entender.

2. El marco histoérico,
especialmente espanol, de la vida
de Don Alvaro

Como sefialo Benedicto XVI, en su
memorable discurso a la curia
romana de 22 de diciembre de 2005,
el siglo XIX contempld un triple
enfrentamiento entre “la Iglesia y la
edad moderna”: (1°) en el plano
cientifico, un desacuerdo que
comenzod tempranamente con el
“problematico proceso a Galileo
Galilei” y se recrudecio cuando
Immanuel Kant “defini¢ la religion
dentro de la razon pura”; (2°) en el
plano politico, una disconformidad
que sobrevino por la imposibilidad



de entendimiento entre el Estado
liberal surgido de la Revolucion
francesa, sobre todo en su etapa mas
virulenta (a partir de 1848), y “las
asperas y radicales condenas de ese
espiritu”, por parte de la Iglesia,
particularmente en tiempos de Pio
IX, vertidas en no pocos articulos del
Syllabus de 1864;y (3°) en el plano
del analisis historico-critico, la
resistencia de los exegetas catdlicos
ante las propuestas de la nueva
critica literaria, y el caracter
beligerante de esta critica,
reclamando la ultima palabra contra
la exégesis catolica tradicional. Sin
embargo, los aires comenzaron a
cambiar, como indicé Benedicto XVI
en su discurso, durante el periodo de
entreguerras, es decir entre 1918 y
1939; aunque la verdadera novedad,
por lo que se refiere al campo
catdlico, no se produciria hasta la
ultima etapa del Concilio Vaticano II,
no tanto en los documentos mayores,
sino en dos de los menores: la



Declaracion sobre la libertad religiosa
(“Dignitatis humana”) y la
Declaracion sobre las relaciones de la
Iglesia con las religiones no cristianas
(“Nostra aetate”), aprobadas ambas
en 1965[4].

En las coordenadas que acabo de
trazar, la historia de Espafia desde
1808 a 1978 ha sido un tanto
peculiar, con una tension constante
(aunque ciertamente muy variada en
sus manifestaciones) entre los
partidarios del antiguo régimen (los
llamados “tradicionalistas”) y los del
nuevo (los llamados “liberales”)[5].
Salvo en periodos muy cortos y
siempre borrascosos, Espafa
continuo rigiéndose por tres
principios que caracterizaron (entre
otros) el Antiguo Régimen: la
confesionalidad del Estado, una
tolerancia muy limitada de otras
confesiones que no fuesen la
confesion catolica, y el voto
restringido de los ciudadanos



(concedido so6lo a un grupo selecto de
espafioles)[6]. Este marco se
transformo a la muerte del general
Franco, comenzando una nueva era
con la aprobacion de la Constitucion
de 1978.

En otros términos: a pesar de las
cuatro confrontaciones bélicas entre
liberales y tradicionalistas, ocurridas
a lo largo del siglo XIX y primera
mitad del XX, no cambiaron
substancialmente en Espaifia las
coordenadas socio-politico-religiosas.
Hubo lenta evolucidn, ciertamente,
pero dentro de un marco muy
limitado de libertades individuales.
Aunque las tres primeras guerras
fueron vencidas por los liberales[7],
éstos no consiguieron imponer su
concepcion de la vida, por causas
muy variadas que no es ahora el
momento de recordar, y el Antiguo
Régimen continud mas o menos
incolume. Hubo aun una cuarta
guerra (1936-1939), mucho mas



cruenta que las anteriores y con
tintes claramene revolucionarios,
ganada esta vez por los
tradicionalistas. Si antes los liberales
no consiguieron imponer un cambio
de régimen, ahora los perdedores
cedieron toda la iniciativa a los
tradicionalistas. De este modo se
perpetud en Espafia, como un caso
insolito en la Europa occidental, una
situacion de antiguo régimen hasta
bien entrada la segunda mitad del
siglo XX (no considero ahora el caso
del Portugal salazarista).

Se votaba por estados, es decir:
trabajo, familia y corporaciones, que
constituian los tres tercios de las
Cortes Espafiolas[8]. Las mujeres
tenian muy limitados sus derechos
civiles (si solteras, estaban sometidas
a la patria potestad hasta cumplir
veinticinco afios; y si casadas,
dependian en aspectos basicos de la
autoridad del marido[9]). Estaba
restringida la actividad sindical (solo



sindicatos profesionales de caracter
vertical) y estaban prohibidos los
partidos politicos. La confesionalidad
del Estado era, ademas, un principio
fundamental del Movimiento
Nacional. En tal contexto, los cultos
no catodlicos eran simplemente
tolerados, aunque soélo en el ambito
privado o, a lo sumo, en capillas sin
especiales signos exteriores y muy
vigiladas por las fuerzas de
seguridad.

Por los motivos sefialados, los
espafioles no digirieron facilmente
las dos declaraciones conciliares
antes citadas, sobre la libertad
religiosa y sobre las relaciones con
religiones no cristianas. Incluso los
padres conciliares espafioles no
entendieron, de primeras, ni el
alcance ni el sentido de tales
declaraciones, aunque votaron a
favor[10]. Y la sociedad espafiola se
sintid perpleja, por un doble motivo:
porque no estaba preparada para



comprender la sutil distincion entre
el nivel veritativo, donde sdlo la
verdad tiene derechos (que nos los
tiene el error religioso), y el nivel de
los derechos civiles 0 humanos
fundamentales (en el cual, el respeto
a las libertades subjetivas constituye
una frontera infranqueable, porque
nadie puede ser violentado por sus
convicciones religiosas)[11].

A las perplejidades sefialadas se
afiladio en Espafia una ultima y
especial dificultad, que quiero
subrayar. El régimen politico
instaurado por el general Francisco
Franco, denominado Movimiento
Nacional, contaba con siete textos
legales que tenian rango de leyes
fundamentales, equiparables, méas o
menos, a un cuerpo constitucional. El
primero de esos textos habia sido
promulgado en 1938, y el ultimo de
ellos fue otorgado en 1967[12]. Tiene
especial interés, para el tema que nos
ocupa, la Ley de Principios



Fundamentales del Movimiento
Nacional, proclamada en 1938, que
establecia, en su segundo principio,
lo siguiente:

“La Nacion espariola considera como
timbre de honor el acatamiento de la
Ley de Dios, segun la doctrina de la
Santa Iglesia Catdlica, Apostolica y
Romana, unica verdadera y fe
inseparable de la conciencia
nacional, que inspirard su
legislacion”[13].

Por consiguiente, cuando Pablo VI
firmo¢ la declaracion conciliar
Dignitatis humance, a finales del afio
1965, el Estado espafiol tuvo que
plantearse la revision del articulo 6
de la ley de 17 de julio de 1945,
comunmente denominada Fuero de
los Esparioles, que sancionaba,
siguiendo la pauta del articulo 11 de
la Constitucion espafiola de 1876 (ya
derogada), la confesionalidad del
Estado, por una parte, y la mera



tolerancia civil de otras formas
religiosas, por otra[14]. La revision
del citado articulo 6 del Fuero de los
Espanioles era ademas obligada,
porque el Estado espafiol se habia
comprometido, por ley fundamental
de 1958, a ajustar su legislacion a la
ley de Dios, segun la doctrina de la
Iglesia romana, que recién acababa
de modificar sus ensefianzas sobre
tales cuestiones.

Los cambios entonces introducidos
muestran, no obstante, las
reticencias de los legisladores
espafioles a aceptar por completo el
espiritu del Vaticano II. El nuevo
texto del articulo 6 del Fuero de los
Esparioles fue redactado en los
siguientes términos:

“La profesion y practica de la
Religion Catolica, que es la del Estado
espanol, gozard de la proteccion
oficial. El Estado asumira la
proteccion de la libertad religiosa,



que sera garantizada por una eficaz
tutela juridica que, a la vez,
salvaguarde la moral y el orden
publico”.

Se intento lo imposible, a mi
entender: compaginar la
confesionalidad del Estado con el
principio de libertad religiosa; un
equilibrio inestable que chirriaba, y
que habria de acarrear nuevos
problemas en los ultimos seis afos
del franquismo[15]. El pleno
reconocimiento de la libertad
religiosa, hasta sus ultimas
consecuencias, no llegé hasta la
aprobacion de la Constitucion
espafiola de 1978 (articulo 16), a la
cual siguio, el 24 de julio de 1980,
una Ley organica de libertad
religiosa[16].

3. La actitud de Don Alvaro en tal
contexto

Cabe ahora que nos preguntemos por
la actitud de Don Alvaro del Portillo,



en el contexto que acabo de
describir, aunque Don Alvaro habia
dejado de residir establemente en
Espafia en 1946. ;Qué sentia Don
Alvaro ante los hechos antes
relatados? Una pista util, en mi
opinion, para descubrir su talante y
vislumbrar la fuerte componente
liberal de su personalidad, podria ser
un trabajo que publicd
primeramente en italiano, en 1971,
traducido al castellano tres afnos
después, titulado Morale e diritto[17].

El punto de partida de este estudio es
la distincidn entre la moral y el
derecho u orden juridico positivo.
“Entendemos por Moral [...] el
conjunto de exigencias que
derivande la estructura dntica del
hombre en cuanto que es un ser
personal”[18]. Por ello, la moral es
un orden intrinseco al ser humano,
aunque objetivo (porque la
estructura ontica personal se recibe
de Dios), y es, ademas, “un orden



inherente a la libertad, puesto que
corresponde al desarrollo de la
personalidad del hombre segun su
propio ser”. Por el contrario, el
derecho tiene un cardacter distinto,
porque significa el orden social, o
sea, “el conjunto de estructuras que
ordenan y organizan a los hombres
en la comunidad”[19]; las cuales
estructuras se caracterizan por la
positividad y la historicidad[20]. E1
orden moral y el orden juridico son,
pues, diversos, aunque no estén
disociados. La conclusion de tales
premisas resulta inmediata:

“Aunque sea necesario hablar de un
fundamento moral de las reglas de
derecho, seria erroneo pasar del
fundamento a la totalidad del
edificio. Y esto sucederia si se
pretendiese afirmar que un
ordenamiento juridico ha de ser el
desarrollo completo -por conclusion
y deduccidn- de las normas
morales”[21].



Por ello, derecho y moral no tienen
por qué coincidir completamente: no
todo pecado tiene que ser delito, ni
todo delito, pecado[22]. Estas
aseveraciones se hallan en las
antipodas de la confesionalidad del
Estado, es decir, de un ordenamiento
positivo que plasme punto por punto
las expresiones del magisterio de la
Iglesia. La tesis de Don Alvaro era
incompatible, en definitiva, con
cualquier violencia a la libertad
individual, en nombre de la religion.

Permitanme otra anotacion, que
ilustra -a mi entender- el aprecio que
tenia Don Alvaro por los derechos de
la naturaleza, nunca contrarios a la
elevacion sobrenatural, sino su
presupuesto basico. Volvamos
nuestros 0jos quince afos atras. A
mediados de julio de 1955 se celebro
en Rio de Janeiro el XXXVI Congreso
Eucaristico Internacional, previo a la
primera Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano.



Coincidiendo con ese congreso
eucaristico tuvo lugar un importante
simposio teologico. He podido
comprobar, en los archivos de la
Pontificia Comision para América
Latina, que estaba prevista una
intervencion de Don Alvaro en el
citado encuentro teoldgico sobre la
formacion humana del sacerdote[23].
Con todo, aunque Don Alvaro no
pudo finalmente acudir a Rio, su
paper se publico en la revista Nuestro
Tiempo en noviembre de ese mismo
afio de 1955[24].

En ese ensayo, Del Portillo sienta, al
hilo de un texto de Santo Tomas, que
el fin de la educacion es doble: la
“perfeccion de la naturaleza” y la
“perfeccion de la gracia”: Toda
educacion cristiana debe tender a la
formacion completa de la persona,
que abraza a la vez el aspecto
humano y el aspecto sobrenatural.
Seguidamente, y después de traer a



colacion un texto de Pio XI, afiade,
refiriéndose al sacerdote:

“Entre estos aspectos de la educacion
hay un punto concreto, que podria
parecer secundario y cuya
importancia no conviene exagerar,
pero que también se puede echar en
olvido: el de la educacion del hombre
en la formacion del sacerdote
secular. Hablamos, por consiguiente,
de aquella nota que la formacion
sacerdotal tiene en comun con la
educacion de cualquier cristiano:
perfectio hominis ut homo est”[25].

El enunciado perfectio hominis ut
homo est recuerda algunas
expresiones del fundador del Opus
Dei. Por ejemplo, dos puntos de
Camino: el numero 4 (“Sé varon -
‘esto vir’”), redactado el 1932, y el
punto 22 (“Sé recio. —-Sé viril. -Sé
hombre. - Y después... sé angel”), que
data de 1933. Refiriéndose a este
punto 22, en que se contraponen



“hombre” y “angel”, ha escrito Pedro
Rodriguez que caben varias lecturas
(muy proximas entre si, segun me
parece). La primera de ellas indicaria
que es preciso cultivar las virtudes
humanas para pasar a un situacion
posterior de angel, una realidad mas
alta, que viene de arriba, es decir, la
vida de union con Dios, o sea la
divinizacion de la criatura. En
definitiva, que lo humano es “soporte
historico de lo divino”[26]

A partir de los presupuestos que
hemos considerado, Don Alvaro
subraya obviamente la importancia
de las virtudes humanas, como
“habitos morales que debe poseer el
hombre como hombre, aunque no
sea cristiano, y que el cristiano eleva
al orden sobrenatural por medio de
la gracia”[27]. Omito los desarrollos
posteriores ofrecidos por Don Alvaro,
que conservan toda su frescura y
actualidad. Baste lo dicho para
sefialar la importancia que el



Venerable del Portillo concedia a la
naturaleza, cuyos derechos nunca
deberan obviarse, y de qué manera
se presentaba como defensor de las
libertades fundamentales.

4. La evolucion de la teologia
catolica hasta el Vaticano II y
después

Pasemos ahora a otra cuestion. La
teologia catdlica sufrio, desde los
afios en que Don Alvaro del Portillo
curso sus estudios para la
ordenacion sacerdotal, acaecida en
junio 1944, hasta la celebracion del
Concilio Vaticano II, una evolucion
notable. Del Portillo entro en el
Concilio, incluso después de haber
trabajado en las comisiones
preparatorias[28], con una
arquitectura intelectual bien
establecida, alimentada por los
grandes principios de la
neoescolastica latina. Era lo que se
ensefiaba en los Ateneos pontificios y



lo que él habia aprendido en Madrid,
en el Laterano y en el Angelicum. A
lo largo del Concilio fue adaptandose
a los cambios que el Espiritu Santo
inducia en el aula conciliar, donde
Don Alvaro desarroll6 una destacada
actividad como secretario de la
comision conciliar para el clero,
encargada de la redaccion del
decreto Presbyterorum ordinis.

Benedicto XVI ha descrito con
autorizadas palabras esa evolucion
de los padres y de los peritos, a lo
largo de los afios conciliares: “Los
obispos se consideraban aprendices
en la escuela del Espiritu Santo y en
la escuela de la colaboracion
reciproca, pero lo hacian como
servidores de la Palabra de Dios, que
vivian y actuaban en la fe”[29]. ¢Qué
significa esto? Indica que los padres
maduraron sus perspectivas
teoldgicas, a lo largo del sexenio
conciliar (contando el bienio
preparatorio), por nuevas lecturas,



por contactos personales, al escuchar
las intervenciones en el aula, etc.

Es muy facil detectar una evolucion
intelectual entre los primeros
pareceres que los padres remitieron
a la Comision Antepreparatoria, en
respuesta a una circular del cardenal
Tardini, de 18 de junio de 1959, y los
puntos de vista defendidos por esos
mismos padres en el aula conciliar, a
medida que adelantaban las
sesiones.

Estos cambios fueron muy rapidos. A
modo de ejemplo, citaré, siguiendo la
secuencia de los hechos, el caso del
cardenal Giovanni Battista Montini,
después Pablo VI[30].

a) En junio de 1959, el cardenal
Tardini envio una circular a todos los
obispos, centros eclesiasticos de
cultura superior, institutos religiosos,
etc., preguntando sobre los temas
que debia tratar el Concilio que se
avecinaba. Montini respondio el 8 de



mayo de 1960. En el parecer
montiniano resonaba todavia el eco
de las polémicas acerca del
sobrenatural e incluso la discusion
sobre los “curas obreros” y los
posicionamientos de la “nouvelle
théologie”. En cuanto a la
eclesiologia, Montini proponia que se
definiese la naturaleza sacramental
de la consagracion episcopal; que se
explicase con detalle la necesidad de
la Iglesia para la salvacion y las
condiciones de pertenencia a la
Iglesia, entendida como Cuerpo
Mistico de Cristo; y que se hiciera
una declaracion sobre la mision de
los laicos, quiza contemplada desde
su experiencia en la Federazione
Universitaria Cattolica Italiana (FUCI)
[31]. La cuestion ecuménica ocupaba
un timido segundo lugar, porque se
consideraba cuestion “insuperable
para las fuerzas humanas”.

b) El 16 de agosto de 1960, tres meses
después de este parecer, Montini



pronuncio un discurso en Milan
sobre los temas que deberia abordar
el Concilio. En sus propuestas se
aprecia ya un enriquecimiento,
porque aparecen como cuestiones
ineludibles la colegialidad episcopal
y la cuestion ecuménica. En esta
conferencia descubre sus lecturas: el
tratado de Karl Joseph Hefele (puesto
al dia por Henri Leclerq) sobre la
historia de los concilios, el manual de
Joseph Lortz sobre historia de la
Iglesia, el tratado de Hubert Jedin
sobre el Concilio de Trento, y el
magnifico L’Eglise du Verbe incarné,
de Charles Journet.

c) Dos afios mas tarde, en una
pastoral sobre el Concilio que se
avecinaba, publicada en la cuaresma
de 1962, emergen nuevas lecturas:
Yves-Marie Congar, Roger Aubert,
Hans Kiing, Romano Guardini, Henri
de Lubac, Gérard Philips, Carlo
Colombo (por supuesto), etc.



d) E1 18 de octubre de 1962, ya
inaugurado el Concilio, el cardenal
Montini escribio una carta al
cardenal Cicogniani, secretario de
Estado, lamentando que el Concilio
careciera de un plan organico de
trabajo[32]. Habia transcurrido sdlo
una semana desde la solemne
apertura y Montini insistia ya en que
todo el Concilio debia girar en torno
a un solo tema: la santa Iglesia, y ser,
en algun sentido, la continuacion del
Vaticano I, destacando, sobre todo, la
potestad del episcopado y las
relaciones de éste con el Romano
Pontifice[33].

e) E1 23 de noviembre de 1962, pocas
semanas después de la carta a
Cicogniani, se distribuyo a los padres
el esquema de ecclesia, elaborado por
la Comision Teoldgica del Concilio. E1
1 de diciembre el cardenal Ottaviani
lo presentd a la asamblea conciliar
con muy poca conviccion,
persuadido de que ese esquema iba a



tener muy poco recorrido. Flotaba en
el ambiente la sensacion de que los
padres no aceptarian el esquema,
porque en €l se sugeria la identidad
entre Cuerpo mistico de Cristo e
Iglesia catdlico-romana, y se
subrayaba demasiado la dimension
societaria de la Iglesia, en detrimento
de la Iglesia como misterio. Después
de Ottaviani intervinieron los
cardenales Frings, Suenens y Bea (dia
4 de diciembre), Montini (dia 5) y
Lercaro (dia 6). Montini, como era de
esperar, expuso con brevedad el
contenido de la carta antes aludida.

f) Por ultimo, y para cerrar el ciclo,
podriamos referirnos a su primera
enciclica, titulada Ecclesiam suam, de
6 de agosto de 1964. En ella, Pablo VI
reconocia que la eclesiologia habia
avanzado mucho y lo agradecia:

“Bien sabido es, ademas, como la
Iglesia, en estos ultimos tiempos, ha
comenzado, por obra de insignes



investigadores, de almas grandes y
reflexivas, de escuelas teoldgicas
calificadas, de movimientos
pastorales y misioneros, de notables
experiencias religiosas, pero
principalmente por obra de
memorables ensefianzas pontificias,
a conocerse mejor a si misma” (n.10).

En definitiva: en un intervalo de
apenas cuatro afios Montini habia
pasado de cierta prevencion
ecumeénica, a la abierta promocion
del ecumenismo; de pensar en las
categorias teologicas de la década de
los cuarenta, recogidas y aclaradas
en la enciclica Humani generis (1950),
a considerar esos temas ya
superados, abriéndose a la
eclesiologia que cristalizaria en la
espléndida Lumen gentium; de una
concepcion del laicado, segun el
modelo del apostolado jerarquico, a
captar toda la energia sobrenatural
que reside en el sacerdocio comun de
los fieles.



5. Don Alvaro, intérprete del
espiritu conciliar

El 21 de noviembre de 1964, la
asamblea conciliar aprobo la
constitucion Lumen gentium, que
sanciona “la dignidad y libertad de
los hijos de Dios” (LG, 9), comunes,
por tanto, a todos los miembros del
Pueblo de Dios. La primera
invitacion para que se pusieran por
escrito “los derechos y deberes mas
importantes de los fieles sin
distincion de ritos” aparecio en la
Relatio circa qucestiones
fundamentales, discutida en la
reunion plenaria de cardenales
miembros de la Comision Pontificia
para la Reforma del Codigo de
Derecho Canodnico, que tuvo lugar en
Roma el 25 de noviembre de
1965[34]. El reconocimiento de que
los fieles tienen derechos y deberes
era, por ello, un fruto que habia
madurado durante ese largo
itinerario emprendido por los padres



conciliares, desde la critica al
esquema de ecclesia, en otofio de
1962, hasta la aprobacion de Lumen
gentium, dos afios mas tarde[35].

Alo largo del verano de 1965, Don
Alvaro adelanté mucho en la
redaccion de una respuesta a un
queesitum (una consulta) que le habia
pedido la citada Comision Pontificia
para la reforma del Codigo de
Derecho Canénico, con fecha 20 de
julio de 1965, sobre la conveniencia
de confeccionar un Caodigo
fundamental, que contuviera el
derecho constitucional de la Iglesia,
previo a los dos Cédigos de Derecho
Canonico (uno para la Iglesia latina y
otro para las Iglesias de ritos
orientales). La respuesta de Don
Alvaro, de caracter claramente
afirmativo, lleva fecha 23 de
septiembre de 1965[36].Finalmente,
y a partir de esa respuesta y de su
amplia experiencia conciliar, Del
Portillo preparo un importante libro,



que vio la luz en 1969, con el titulo
Fieles y laicos en la Iglesia[37].

Del Portillo fue capaz de expresar en
ese libro, como nadie lo habia hecho
hasta entonces, la nocion de fiel
(antes que laico, clérigo o religioso),
una nocion importantisima para el
derecho de la Iglesia. Mas en
concreto, y como leemos al comienzo
de la “introduccion”, se propuso
reflexionar “en torno a los principios
teoldgicos y juridicos que deberian
fundamentar [...] las nuevas normas
canonicas sobre los derechos y
deberes de los laicos en la Iglesia”.
Desarrollo asi, a partir de Lumen
gentium, la necesidad de precisar
técnicamente “las nociones de
derecho fundamental y derecho
subjetivo, que, en un planteamiento
cientifico no deben confundirse”[38].
Tal distincion ha tenido, después,
una gran repercusion en la doctrina.



¢Qué son los derechos
fundamentales? Son los derechos
derivados de la condicion de fiel;
aquellos, por tanto, que deben ser
reconocidos en un nivel superior o
constitucional, prevalente frente a
otras normas de rango inferior[39].
En cambio, los derechos subjetivos
son situaciones de poder personal,
institucionalizadas por una norma o
por la voluntad de los particulares,
los cuales convienen en obligarse
unilateral o bilateralmente[40]. Don
Alvaro sefiald, ademads, la necesidad
de introducir una serie de cambios
en el ejercicio de la potestad
eclesiastica (como los recursos, las
garantias procesales, la
diferenciacion de funciones y otros),
sin escudarse en "la peculiaridad del
derecho canonico", pues, de lo
contrario, podria ser que la
autoridad eclesiastica actuase
recortando o lesionando los derechos
de los fieles, como de hecho ha
ocurrido alguna vez en la historia. La



proteccion de los derechos subjetivos
es necesaria —insistia- por la
falibilidad de la persona, tanto del
subdito como del titular del poder.
Por ello, tampoco la jerarquia
eclesiastica estda libre de esa
falibilidad[41].

Con todo, la novedad mas relevante
de don Alvaro no ha sido tanto la
distincion entre derecho
fundamental y derecho subjetivo,
sino haber formulado por vez
primera un elenco de derechos
propios de todos los fieles y haberlos
descrito[42]. Como se sabe, el Codigo
pio-benedictino habia prestado muy
escasa atencion a los derechos y
deberes de los fieles. Hablar de
derechos y deberes en la Iglesia era
casi impensable, en 1917. Asi, pues,
fue extraordinario el salto entre 1917
y 1969, fecha de la edicion del libro
de don Alvaro. Del Portillo habia
madurado intelectualmente y se
avanzaba a su tiempo. Detras



quedaban sus estudios teoldgicos en
Madrid, su doctorado en Derecho
Canonico en Roma, su colaboracion
en las comisiones conciliares
preparatorias, su intenso trabajo en
la comision que redacto
Presbyterorum ordinis y su reflexion
sobre el legado doctrinal de San
Josemaria Escriva, que tanto insistia
en la inviolabilidad de la libertad de
los fieles, querida por Dios y exigible
ante la Iglesia.

Como ya se ha indicado, la reflexion
sobre los derechos de los fieles pedia,
de alguna manera, la promulgacion
de una ley fundamental de la Iglesia.
Sobre esta cuestion pensarian, en
anos sucesivos, otros canonistas,
desarrollando las perspectivas
ofrecidas por Del Portillo[43]. Al final
quedo descartada la promulgacion
de esa ley. Lastima, porque, en el
camino el adjetivo “fundamental”
desaparecio del nuevo Cadigo de
Derecho Canonico (libro II, parte I,



titulo I), por ser el Codex una ley
ordinaria y no una ley fundamental.
¢Quién sabe si el libro de Don Alvaro
no se adelanté demasiado a su
época? En todo caso, su condicion de
pionero queda aqui atestiguada.

*

Llego ya al término de mi
disertacion. Me propuse ilustrar, con
algunos ejemplos, que el Venerable
Alvaro del Portillo fue, en el contexto
socio-politico-eclesiastico de su
tiempo, un adalid de la libertad, un
liberal convencido, en el sentido mas
genuino y original del término.

En un marco tradicionalista, como lo
era particularmente el espafiol de
esos afnos (si nos atenemos al
testimonio de la historiografia
especializada), Don Alvaro se mostré
partidario de la adecuada distincion
entre moral y derecho, salvando asi
la libertad de las conciencias, pues
no todo delito es pecado, como



tampoco toda pecado es delito. Tal
posicionamiento suponia afirmar
decididamente la libertad religiosa
entendida como derecho civil, y
sostener la incompetencia del Estado
en materias religiosas, aunque no su
indiferencia o neutralidad.

En el ambito canonico y teoldgico,
supo distinguir adecuadamente entre
derechos fundamentales del fiel y
derechos subjetivos del cristiano,
abogando asi por una ley
fundamental de la Iglesia, en la que
esos derechos fundamentales
estuvieran convenientemente
enumerados y protegidos; un tema
que él mismo no desarrollé. No
olvidemos, tampoco, que fue pionero
al elaborar una relacion de derechos
fundamentales de los fieles,
desarrollando con amplitud el
alcance juridico de cada uno de esos
derechos. En todo caso, mostré con
qué profundidad habia asimilado las
novedades del Concilio,



descubriendo nuevas consecuencias
de ese principio teoldgico formulado
por San Pablo: “la misma creaciéon
espera ser liberada de la esclavitud
de la corrupcion para participar de la
libertad gloriosa de los hijos de Dios”:
“in libertatem gloriee filiorum

Dei” (Rom. 8,21).

Cuando una personalidad se
adelanta a su tiempo o madura mas
rapidamente que su entorno, a veces
alcanza a influir en su contexto; en
otras ocasiones, en cambio, debe
ejercitar la paciencia y esperar
tiempos mejores. Obviamente Don
Alvaro no fue una excepcion. Y, por
ello, también en esto nos sefiald el
camino que debe seguir todo hombre
de paz y de bien, que sabe tirar de las
redes, sin que las redes se rompan
(cfr. Ioan. 21,11).

Version 30.03.2014

www.opusdei.cat


https://www.opusdei.cat

* Membro in carica del Pontificio
Comitato di Scienze Storiche (Citta
del Vaticano). Profesor ordinario
emeérito de la Universidad de
Navarra (Pamplona. Espafia). Esta
conferencia fue presentada, en su
version italiana, en el congreso “Nel
centenario di Mons. Alvaro del
Portillo. Roma, 12-14 marzo 20147,
organizado por la Pontificia
Universita della Santa Croce, con el
titulo: “Contesto storico-ecclesiale
della vita e attivita di Mons. Alvaro
del Portillo (1935-1994)”.

[1] En el medievo, siguiendo a
Aristoteles, se empled también el
término liberalidad (liberalitas),
contrapuesto a la justicia, aunque
emparentado con ella: “quia iustitia
exhibet alteri quod est eius,
liberalitas autem exhibet id quod est
suum”, pues por la justicia se paga al
otro lo que es del otro, mientras que



por la liberalidad se paga al otro lo
que es propio del donante (Tomas de
Aquino, Summa theologice, 11-11%, q.
117, a.2 ad 3; .80, a.4). Por ello, “ad
liberalem pertinet emissivum esse
[del verbo emitto]” (ibid. a.2c). En
este sentido se dice “manumision de
un esclavo”, cuando se le concede la
libertad, pues el amo lo deja escapar
de sus manos.

[2] “Der wahre Liberale sucht mit
den Mitteln, die ihm zu Gebote
stehen, soviel Gutes zu bewirken, als
er nur immer kann; aber er hiitet
sich, die oft vermeidlichen Mangel
sogleich mit Feuer und Schwert
vertilgen zu wollen“.Cfr.
<www.aphorismen.de/suche?

f thema=Liberalismus&seite=2>
Pagina consultada el dia 3.01.12.

[3]"Ein freier Mensch muss es
ertragen konnen, dass seine
Mitmenschen anders handeln und
anders leben, als er es fur richtig


https://www.aphorismen.de/zitat/103929
https://www.aphorismen.de/zitat/103929
https://www.aphorismen.de/zitat/103929
https://www.aphorismen.de/zitat/103929
https://www.aphorismen.de/zitat/103929
https://www.aphorismen.de/zitat/103929
https://www.aphorismen.de/zitat/103929
https://www.aphorismen.de/suche?f_thema=Liberalismus&seite=2
https://www.aphorismen.de/suche?f_thema=Liberalismus&seite=2

halt, und muss sich abgewdhnen,
sobald ihm etwas nicht gefallt, nach
der Polizei zu rufen". Cfr. <
www.liberalismus-portal.de/
liberalismus.htm> Pagina consultada
el dia 3.01.12.

[4]Cfr. Benedicto XVI, “Inédito del
Santo Padre publicado con ocasion
del 50 aniversario de la apertura del
Concilio Vaticano II”, en
L’Osservatore Romano, 11 de octubre
de 2012 (corresponde a una
intervencion del Romano Pontifice
en Castelgandolfo, el 2 de agosto de
2012).

[5] Gonzalo Redondo escribid,
refiriéndose en particular a Espafia,
aunque no exclusivamente: “Ledn
XIII se impuso con seriedad eliminar
en lo posible la existencia de dos
mundos cerrados sobre si mismosy,
en consecuencia, enemigos: la
sociedad civil del liberalismo y la
sociedad tradicionalista cristiana”.


https://www.liberalismus-portal.de/liberalismus.htm
https://www.liberalismus-portal.de/liberalismus.htm

Mas adelante, refiriéndose al
magisterio de Leon XIII sobre la
sociedad, anadid: “El mundo catélico,
incluso el mundo catdlico mas culto,
era notablemente tradicionalista. No
parece que alcanzara a percibir que
Leon XIII planteaba toda una nueva
forma de entender la presencia de
los cristianos en el mundo; y que, si
esta forma [propugnada por Leon
XIII] era todavia muy tradicional,
procuraba a la vez apartarse en lo
posible del fijismo

tradicionalista” (Gonzalo Redondo,
Historia de la Iglesia en Espafia
1931-1939, 1. La segunda republica
1931-1936, Eds. Rialp, Madrid 1993,
p- 55).

[6] Cfr. Por ejemplo José Alvarez
Junco,Mater Dolorosa. La idea de
Esparia en el siglo XIX, Taurus,
Madrid 2001; Benoit Pellistrandi, Un
discours national? La Real Academia
de la Historia: entre science et
politique (1847-1897), Casa Velazquez,



Madrid 2004; Santos Julid, Historia de
las dos Esparias, Taurus, Madrid
2004; y Jaume Aurell, “Catolicos,
liberales y tradicionalistas: el debate
historiografico”, en Jaume Aurell -
Pablo Pérez, Catolicos entre dos
guerras. La historia religiosa de
Esparia en los afios veinte y treinta,
Biblioteca Nueva, Madrid 2005, pp.
285-304.

[7] La primera, de 1833 a 1840; la
segunda, de 1846 a 1849; y la tercera,
de 1872 a 1876.

[8] Las Cortes espafiolas (como se
denominaba el parlamento) estaban
compuestas por tres tercios: el tercio
sindical (sélo sindicatos verticales y
no de clase), el tercio familiar (s6lo
votaban los cabeza de familia) y el
tercio municipal. Eran ademas
diputados en Cortes un buen numero
de miembros de procedencia
estamental (rectores de
universidades, miembros de la



jerarquia eclesiastica, miembros de
las Academias, etc.).

[9] Poco a poco se abrio la puerta a
las casadas, para que pudieran
también estar en las Cortes y para
que se atendiesen otras
reivindicaciones de las mujeres, si
bien siempre de forma muy limitada.

[10] Cfr., por ejemplo, José M.
Cirarda, “Recuerdos de un Padre
conciliar”, en Scripta theologica, 17
(1985) 816-823.

[11] Véase Josep-Ignasi Saranyana,
Tres lecciones sobre la fe y un epilogo
acerca de la libertad religiosa, Eunsa,
Pamplona 2013, pp. 87-111. Cfr.
también Fernando Ocariz, Sobre
Dios, la Iglesia y el mundo, Eds. Rialp,
Madrid 2013, pp. 87-88.

[12] Las siete Leyes Fundamentales
fueron: Ley de los Principios del
Movimiento Nacional (1958), Fuero
de los esparioles (1945), Fuero del



trabajo (1938), Ley Organica del
Estado (1967), Ley constitutiva de las
Cortes (1942), Ley de sucesion (1946)
y Ley del referéndum (1945).

[13] He aqui un interesante
comentario de Lombardia, sobre el
régimen juridico establecido después
de la guerra civil de 1936:
“Terminada la guerra civil espafiola —
y en radical contraste con el anterior
[la Constitucion de 1931, que tuvo
vida muy efimera- se va elaborando
paulatinamente el Derecho
eclesiastico de este periodo historico,
que se caracteriza por basarse en el
principio de la confesionalidad
catdlica del Estado, por establecer
una normativa relativa a la Iglesia
Catolica con amplio recurso al
procedimiento de la legislacion
concordada y por basar el régimen
juridico de las Confesiones religiosas
en criterios fundados, no en el
acuerdo con los grupos interesados,
sino en planteamientos del tema



deducidos de la doctrina oficial de la
Iglesia Catdlica” (Pedro Lombardia,
Precedentes del Derecho eclesiastico
espariol, en VV. AA., Derecho
eclesidastico del Estado espariol,
Eunsa, Pamplona 1980, pp. 158-159).

[14] Sobre los cambios juridico-
constitucionales que provoco en
Espafia la declaracion sobre la
libertad religiosa del Vaticano II, cfr.
Maria Blanco, “La regulacion de la
libertad religiosa en Espafia en su
trigésimo aniversario. Contribucion
de A[madeo] de Fuenmayor a la
aplicacion de la Declaracion
‘Dignitatis humance’”, en Anuario de
Historia de la Iglesia, 4 (1995)
504-510; y de la misma autora: La
primera ley espariola de libertad
religiosa. Génesis de la ley de 1967,
Eunsa, Pamplona 1999.

[15] Cfr. Josep-Ignasi Saranyana, “La
libertad religiosa en Espafia desde el
afo 589 hasta 1978. Consideraciones



histérico-juridicas sobre las
relaciones entre el poder civil y la
potestad eclesiastica”, en Kirchliche
Zeitgeschichte, 14 (2001) 123-134. -
Algunos estiman que la Dignitatis
humance no habria establecido una
incompatibilidad entre la libertad
religiosa y la confesionalidad del
Estado. Citan, para justificarlo, el n.
6¢c de la declaracion. Alli, sin
embargo, se dice otra cosa. Sélo se
advierte que la libertad religiosa es
compatible con el especial
reconocimiento de una comunidad
religiosa, en atencion a peculiares
circunstancias (por ejemplo, por ser
claramente mayoritaria, en un pais,
una determinada confesion
religiosa). Tal es el caso de la
Constitucion espafiola de 1978, que
reconoce como derecho civil
fundamental la libertad religiosa y, al
mismo tiempo, menciona
expresamente la Iglesia catolica (art.
16)..



[16] Sobre la legislacion de 1978 y
1980, cfr. Joaquin Calvo Alvarez,
Orden publico y factor religioso en la
Constitucion espaniola, Eunsa,
Pamplona 1983; y Antonio Viana
Tomé, Los acuerdos con las
confesiones religiosas y el principio de
igualdad, Eunsa, Pamplona 1985.

[17] Alvaro del Portillo, “Morale e
Diritto”, en Seminarium, 3 (1971)
732-741, reproducido en Personay
Derecho, 1 (1974) 493-502. Citaré la
traduccion castellana, por ser la que
tengo a la vista cuando redacto estas
lineas.

[18] Ibid., p. 494.
[19] Ibid., p. 495.

[20] “Son, por ello, caracteristicas de
estas estructuras: 1) la positividad, o
sea el hecho de que entran en vigor
solo en el momento en que, de modos
diversos, quedan asumidas en la
comunidad como orden propio; 2) la



historicidad, es decir su necesaria
adecuacion a la situacién real de la
comunidad” (Alvaro del Portillo,
“Morale e Diritto”, cit. en nota 17, p.
495).

[21]Alvaro del Portillo, “Morale e
Diritto”, cit. en nota 17, p. 496.

[22]Recuérdese, a modo de ejemplo,
el gran debate que hubo en la Nueva
Espafia, cuando comenzaron las
guerras de emancipacion, a
propdasito de las excomuniones
ferendce sententice fulminadas por el
obispo electo de Michoacan (ahora
Morelia), Manuel Ignacio Abad y
Queipo, contra el procer mexicano y
sacerdote Manuel Hidalgo y quienes
le siguieran, y después la
secularizacion como pena canonica
impuesta contra Hidalgo y mas tarde
contra José Maria Morelos, haciendo
entrega de ambos a la jurisdiccion
militar. Sobre las criticas
desarrolladas entonces por el liberal



Servando Teresa de Mier, cfr.
Carmen-josé Alejos Grau, “La
teologia de la independencia”, en
Josep-Ignasi Saranyana (dir.),
Teologia en América Latina, 11/2: De
las guerras de independencia hasta
finales del siglo XIX (1810-1899),
Iberoamericana — Vervuert, Madrid -
Frankfurt 2008, pp. 212-227.

[23] Sobre este simposio y su
desarrollo, véase: Josep-Ignasi
Saranyana (dir.) — Carmen-José Alejos
Grau (coord.), Teologia en América
Latina, I11. El siglo de las teologias
latinoamericanistas (1899-2001),
Iberoamericana-Vervuert, Madrid —
Frankfurt 2002, pp. 98-99.

[24] Cfr. “Formacion humana del
sacerdote”, en Nuestro Tiempo, 17
(noviembre de 1955), recogido
después en Alvaro del Portillo,
Escritos sobre el sacerdocio, Eds.
Palabra, Madrid 1970, pp. 23-38.



[25] Ibid., p. 24. La frase latina se
traduce, segun el contexto tomista
aducido por el autor (Summa
theologice, Suppl. q. 41, a. 1¢): “la
perfeccion del hombre segun es
hombre”, o sea, la perfeccion del
hombre en su aspecto mas
propiamente humano. La conjuncion
ut, que rige aqui indicativo y no
subjuntivo (ambos usos son posibles
en el latin clasico), significa “segun”;
no significa “para que”.

[26] Cfr. Josemaria Escriva de
Balaguer, Camino, edicion critico-
histdrica preparada por Pedro
Rodriguez, Eds. Rialp, Madrid 2002,
ad locum.

[27] Alvaro del Portillo, Escritos sobre
el sacerdocio, cit. en nota 26, p. 25.

[28] Fue presidente de la séptima
comision preparatoria, en el seno de
la Congregacion del Concilio, cuya
tematica era el laicado catdlico, y
miembro de la tercera comision,



encargada de los medios modernos
de apostolado. Nada mas comenzar
el Concilio fue designado perito de
tres comisiones conciliares: la
dedicada a la disciplina del clero y el
pueblo cristiano (de la que fue
designado secretario), la de los
obispos y el régimen de las diocesis, y
la de religiosos. Cfr. Javier Medina
Bayo, Alvaro del Portillo. Un hombre
fiel, Eds. Rialp, Madrid 2012, especial
el cap. 14, dedicado a la actividad del
Venerable del Portillo en el Concilio
Vaticano II (pp. 381-412).

[29] Benedicto XVI, “Inédito del Santo
Padre Benedicto XVI publicado con
ocasion del 50 aniversario de la
apertura del Concilio Vaticano II”, cit.
en nota 4.

[30] Sobre este parecer y otras
intervenciones montinianas,
anteriores al concilio y durante el
concilio, previas a su eleccion para el
solio pontificio, cfr. Josep-Ignasi



Saranyana, “Doctrina montiniana
sobre la naturaleza del Concilio y sus
fines. Presupuestos y evolucion”, en
Giovanni Battista Montini
Arcivescovo di Milano e il Concilio
Ecumenico Vaticano II. Preparazione
e Primo Periodo. Colloquio
Internazionale di Studio, Milano,
23-25 settembre 1983, Pubblicazioni
dell'Istituto Paolo VI, Brescia 1985,
pp. 355-367.

[31]Giovanni Battista Montini habia
leido Humanisme intégral de Jacques
Maritain, cuya edicion francesa data
de 1936. Con todo, no parece haber
comprendido completamente, al
menos en un primer momento, el
fondo discutido por el filosofo
francés. Es cierto que, en 1937,
Montini escribio sobre la relacion
entre profesion y vocacion,
considerando que el nuevo ideal
histdrico no debia ser "sacral-
cristiano”, sino "profano-cristiano”, o
sea, la sobrenaturaleza apoyada en la



naturaleza, como en su base o
fundamento. No nos engafie, sin
embargo, la terminologia, porque,
cuando el cardenal Emile Suhard dio
a conocer su célebre pastoral de
cuaresma de 1947, titulada "Lettre
pastorale pour le Caréme de I’an de
grace 1947", Montini gloso
elogiosamente el texto suhardiano y
alabo la iniciativa de los sacerdotes-
obreros. Atencion: jsacerdotes-
obreros, y no obreros-sacerdotes! Cfr.
Josep-Ignasi Saranyana, “Teologia de
los santos’ o ‘teologia de la santidad”,
en Scripta theologica, 43 (2011)
593-620, aqui p. 614.

[32]Publicada en: Giovanni Battista
Montini Arcivescovo di Milano e il
Concilio Ecumenico Vaticano II.
Preparazione e Primo Periodo, cit. en
nota 32, pp. 420-423.

[33]Lo que después se declarara con
la feliz féormula: “una cum capite suo



et nunquam sine hoc capite” (Lumen
Gentium, 22).

[34]El 28 de marzo de 1963, Juan XIII
habia creado la Comision para la
revision del Codigo de Derecho
Canonico. Esta Comision se habia
reunido por vez primera el 12 de
noviembre de 1963 y habia acordado
esperar a que terminase el Vaticano
II, antes de empezar sus trabajos. Su
presidente era el cardenal Pietro
Ciriaci.

[35] Cfr. Eduardo Molano, “Derechos
y obligaciones de los fieles”, en Javier
Otaduy — Antonio Viana - Joaquin
Sedano (eds.), Diccionario General de
Derecho Canonico, Ed. Thomson —
Reuters — Aranzadi, Pamplona 2012,
II1, pp. 230-235. Como se sabe, en el
aula conciliar fueron discutidas tres
redacciones del esquema de ecclesia:
al final del periodo de 1962, la
redaccion formulada por la Comision
Teoldgica durante la fase



preparatoria del Concilio, que no
llegd a ser votada; en el periodo de
1963, el esquema Philips enriquecido
con muchas sugerencias; y en el
periodo de 1964, la tercera redaccion,
finalmente aprobada, con cambios
estructurales y notas aclaratorias.

[36] En su respuesta, Don Alvaro
decia: “Me parece muy oportuno que
sea redactado un Codigo
fundamental, a semejanza de una ley
constitucional, para la Iglesia
universal, por estas razones: a) la
unidad de la Iglesia resaltara mas, si
estdn reunidas en una sola cosa
aquellas que son comunes, y que son
como el fundamento de la unidad
dentro de la legitima diversidad,;
ademas conviene tener una norma
juridica escrita, donde conste
claramente tanto la estructura de la
Iglesia como el conjunto de los
derechos y deberes que obligan a los
fieles cristianos, cualquiera que sea
su Rito; b) tal codigo favorece el



ecumenismo, pues claramente en el
mismo pueden determinarse
aquellas cosas que pertenecen a la
constitucion de la unica de la Iglesia
de Cristo; a través del cual los
hermanos separados podran conocer
bien cual es el fundamento que debe
ser aceptado por todos, y aquellas
cosas que, por el contrario, pueden
ser dejadas a la libre determinacion
de las Iglesias particulares, bajo la
autoridad del Supremo Legislador;y
por tanto el Codigo fundamental
contribuird mucho a una mayor
claridad en el dialogo

ecumeénico” (citado por Cristian
Sahli, “Alvaro del Portillo y los
primeros pasos del proyecto de una
Ley fundamental para la Iglesia”, en
Atti del Congresso nel centenario della
nascita di Mons. Alvaro del Portillo,
Pusc, Roma, pro manuscripto). Cfr.
también de Cristian Sahli, La revision
de las leyes de la Iglesia. Contexto
doctrinal y primeros pasos de una Ley



fundamental, Edusc, Roma
2011,passim.

[37] Alvaro del Portillo, Fieles y laicos
en la Iglesia. Bases de sus respectivos
estatutos juridicos, Eunsa, Pamplona
1969. La introduccion lleva fecha 14
de febrero de 1969.

[38] Alvaro del Portillo, Fieles y laicos
en la Iglesia, cit. en nota 39, p. 24.

[39] Por ejemplo: derecho a recibir la
ayuda de la palabra de Dios y de los
sacramentos; derecho a cultivar las
disciplinas teoldgicas o morales o de
historia eclesiastica, con la garantia
de que nadie puede ni debe ser
objeto de sanciones y medidas
disciplinares por el hecho de emitir
una opinion teologica, canonica o de
cualquier otra ciencia, mientras tal
opinion no constituya un delito, es
decir, mientras esté de acuerdo con
los dictdmenes del Magisterio;
derecho a la propia espiritualidad;



derecho a asociarse; derecho al
apostolado; etc.

[40] Cfr. Abel Carmelo Andrade Ortiz,
“Derecho subjetivo”, en Javier
Otaduy — Antonio Viana - Joaquin
Sedano (eds.), Diccionario General de
Derecho Canonico, cit. en nota 37, I11,
pp. 189-196.

[41] Alvaro del Portillo, Fieles y laicos
en la Iglesia, cit. en nota 39, pp. 78-80.
Cfr. el comentario de Francisca
Pérez-Madrid, “El acto admnistrativo
canodnico. Los principios de certezay
de defensa de los admnistrados”, en
Il Diritto ecclesiastico, 122 / 3-4 (2011)
529-550.

[42]Cfr. Javier Otaduy,”Del Portillo,
Alvaro”, en en Javier Otaduy —
Antonio Viana - Joaquin Sedano
(eds.), Diccionario General de Derecho
Canonico, cit. en nota 37, II, pp.
1017-1021.



[43]Cfr. Daniel Cenalmor, La ley
Fundamental de la Iglesia. Historia y
andalisis de un proyecto legislativo,
Eunsa, Pamplona 1991.

Josep-Ignasi Saranyana

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pa/article/contexto-
historico-eclesial-de-mons-alvaro-del-
portillo-1935-1994/ (22/01/2026)


https://opusdei.org/es-pa/article/contexto-historico-eclesial-de-mons-alvaro-del-portillo-1935-1994/
https://opusdei.org/es-pa/article/contexto-historico-eclesial-de-mons-alvaro-del-portillo-1935-1994/
https://opusdei.org/es-pa/article/contexto-historico-eclesial-de-mons-alvaro-del-portillo-1935-1994/
https://opusdei.org/es-pa/article/contexto-historico-eclesial-de-mons-alvaro-del-portillo-1935-1994/

	Contexto histórico-eclesial de Mons. Álvaro del Portillo (1935-1994)

