
opusdei.org

Combate, cercanía,
misión (5). «No te
soltaré hasta que me
bendigas»: la oración
contemplativa

Entrar en caminos de
contemplación significa darnos
cuenta de que necesitamos a
Dios, de que necesitamos
«luchar» con él. Y pedirle, una y
otra vez, su bendición: no te
suelto hasta que me bendigas.

08/08/2024



Una noche de Navidad, mientras
celebraba la Santa Misa y tenía entre
sus manos la sagrada hostia, san
Juan María Vianney se emocionó.
Sonreía, lloraba, alargaba esos
instantes sin apartar los ojos de
Jesús. «Parecía hablarle; después
volvían las lágrimas, y de nuevo la
sonrisa», cuenta el hermano
Atanasio, que lo observaba con
atención. Al final de la celebración, le
preguntó qué había sucedido en esos
momentos. El cura de Ars respondió
con sencillez: «Me había venido una
idea curiosa a la cabeza. Le decía a
nuestro Señor: “Si supiera que iba a
tener la desgracia de no verte
durante toda la eternidad, ahora que
te tengo en mis manos, no te
soltaría”»[1].

«He asido al amor de mi alma y no lo
soltaré», como dice la esposa del 
Cantar (Ct 3,4). Son ecos de las



súplicas que Jacob hacía al
desconocido con el que había
peleado toda la noche, mientras se
preparaba para encontrarse con su
hermano Esaú. «Y habiéndose
quedado Jacob solo, estuvo luchando
con alguien hasta rayar el alba.
Aquel, viendo que no podía vencer a
Jacob, le tocó la articulación femoral
y le dislocó el fémur. Luego le dijo:
“Suéltame, que ya ha rayado el alba”.
Jacob le respondió: “No te soltaré
hasta que me bendigas”. Dijo el otro:
“¿Cuál es tu nombre?”». El patriarca
responde, desarmado: «Jacob». Y el
misterioso personaje: «En adelante
no te llamarás Jacob sino Israel,
porque has sido fuerte contra Dios y
contra los hombres, y lo has
vencido». Jacob, cayendo en la
cuenta de su posición de
vulnerabilidad —porque ha dicho su
nombre, pero no sabe el de su
oponente— pide aún: «Dime por
favor tu nombre». Y responde Dios:
«“¿Para qué preguntas por mi



nombre?”. Y lo bendijo allí mismo.
Jacob llamó a aquel lugar Penuel,
porque se dijo: “He visto a Dios cara
a cara, y sigo con vida”. Luego que
hubo cruzado Penuel salió el sol,
pero él cojeaba del muslo» (Gn 32,
25-32).

Dime algo, Jesús, dime algo

Cada vez que nos recogemos para
hacer un rato de oración, y
concretamente oración
contemplativa, entramos en una
especie de combate: «un cuerpo a
cuerpo simbólico no con un Dios
enemigo, adversario, sino con un
Señor que bendice y que permanece
siempre misterioso, que parece
inalcanzable. Por esto el autor
sagrado utiliza el símbolo de la lucha,
que implica fuerza de ánimo,
perseverancia, tenacidad para
alcanzar lo que se desea»[2]. La
oración contemplativa es «mirada de
fe, fijada en Jesús»[3]; una mirada que



lo busca, y que no deja de hacerlo,
que no lo suelta hasta que nos
bendiga, es decir, hasta que ilumine,
con la luz de su mirada, «los ojos de
nuestro corazón»[4].

¿Qué buscamos en su mirada? Las
facciones de su rostro, sus
sentimientos, su paz, el fuego de su
corazón. Y si en esos ratos serenos no
se nos concede el encuentro que
anhelamos, estamos dispuestos a
perseverar hasta que eso suceda. «No
se hace contemplación cuando se
tiene tiempo, sino que se toma el
tiempo de estar con el Señor con la
firme decisión de no dejarlo»[5]. La
contemplación es «un don, una
gracia, que no puede ser acogida más
que en la humildad y la pobreza»[6].
Precisamente por eso Dios necesita
nuestra perseverancia; necesita que
le digamos: aquí te tengo y aquí me
tienes... No me muevo, no me voy a
ninguna parte. «Dime algo, Jesús,



dime algo», como repetía a veces san
Josemaría en su oración[7].

Personalizar

El misterioso personaje que luchó
con Jacob no había sido convocado.
Se presentó él, por su propia
iniciativa. Y así sigue siendo ahora:
es Dios quien viene a nuestro
encuentro, porque «tiene sed de que
el hombre tenga sed de él»[8]. Resulta
sorprendente, pero esa sed «llega
desde las profundidades de Dios»[9]:
es tan grande y misteriosa como el
amor que lo llevó a crearnos a cada
uno, a cada una.

De nuestra parte, sencillamente
hemos de plantarnos frente a él. El
lugar de la cita no es solo el ámbito
de los afectos, ni tampoco la
imaginación o la razón, sino el
corazón, «en lo más profundo de
nuestras tendencias psíquicas»[10]. Se
trata de estar ahí, de mantenerse en



su presencia, de permanecer en su
amor (cfr. Jn 15,9). No nos hemos
embarcado en una simple operación
psicológica, ni en un mero esfuerzo
de concentración para llegar a un
vacío mental: no estamos peleando
contra el aire… Nuestra
contemplación tiene la estructura de
la fe cristiana: es «un diálogo
personal, íntimo y profundo, entre el
hombre y Dios»[11].

No vamos, pues, a pelear con
visitantes inoportunos que vienen
precisamente en ese momento. Más
que intentar echarlos, el mejor
método es, simplemente, ignorarlos.
A solas con Cristo, tomando
conciencia de que él está plenamente
volcado hacia mí, e invitándome a
que también yo esté totalmente
disponible para él. Para nuestro 
oponente no hay minutos en blanco;
él no deja de mirarnos ni por un
instante. Nosotros sí, podemos
apartarnos, dar media vuelta y



dejarlo plantado. Pero perderíamos
su bendición.

Jacob no quita la vista de Aquel con
quien pelea. Tiene que mantenerse
atento, sin desviar el contacto visual,
sin perder la dirección de su corazón.
¿Mirar la pantalla del teléfono? No;
se cortaría el ámbito del contacto
interior. ¿Las distracciones que
vemos venir, como lo son tantas
veces todo tipo de cuestiones
organizativas, o la curiosidad por lo
que sucede a nuestro alrededor? No.
Y tampoco los pensamientos
centrados en estar a la altura o dar la
talla, que pueden ser un retorno sutil
sobre nosotros mismos. Toda nuestra
vida está centrada en alguien, en «la
persona de Jesucristo, a quien
deseamos conocer, tratar y amar»; y
ponerle «en el centro de nuestra vida
significa adentrarse más en la
oración contemplativa»[12]. El
reclamo es radical y cada vez más
englobante. Dios bendice al que



pelea por el don de la contemplación,
anticipo del don de la vida eterna,
que ya desde ahora empezamos a
saborear. «La oración, que comenzó
con esa ingenuidad pueril, se
desarrolla ahora en cauce ancho,
manso y seguro, porque sigue el paso
de la amistad con aquel que afirmó:
Yo soy el camino»[13].

La contemplación busca «al amado
de mi alma (Ct 1,7). Esto es, a
Jesús»[14]. Alguien como yo, a quien
puedo tratar a mi nivel, porque él
mismo me ha llamado amigo (cfr. Jn
15,15). La oración contemplativa no
será tal mientras no haya
personalización. «Para acercarnos a
Dios hemos de emprender el camino
justo, que es la humanidad santísima
de Cristo»[15]. Jesús es el puente que, a
través de lo corporal, nos lleva a lo
divino. Esa «lucha» cuerpo a cuerpo
supone un encuentro de miradas, de
sonrisas, de rostros y, sobre todo, de
corazones. Se trata de apropiarnos



del sentir del corazón de Jesús,
aprender «el “conocimiento interno
del Señor” para más amarle y
seguirle»[16]. ¿Cómo se siente él hoy
conmigo? ¿Encuentra sintonía,
concordia? ¿Advierto y asumo sus
alegrías y sus penas?

En la oscuridad y en las
pruebas

El combate se desarrolla de noche. Es
la noche en la que se mueve la fe: no
tenemos otra mediación para el
encuentro cara a cara. Nuestra
búsqueda se verifica en la oscuridad,
«en la fe pura, esta fe que nos hace
nacer de él y vivir en él»[17]. Ni el
sentimiento —si llega, bienvenido; si
se va, bien ido—, ni tampoco la pura
razón, porque no estamos haciendo
acrobacias mentales. Lo que hemos
encendido es la fe en una persona
viva que desea el encuentro. En la fe
no tenemos la inmediatez de los
sentidos ni la claridad de los



silogismos; andamos en la penumbra
hasta que llegue el momento de la
visión. Pero la oscuridad de la fe nos
permite ver más lejos. De día nuestra
mirada alcanza unas decenas de
kilómetros: se detiene en el azul de la
atmósfera. Pero de noche vemos las
estrellas, a millones de años luz. La
fe nos descubre mundos nuevos.

El combate contemplativo supone
también afrontar el desaliento, la
sequedad, el cansancio de la fe,
incluso la tristeza de no entregarnos
totalmente al Señor porque tenemos
muchos bienes (cfr. Mc 10,22); o una
rebeldía interior frente a la lógica de
Dios, que a veces nos parecerá tan
distinta de la nuestra; o bien la
sugestión de que aquello no es para
nosotros, que no tenemos esa
sensibilidad… ¿No estaré subido en
una fantasía? ¿Adónde vamos con
esto? ¿No es un planteamiento
demasiado místico? En este momento
Jacob podría haber dejado de pelear.



De hecho, ¿no habrá tenido sus
vacilaciones mientras luchaba?
Seguramente sí, pero continuó. Es
preciso ir adelante con
determinación y con alma de niño,
sabiendo que andamos por un
camino de amor, que es un camino
de confianza y de abandono.

Si la oración de meditación atiende a
los medios, la contemplación atiende
al fin. Estamos con aquel con quien
queríamos estar. No consideramos
ahora las virtudes, ni los propósitos,
ni las luchas… De todo eso tratamos
en la meditación. Nuestro tiempo, el
vacío de nuestro tiempo, se llena
ahora con su sola presencia.
Encendemos el ansia, la ilusión, el
adelanto del cielo. La medida de
nuestro cielo será la medida de
nuestro deseo: la sed de Dios, el
«ansia de comprender sus lágrimas;
de ver su sonrisa, su rostro...»[18]. Y
con ese deseo, llenos de paz,
caminamos por la vida cuando



entramos en caminos de
contemplación: «Vivimos entonces
como cautivos, como prisioneros.
Mientras realizamos con la mayor
perfección posible, dentro de
nuestras equivocaciones y
limitaciones, las tareas propias de
nuestra condición y de nuestro
oficio, el alma ansía escaparse. Se va
hacia Dios, como el hierro atraído
por la fuerza del imán»[19].

Jacob tuvo que caminar largas
jornadas hasta el lugar donde Dios lo
encontraría. Ahí no tenía
acompañantes: nos dice la Biblia que
este episodio sucede cuando se ha
quedado solo. Tampoco tiene
equipaje: acaba de pasar todo lo que
tenía a la otra orilla (cfr. Gn
32,24-25). Y es necesaria «la noche»,
en el sentido de que el intercambio
pide recogimiento. Por una vez,
Jacob «ya no es dueño de la situación
—su astucia no sirve—, ya no es el
hombre estratega y calculador (…).



Por una vez, Jacob no tiene otra cosa
que presentar a Dios más que su
fragilidad y su impotencia, también
sus pecados»[20]. Dios viene a
buscarlo cuando está sin defensas, y
libre de otras cosas que lo distraigan.
Porque, para contemplar,
necesitamos la libertad y la apertura
del corazón: nada más que la
percepción de nuestra poquedad y el
deseo del encuentro. Aquel a quien
esperamos no se presentará si
tenemos el corazón ocupado.
Ninguna de nuestras ansias debe ser
mayor que la de estar con él.

No te soltaré hasta que me
bendigas

«Bendíceme». El patriarca no se
conforma con menos. Tiene asido,
cautivo, a su Señor. Pero ¿en qué
consiste esa bendición? Jacob tiene la
alegría de ver a Dios, y su alegría se
amplifica cuando se da cuenta de
que, aun habiéndolo visto, sigue con



vida. La bendición es la
contemplación del rostro de Dios,
que nos llena de su paz, de su alegría,
de su misericordia. No podremos
lograrlo con un acto de nuestra
voluntad, sino con la apertura de
nuestro corazón a los dones del
Espíritu Santo. «Toda nuestra vida es
como esta larga noche de lucha y de
oración, que se ha de vivir con el
deseo y la petición de una bendición
a Dios que no puede ser arrancada o
conseguida solo con nuestras
fuerzas, sino que se debe recibir de él
con humildad, como don gratuito que
permite, finalmente, reconocer el
rostro del Señor»[21].

Hemos de esperar, pues,
pacientemente. Jacob tuvo que
esperar toda la noche hasta el
amanecer. No huyó, no desistió. La
bendición se nos otorgará si la
pedimos una y otra vez. Ponemos lo
que está de nuestra parte, buscando
el silencio, el recogimiento, la



libertad del corazón… A Dios le
corresponde poner los dones
propiamente contemplativos:
ciencia, entendimiento, sabiduría.
Nosotros somos incapaces de
ejercitarnos en ellos… Son actitudes 
receptivas que él da cuando quiere.
Hemos de pedirlos y esperarlos con
humildad. El Señor nos los dará poco
a poco, o quizá de una vez. Y, cuando
recibamos esta bendición, ya sea a
sorbos o a raudales, proseguiremos
nuestra ruta con la mirada puesta en
la lejanía, porque esa bendición no es
transeúnte, sino permanente. El
patriarca se puso en marcha y… ¿a
dónde fue? Es lo de menos. Lo
importante es que lleva ya impreso
en su alma el rostro de su Señor.
«Aquella bendición que el patriarca
le había pedido al principio de la
lucha se le concede ahora. Y no es la
bendición obtenida con engaño, sino
la concedida gratuitamente por Dios,
que Jacob puede recibir porque
estando solo, sin protección, sin



astucias ni engaños, se entrega
inerme, acepta la rendición y
confiesa la verdad sobre sí
mismo»[22].

«He visto a Dios cara a cara, y sigo
con vida», se dice Jacob. A lo largo de
esta extraña pelea, ha ido logrando
conocer a quien tenía delante. A lo
largo de nuestra vida, con nuestra
oración, vamos logrando conocer a
Dios, vamos entendiéndole, o por lo
menos aceptando sus modos de
hacer, aun sin comprenderlos.
Querríamos saber su nombre: «¿Tú
quién eres?». Querríamos verle. Y
Dios se muestra, pero se esconde,
para que lo sigamos buscando: para
que vivamos de él, para que vivamos
de esa búsqueda…

El desenlace de este relato misterioso
es paradójico, como lo es casi
siempre nuestra fe. Dios bendice a
Jacob y lo felicita por su victoria,
pero a fin de cuentas le ha dislocado



el fémur. El patriarca ha peleado el
buen combate, ha afrontado sin
desmayo al misterioso oponente.
Pero en adelante caminará cojeando:
será una especie de condecoración
que le recordará la batalla. «Y es este
Jacob el que recibe de Dios la
bendición, con la cual entra cojeando
en la tierra prometida: vulnerable y
vulnerado, pero con el corazón
nuevo»[23]. También nosotros
saldremos heridos y renovados del
combate: se nos dislocarán nuestras
seguridades terrenas y nos guiará ya
la marca de Dios. Él nos ha
bendecido, y nos seguirá
bendiciendo, pero nos hace tomar
conciencia profunda de que nuestra
verdadera seguridad está en él. Y
cuanto más rezamos más nos damos
cuenta de que lo necesitamos, de que
necesitamos «luchar» con él. Y más le
pediremos su bendición: no te suelto
hasta que me bendigas.



[1] Cf. F. Trochu, Le Curé d’Ars Saint
Jean-Marie Vianney, Lyon-París, 1925,
p. 383.

[2] Benedicto XVI, Audiencia, 25-
V-2011.

[3] Catecismo de la Iglesia católica, n.
2715.

[4] Ibid.

[5] Ibid., n. 2710.

[6] Ibid., n. 2713.

[7] Cfr. apuntes íntimos, 12-XII-1935,
citado en A. Vázquez de Prada, El
fundador del Opus Dei (vol. 1), Rialp,
Madrid, 1997, p. 582; apuntes
íntimos, 20-XII-1937, citado en 
Camino, edición crítico-histórica,
nota al n. 746.

[8] San Agustín, De diversis
quaestionibus octoginta tribus 64, 4;
citado en Catecismo, n. 2560.



[9] Catecismo, n. 2560.

[10] Ibid., n. 2563.

[11] Dicasterio para la Doctrina de la
Fe, Carta Orationis formas sobre
algunos aspectos de la meditación
cristiana, 15-X-1989, n. 3.

[12] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[13] Amigos de Dios, n. 306.

[14] Catecismo, n. 2709.

[15] Amigos de Dios, n. 299.

[16] Catecismo, n. 2715.

[17] Ibid., n. 2709.

[18] Amigos de Dios, n. 310.

[19] Ibid., n. 296.

[20] Papa Francisco, Audiencia, 10-
VI-2020.



[21] Benedicto XVI, Audiencia, 25-
V-2011.

[22] Ibid.

[23] Papa Francisco, Audiencia, 10-
VI-2020.

Ricardo Sada

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-pa/article/combate-
cercania-mision-5-oracion-
contemplativa/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-pa/article/combate-cercania-mision-5-oracion-contemplativa/
https://opusdei.org/es-pa/article/combate-cercania-mision-5-oracion-contemplativa/
https://opusdei.org/es-pa/article/combate-cercania-mision-5-oracion-contemplativa/
https://opusdei.org/es-pa/article/combate-cercania-mision-5-oracion-contemplativa/

	Combate, cercanía, misión (5). «No te soltaré hasta que me bendigas»: la oración contemplativa
	Dime algo, Jesús, dime algo
	Personalizar
	En la oscuridad y en las pruebas
	No te soltaré hasta que me bendigas


