opusdei.org

Combate, cercania,
mision (3): Todo es
nuestro y todo es de
Dios

Cualquier deporte requiere
esfuerzo, pero genera un
espacio de disfrute y abre
posibilidades nuevas. Asi
sucede con la vida cristiana: en
medio del combate y de la
lucha, es posible pasarlo bien
con el Sefior, creciendo y
afrontando nuevos retos con él.

06/06/2024



Indice

- Punto de partida: Dios nos ama sin
condiciones

- Mirar el paisaje, no solo el suelo

- Luchar es ya amar

«Eres ya nueva criatura y has sido
revestido de Cristo. Esta vestidura
blanca sea signo de tu dignidad de
cristiano. Ayudado por la palabra y el
ejemplo de los tuyos, consérvala sin
mancha hasta la vida eterna»".
Desde muy antiguo existe en la
Iglesia la tradicion de vestir de
blanco a los nuevos bautizados, para
expresar visiblemente la ilusion de
hacerse una cosa con Cristo, de dejar
que él viva en nosotros™. A esa
realidad precisa responden también
el nombre y el gesto mismo del
bautismo: baptizein significa



sumergir, porque por este
sacramento entramos en la vida de la
Trinidad, como una esponja que
entra en el agua y, sin dejar de ser
ella misma, se hace una cosa con ese
nuevo medio. Se produce asi «una
interpenetracion del ser de Dios y de
nuestro ser, un ser inmerso en el
Dios Trinidad, Padre, Hijo y Espiritu
Santo, como en el matrimonio, por
ejemplo, dos personas llegan a ser
una carne, convirtiéndose en una
nueva y unica realidad, con un
nuevo y unico nombre»™, A partir de
entonces, cuidar de esta vida nueva
se convierte en una tarea diaria, que
requiere un combate espiritual
constante, como lo advierte la
Escritura: «Hijo, si te acercas a servir
al Sefior, preparate para la prueba.
Endereza tu corazon, mantente firme
y no te angusties en tiempo de
adversidad. Pégate a él y no te
separes, para que al final seas
enaltecido» (Si 2,1-3).



Punto de partida: Dios nos
ama sin condiciones

En nuestro Bautismo Dios nos ha
dicho para siempre que nos ama tal
como somos, pase lo que pase. Esta
conviccion es el punto de partida en
el itinerario interior; sin ella,
estariamos corriendo por la senda
equivocada, porque en esta carrera
no se trata de merecer nada por
nosotros mismos, ni de demostrar
nada a nadie, sino de vivir
libremente, disfrutando del amor de
Dios. «Nosotros hemos conocido el
amor que Dios nos tiene y hemos
creido en él», escribe san Juan (1 Jn
4,16). Y qué necesario es «dejar que
esas verdades de nuestra fe vayan
calando en el alma, hasta cambiar

toda nuestra vida. jDios nos amal!»'.

Al mismo tiempo, la gracia de Dios
no reemplaza el uso inteligente y
perseverante de nuestras fuerzas:
«Nuestra santificacion personal es un



don de Dios; pero el hombre no
puede permanecer pasivo»"”. Es
verdad que, por la gracia, nuestra
vida tiene un valor que excede
nuestras posibilidades, pero la gracia
no sustituye a la naturaleza: necesita
trabajar... jbailar! con ella. Se podria
decir que en nuestra vida todo es
nuestro y, al mismo tiempo, todo es
de Dios. «Sobre la continuidad de los
pequeiios hechos cotidianos,
agradables o penosos, previstos o
imprevistos, corre la serie paralela
de las gracias actuales, que en cada
instante se nos ofrecen. (...) Poco a
poco entre €l y nosotros se
establecerd una conversacion casi
ininterrumpida que sera la
verdadera vida interior»".

Asi las cosas, resultaria reductivo
describir esa vida que se despliega
en el corazon del hombre solo con
palabras como «lucha» o «combate».
Lo que, desde la perspectiva de las
resistencias que encontramos dentro



y fuera de nosotros, aparece como un
combate, desde una vision mas
amplia se puede describir como
actividad y movimiento, como
dinamismo y crecimiento. Estos
aspectos del desarrollo de cualquier
ser viviente —que incluyen la lucha
contra las amenazas o las asperezas
del ambiente como momentos de ese
mismo desarrollo— expresan de
manera mas lograda la riqueza de la
vida espiritual.

Mirar el paisaje, no solo el
suelo

Los alpinistas y los ciclistas de alta
montafia saben lo necesaria que es la
concentracion en el esfuerzo y la
dosificacion de las energias; de ahi
que muchas veces avancen mirando
casi solamente hacia el suelo. Sin
embargo, seria una lastima que esa
concentracion les impidiera gozar
del panorama que se abre a su
alrededor a medida que avanzan. En



el combate espiritual puede
ocurrirnos algo similar: que nos
fijemos demasiado en el mal que
queremos superar, o que solo
veamos el costo que tiene conseguir
algun bien. Por eso siempre es bueno
levantar la mirada para no perder de
vista todo lo que estamos ganando en
el camino.

«No te dejes vencer por el mal, antes
bien vence al mal con el bien» (Rm
12,21), escribe san Pablo en un
versiculo que san Josemaria a veces
resumia asi: «ahogar el mal en
abundancia de bien»'". E1 combate
cristiano no consiste tanto en una
lucha contra los pecados como en un
esfuerzo por alimentar esa vida que
nos ha sido entregada desde nuestro
bautismo. Por ejemplo, si en una
ocasion dejamos lo mejor para los
demas, podemos ver este
vencimiento como una lucha contra
el egoismo, 0 como un ejercicio para
no apegarnos a ciertas cosas; pero,



mejor todavia, podemos verlo como
una lucha por agrandar el corazodn,
por crecer en amor, en generosidad,
en desprendimiento, etc. Y esto no
por un afan individual de perfeccion,
sino porque, desde el corazon de
Cristo, queremos vivir para los
demas.

Estas dos distintas maneras de
enfocar el combate cristiano estan
unidas también a dos modos de
formular los propdsitos de mejora.
En este sentido, en lugar de
proponernos «no volver a hacer
algo», puede ser mucho mas
enriquecedor levantar la mirada,
contemplar el horizonte, y afirmar lo
que si queremos hacer. In omnibus
respice finem, dice un adagio clasico:
«en todas las cosas mira al fin»; o, en
una formulacion mas actual,
«empieza con el porqué». Para vivir
con los ojos en la meta es necesario
muchas veces tomar distancia de la
situacion concreta, tomarse el tiempo



de reflexionar, de compartir nuestras
impresiones con Dios. Entonces
veremos mejor: nos daremos cuenta
de que no esta en juego solamente un
propdasito inmediato, una pequefia
batalla concreta, sino nuestra
apertura a la gracia de Dios, a que
Dios haga de nosotros otro Jesus,
alter Christus.

Luchar es ya amar

«Hijos mios, no amemos de palabra y
de boca, sino de verdad y con

obras» (1 Jn 3,18). Nadie se siente
verdaderamente querido cuando el
amor, afirmado con todo tipo de
declaraciones y promesas, es
desmentido después por la via de los
hechos. Por eso, con cada una de
nuestras decisiones respondemos a
aquella pregunta de Jesus a Pedro:
«¢Me amas?» (Jn 21,16). La vida
cristiana —escribia el prelado del
Opus Dei— es «una respuesta libre,
llena de iniciativa y de



disponibilidad, a esta pregunta del
Sefior»"®. Cada momento en que nos
sobreponemos a nuestro egoismo,
cada esfuerzo por crecer en tal o cual
virtud que nos permitira servir
mejor; cada vez que escogemos la
humildad frente a nuestro deseo de
afirmarnos contra los demas,
estamos diciendo sin palabras a Dios:
te quiero mas.

«Este es nuestro destino en la tierra:
luchar, por Amor, hasta el ultimo
instante», escribio san Josemaria una
vez, haciendo balance al acabar el
afio™. Luchar por amor es mucho
mas que simplemente afiadir a la
lucha, desde fuera, un motivo de
amor: «Mientras hablabas con el
Sefior en tu oracion, has
comprendido con mayor claridad
que lucha es sinonimo de Amor, y le
has pedido un Amor mas grande»"".
El combate espiritual es mas
necesario que la victoria porque
«mientras hay lucha, lucha ascética,



hay vida interior. Eso es lo que nos
pide el Sefior: la voluntad de querer
amarle con obras, en las cosas
pequeiias de cada dia»™". Y 1o que
convierte la lucha en amor es la
finalidad del combate: por qué lucho
y para quién lucho. Estas respuestas
dan forma al mismo combate; se
convierten en la base misma de su
desarrollo.

Al leer las vidas de santos, es posible
que lleguemos a imaginar el combate
espiritual como la lucha de unos
héroes que se esfuerzan hasta el
limite, enfrentando tareas dificiles,
que exigen una gran fuerza interior,
una valentia fuera de lo comun. El
santo apareceria asi como «una
especie de “gimnasta” de la santidad,
que realiza unos ejercicios
inasequibles para las personas
normales»"?. Sin embargo, esta
impresion no capta lo esencial del
secreto de los santos; 1o que cuenta al
final —y en cada momento del



camino— es el amor, la caridad, que
viene de Dios. «Incluso el martirio
recibe su grandeza no de un acto de
fortaleza, sino principalmente de una
heroica accion de maravillosa
caridad. Los tres siglos de
persecucion de la primitiva Iglesia
fueron ciertamente tiempos de valor,
de heroica fortaleza, pero aun lo
fueron mas de ardiente amor de
Dios»™.

A veces, un excesivo afan de
seguridad puede llevarnos a un
planteamiento cuantitativo de la
lucha, por el que querriamos medir
nuestros progresos, Como quien se
confronta con un plan de
entrenamiento personalizado para
mejorar la forma fisica. Ciertamente,
es importante hacer propositos de
mejora, superarse en muchos
aspectos, sacrificar cosas, pero todo
€S0 No es necesariamente un signo
del progreso que se pretende
asegurar. La santidad, decia san



Josemaria, «no consiste en hacer
cosas cada dia mas dificiles, sino en
hacerlas cada dia con mas amor»™*,
Lo que da frutos espirituales no es
hacer cosas arduas, sino responder
CON amor a ese amor primero que
Dios nos tiene; santidad no significa
que uno «hace cosas grandes por si
mismo, sino que en su vida aparecen
realidades que no ha hecho él,
porque €l solo ha estado disponible
para dejar que Dios actuara»". Por
eso, porque todo inicia en el querer
gratuito de Dios, que nos ha dado el
don del Bautismo y de la vida
cristiana en nosotros, podemos
comprender lo que nos dice la
Sagrada Escritura: la santidad «no
depende de que uno quiera o de que
se esfuerce, sino de Dios, que tiene
misericordia» (Rm 9,16).

Saber que toda obra de santidad
inicia con un impulso divino, que es
Dios quien inici6 su obra y es él
mismo quien la llevara a término:



eso es 1o que marca nuestra
comprension de la batalla espiritual.
Nosotros no «ganamos puntos» ante
Dios, de modo que merezcamos su
amor: €l se nos da continuamente,
pase lo que pase. «La Iglesia ensefi6
reiteradas veces que no somos
justificados por nuestras obras o por
nuestros esfuerzos, sino por la gracia
del Sefior que toma la iniciativa (...).
Su amistad nos supera infinitamente,
no puede ser comprada por nosotros
con nuestras obras y solo puede ser
un regalo de su iniciativa de amor
(...). Asi como el supremo
mandamiento del amor, esta verdad
deberia marcar nuestro estilo de
vida, porque bebe del corazon del
Evangelio y nos convoca no solo a
aceptarla con la mente, sino a
convertirla en un gozo
contagioso»"?,

Como un deporte



¢Por donde es mejor «comenzar y
recomenzar»""'? ;En qué frente
concreto del alma inicia esta lucha?
La respuesta cambiara para cada
persona, pero una buena pista puede
ser detectar cuadl es nuestro defecto
mas recurrente, teniendo en cuenta
que suele tratarse de algo que guarda
intima relacion con nuestro modo de
ser. Por ejemplo, si somos muy
fuertes por temperamento, este
modo de ser podria con frecuencia
degenerar en formas bruscas; o si
nuestra caracteristica personal es la
amabilidad, el principal defecto
podria ser la blandura o el
apocamiento. El combate se enfocara
en excluir, primero, todo lo que sea
contrario al amor de Dios —es decir,
el pecado mortal—, después aquellas
cosas que impiden que nuestro
corazon se abra hacia el Sefior y
hacia los demds —es decir, los
pecados veniales— y, finalmente y
siempre, también las faltas de amor,
la mediocridad. Todo un programa



de vida que san Nicolas de Flue
condensod en unos pocos versos:
«Sefior mio y Dios mio, aparta de mi
todo lo que me aparte de ti. Sefior
mio y Dios mio, dame todo lo que me
acerque a ti. Sefior mio y Dios mio,
librame de mi mismo, para darme
todo entero a ti»"®.

A san Josemaria le gustaba comparar
esta lucha con el deporte: «La lucha
ascética no es algo negativo ni, por
tanto, odioso, sino afirmacion alegre.
Es un deporte»"®. Cualquier deporte
requiere esfuerzo, pero genera un
espacio de disfrute: por la
interaccion con otros, por las nuevas
vivencias, por el gozo de superarse...
Del mismo modo, con un poco de
entrenamiento podemos empezar a
pasarlo bien con el Sefior en medio
de la lucha espiritual. Asi, veremos
en las dificultades objetivas no solo
obstaculos, sino también
oportunidades para el desarrollo de
nuestra vida en Dios. Si aceptamos



las dificultades como un reto, nos
molestaran mucho menos. Cambiara
también el modo en que miramos a
quienes nos rodean, sobre todo
aquellos con quienes quizas tenemos
menor afinidad: «No digas: esa
persona me carga. —Piensa: esa
persona me santifica»®’.

Un factor clave en el entrenamiento
deportivo es la constancia. No se
consiguen grandes victorias en un
solo dia. A veces hacen falta muchos
intentos. «El deportista insiste, el
buen deportista pasa mucho tiempo
entrendndose, preparandose. Si se
trata de saltar, lo intenta una y otra
vez»™, Los pasos pequefios, con
tenacidad y perseverancia, llevan
finalmente al éxito. En este sentido,
suele ser mas eficaz hacer propositos
pequeiios y concretos, para vivirlos
con constancia, que hacer grandes
propositos que muchas veces
dejaremos incumplidos. Ademas, en
las batallas del alma es necesario



contar con el tiempo, comenzar y
recomenzar, rehacer los propdsitos
con humildad y creatividad, todas las
veces que sea necesario. Una
respuesta de amor se realiza
discretamente a lo largo de toda la
vida.

Como en el deporte, en la vida
espiritual también las derrotas
forman parte del juego. Pero, asi
como hay «mas alegria en el cielo por
un solo pecador que se convierta que
por noventa y nueve justos que no
necesitan convertirse» (Lc 15,7),
podemos pensar que con cada una de
nuestras pequerias victorias, o con
cada uno de nuestros «recomienzos»,
el Sefior se alegra mas que con todo
lo que ya nos sale bien. Aunque
siempre nos quede mucho por hacer,
no deberiamos continuar sin mas
después de una victoria. Las victorias
se saborean: cada paso adelante es
un momento para dar gracias a Dios,
para sacar fuerzas nuevas. No



podemos olvidar tampoco que no
estamos solos en nuestra lucha.
Como los atletas, tenemos personas
alrededor, puestas por Dios, que nos
ayudan a entrenarnos y a
superarnos. Podemos contar con
nuestros hermanos y hermanas en la
fe, con su oracion y con su apoyo; con
el de quienes nos han precedido y
nos ayudan desde el cielo; con el de
nuestro angel custodio y el de santa
Maria.

[ Ritual de la celebracién del
Bautismo de ninos.

2 Cfr. Rm 13,14; Gal 2,20.

Bl Benedicto XVI, Lectio Divina, 11-
VI-2012.

") San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 144.



51 Ibid., n. 176.

' R. Garrigou-Lagrange, Las tres
edades de la vida interior, Tomo I, p.
184ss.

' San Josemaria, Surco, n. 864.

® P, Ocariz, Carta pastoral, 9-1-2018,
n. 5.

® San Josemaria, En didlogo con el
Serior, n. 83.

191 Surco, n. 158.

" San Josemaria, Via Crucis, 32
estacion.

217 Ratzinger, «Dejar obrar a

Dios» (traduccion del original en
L’Osservatore Romano, 6-X-2002;
disponible en www.opusdei.org).

3 R. Garrigou-Lagrange, Las tres
edades de la vida interior, Tomo I, p.
167.



14 San Josemaria, Apuntes de la
predicacion (AGP, P10, n. 25), cit. por
E. Burkharty J. Lopez, Vida Cotidiana
y santidad en la ensefianza de san
Josemaria, Rialp, Madrid 2013, vol. II,
p- 295.

1317, Ratzinger, «Dejar obrar a Dios».

18] Francisco, Gaudete et exsultate,
nn. 52, 54, 55.

171 San Josemaria solia hablar asi de
la vida interior. Cfr. por ejemplo
Camino, n. 292; Forja, n. 384; Es
Cristo que pasa, n. 114.

"8 Esta oracion se puede encontrar,
por ejemplo, integrada en la que
pronuncio San Juan Pablo II ante la
tumba del santo, el 14-VI-1984. San
Josemaria rezaba con palabras
semejantes: «jAparta, Sefior, de mi lo
que me aparte de Ti!» (cfr.

A .Vazquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, Rialp, Madrid, 2003, vol. 3,
p. 462).



™1 Forja, n. 169.
200 camino, n. 174.

®1 En didlogo con el Sefior, n. 32.

Maria Schorghuber

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pa/article/combate-
cercania-mision-3-todo-es-nuestro-y-
todo-es-de-dios/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/es-pa/article/combate-cercania-mision-3-todo-es-nuestro-y-todo-es-de-dios/
https://opusdei.org/es-pa/article/combate-cercania-mision-3-todo-es-nuestro-y-todo-es-de-dios/
https://opusdei.org/es-pa/article/combate-cercania-mision-3-todo-es-nuestro-y-todo-es-de-dios/
https://opusdei.org/es-pa/article/combate-cercania-mision-3-todo-es-nuestro-y-todo-es-de-dios/

	Combate, cercanía, misión (3): Todo es nuestro y todo es de Dios
	Punto de partida: Dios nos ama sin condiciones
	Mirar el paisaje, no solo el suelo
	Luchar es ya amar


