opusdei.org

El mensaje y legado
social de san
Josemaria a 50 ainos
de su paso por
Ameérica

Conferencia pronunciada por
mons. Mariano Fazio, vicario
auxiliar del Opus Dei, durante
la segunda edicion de Be Do

Care, en Sao Paolo (Brasil), el
dia 10 de octubre de 2024.

20/12/2024



INDICE

1. Llamada universal a la
santidad, en medio del mundo,
en todos los dmbitos sociales

2. Unidad de vida

3. Formacion en doctrina social de

la Iglesia

. Sentido de responsabilidad

. Amor a la libertad, pluralismo

. Capacidad de dialogo

. Espiritu de servicio. Gobernar

es servir

8. Compasion y accion

N O U1 W

Descarga el texto de la
conferencia

PDF » El mensaje y legado social de
san Josemaria a 50 afios de su paso
por América.


https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/el-mensaje-y-legado-social-de-san-josemaria-a-50-anos-de-su-paso-por-america-latina20250204144844125952.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/el-mensaje-y-legado-social-de-san-josemaria-a-50-anos-de-su-paso-por-america-latina20250204144844125952.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/el-mensaje-y-legado-social-de-san-josemaria-a-50-anos-de-su-paso-por-america-latina20250204144844125952.pdf

Epub » El mensaje y legado social de
san Josemaria a 50 afios de su paso
por América.

Mobi » El mensaje y legado social de
san Josemaria a 50 afios de su paso
por América.

Google Books » El mensaje y legado
social de san Josemaria a 50 afios de
su paso por America.

Apple Books » El mensaje y legado
social de san Josemaria a 50 afios de
su paso por Ameérica.

1. Llamada universal a la
santidad, en medio del
mundo, en todos los ambitos
sociales

El mensaje que san Josemaria habia
recibido de Dios el 2 de octubre de


https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/el-mensaje-y-legado-social-de-san-josemaria-a-50-anos-de-su-paso-por-america-latina20250204144855773152.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/el-mensaje-y-legado-social-de-san-josemaria-a-50-anos-de-su-paso-por-america-latina20250204144855773152.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/el-mensaje-y-legado-social-de-san-josemaria-a-50-anos-de-su-paso-por-america-latina20250204144855773152.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/el-mensaje-y-legado-social-de-san-josemaria-a-50-anos-de-su-paso-por-america-latina20250204144914389955.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/el-mensaje-y-legado-social-de-san-josemaria-a-50-anos-de-su-paso-por-america-latina20250204144914389955.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/el-mensaje-y-legado-social-de-san-josemaria-a-50-anos-de-su-paso-por-america-latina20250204144914389955.mobi
https://play.google.com/store/books/details?id=Oc43EQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=Oc43EQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=Oc43EQAAQBAJ
http://books.apple.com/us/book/id6739423031
http://books.apple.com/us/book/id6739423031
http://books.apple.com/us/book/id6739423031

1928 se centraba en la llamada a la
santidad en medio del mundo a
traveés del trabajo profesional y de las
circunstancias ordinarias del
cristiano. Todos los cristianos estan
llamados a la santidad en virtud del
bautismo, y para la inmensa mayoria
de los hombres no se requiere
“salirse de su sitio” para tender hacia
ella. El mundo —la vida corriente,
con sus ambitos caracteristicos del
trabajo profesional, la familia y los
deberes de estado en la sociedad civil
— es el habitat donde el cristiano se
identifica con Cristo. La santificacién
de la vida ordinaria exige el auxilio
de la gracia y de la relacion personal
con Dios. Al mismo tiempo, la vida
espiritual misma necesariamente se
inserta y hace referencia a las
circunstancias normales del existir
en medio del mundo.

El Sefior espera que nos
santifiquemos y hagamos apostolado
en el seno de nuestra familia, en



nuestro lugar de trabajo, en los
circulos de amistades, en las
iniciativas sociales en las que
estamos metidos, en nuestro pueblo,
ciudad, region y pais. Siempre con
una vision universal, catolica, que
nos hace ver con los ojos de la fe que
el influjo que podemos tener en
nuestro ambiente puede llegar hasta
los confines del mundo. Pero hay que
empezar por lo que tenemos al
alcance de la mano. Si no
aprovechamos nuestras
circunstancias inmediatas, caeriamos
en visiones imaginarias que
impedirian toda fecundidad
apostolica.

Pongamos un ejemplo literario. En
Casa desolada, una de las mejores
novelas salidas de la pluma de
Charles Dickens, hay un personaje
grotesco: Mrs. Jellyby. Esta sefiora
representa a aquellas personas que
estan obsesionadas por ayudar a
todo el mundo —cuanto mas lejos de



sus circunstancias vitales esté ese
mundo, mejor— pero se olvidan de
que tienen personas necesitadas
junto a si, muchas veces en su misma
casa, en su comunidad de vecinos o
en su propia ciudad.

Mrs. Jellyby dedica todas las horas
del dia a escribir cartas, contestarlas,
organizar reuniones con el fin de
ayudar a una mision en Africa:
Borrioboola-Gha. Es madre de
familia numerosa, pero sus hijos
viven en medio del desorden y de la
suciedad. Nadie se ocupa de ellos, y
cuando reclaman la atencion de su
madre, ésta les reprocha que «no se
interesan de los grandes problemas
del mundo». En el fondo, segun Mrs.
Jellyby, sus hijos son unos egoistas.
También su marido es victima de la
preocupacion por la mision africana
de su esposa. Vive aislado, en medio
de problemas financieros terribles,
sin nadie que se preocupe por él.
Mrs. Jellyby se desentiende de los



problemas familiares, porque su
preocupacion radica en los pobres
africanos que tienen tantas
necesidades materiales 'y
espirituales. Preocupacion, por otro
lado, ingenua, pues se dedica a tejer
abrigos de lana, que poco uso
tendrian en los calores tropicales de
Africa™.

En realidad, la egoista es ella: su celo
por Africa es un escapismo para no
enfrentar los problemas y
necesidades ordinarios de todos los
dias: preparar la comida, limpiar la
casa, mantener el orden en medio de
una familia numerosa, cuidar a un
hijo enfermo, consolar al que esta
triste, animar a la hija que tiene
dificultades sentimentales, servir de
apoyo a su marido en los momentos
de crisis economica, mejorar la
convivencia con sus vecinos, etc.

El Senor nos llama a santificar la
vida ordinaria, incluidos todos los



aspectos de la vida social, con un
sano realismo sobrenatural.
Queremos cambiar el mundo, pero
hemos de comenzar por cambiar
nuestro propio corazon y el ambiente
que nos rodea. Para esta obra de
santificacion hay dos condiciones
necesarias: que mostremos
coherencia en nuestros actos con la
fe que profesamos, y que nos
formemos suficientemente para
regirnos por los principios del
Evangelio, que tanta luz echan sobre
los caminos para alcanzar el bien
comun de la sociedad. Pasemos a
analizar estas dos condiciones.

Volver al indice

2. Unidad de vida

En las circunstancias ordinarias
seguramente hemos visto —en



nuestra vida o en la de nuestros
parientes, amigos o vecinos—
incoherencias entre la moral natural
o la doctrina cristiana y las
actuaciones en la vida social de
muchos catolicos. Personas que no
respetan las leyes de transito, que
mienten en su declaracion
impositiva, que se hacen eco de
calumnias infundadas o que
simplemente tratan con desprecio a
quienes ocupan un lugar mas
humilde en la escala social. Todo esto
representa un obstaculo obvio para
la busqueda del bien comun con
sentido cristiano.

Hace ya muchos afos, escribia el
santo aragonés: «Es frecuente, en
efecto, aun entre catolicos que
parecen responsables y piadosos, el
error de pensar que solo estan
obligados a cumplir sus deberes
familiares y religiosos, y apenas
quieren oir hablar de deberes
civicos. No se trata de egoismo: es



sencillamente falta de formacion,
porque nadie les ha dicho nunca
claramente que la virtud de la piedad
—parte de la virtud cardinal de la
justicia— y el sentido de la
solidaridad cristiana se concretan
también en este estar presentes, en
este conocer y contribuir a resolver
los problemas que interesan a toda la
comunidad»®.

La llamada a la santidad en medio
del mundo lleva, como una de sus
consecuencias mas importantes, a
encarnar lo que san Josemaria
llamaba “unidad de vida”. Las
personas incoherentes en su
actuacion con su fe podrian ser
calificadas de hombres o mujeres con
una doble personalidad o, utilizando
una palabra muy citada en los
Evangelios, personas con doblez y
engafo.

Concluye san Josemaria: «Es, pues,
necesario imitar a Jesucristo para



darlo a conocer con nuestra vida.
Sabemos que Cristo se hizo hombre a
fin de introducir a todos los hombres
en la vida divina, para que —
uniéndonos a El— viviésemos
individual y socialmente la vida de
Dios»". Nétese que se habla de vivir
“socialmente” la vida de Dios.

Volver al indice

3. Formacion en doctrina
social de la Iglesia

Acabamos de ver como san
Josemaria sefialaba que la ignorancia
es uno de los factores que explican la
falta de compromiso social de los
catdlicos. Junto a la unidad de vida,
otra implicacion de la llamada a la
santidad en medio de las relaciones
sociales es el conocimiento de la
doctrina social de la Iglesia. Citemos



textualmente al santo aragonés: «Os
diré, a este proposito, cudl es mi gran
deseo: querria que, en el catecismo
de la doctrina cristiana para los
nifios, se ensefiara claramente cudles
son estos puntos firmes, en los que
no se puede ceder, al actuar de un
modo o de otro, en la vida publica; y
que se afirmara, al mismo tiempo, el
deber de actuar, de no abstenerse, de
prestar la propia colaboracion para
servir con lealtad y con libertad
personal, al bien comun. Es éste un
gran deseo mio, porque veo que asi
los catdlicos aprenderian esas
verdades desde nifios, y sabrian
practicarlas luego cuando fueran
adultos». Gracias a Dios, eso es ya
una realidad en el Catecismo de la
Iglesia Catdlica y en el Compendio de
doctrina social de la Iglesia.

El papa Francisco también se hace
eco de esta misma preocupacion. En
su enciclica Fratelli tutti expresa su
pena por la confusion que tienen



muchos cristianos en materias
sociales, como los que apoyan
nacionalismos cerrados, xenofobias y
desprecios por el que es diferente. El
remedio es la formacién: «La fe, con
el humanismo que encierra, debe
mantener vivo un sentido critico
frente a estas tendencias, y ayudar a
reaccionar rapidamente cuando
comienzan a insinuarse. Para ello es
importante que la catequesis y la
predicacion incluyan de modo mas
directo y claro el sentido social de la
existencia, la dimension fraterna de
la espiritualidad, la conviccién sobre
la inalienable dignidad de cada
persona y las motivaciones para
amar y acoger a todos»"",

Quien desee impregnar las
estructuras terrenales del espiritu de
Cristo necesariamente debe formarse
para no equivocar el camino. El
Evangelio echa una luz intensa para
comprender el proyecto de Dios
sobre la organizacion social, la



familia, la economia, la cultura.
Benedicto XVI hablaba con
frecuencia de los “principios no
negociables” que el cristiano
coherente debe defender para
acercar este mundo lo mas posible al
proyecto divino sobre el mismo. Pero
si hay principios “no negociables”
también hay muchas cosas que son
negociables, objeto de tratativas, de
dialogo, de busqueda de consensos,
etc. Distinguir las cosas unidas
esencialmente a la fe de las cosas
opinables es fundamental para
contribuir a la construcciéon de una
sociedad cada vez mas acorde a los
planes de Dios. Y para distinguir
correctamente hay que formarse
bien.

San Josemaria no pretendia que
todos los ciudadanos fueran
profesionales de la politica o de las
ciencias sociales, pero auspiciaba
que todos tuvieran «un minimo de
conocimiento de los aspectos



concretos que adquiere el bien
comun de la sociedad, en la que vive
cada uno, en unas circunstancias
historicas determinadas; y también
se puede exigir un minimo de
comprension de la técnica —de las
posibilidades reales, limitadas— de
la publica administracion y del
gobierno civil, porque sin esta
comprension no puede haber critica
serena y constructiva ni opiniones
sensatas»'®.

En Italia hay un dicho popular que
dice asi: Piove. Governo ladro!
(Llueve. iGobierno ladron!). La
critica facil, la protesta gratuita, las
reivindicaciones desorbitadas, que
estan tan al orden del dia en la vida
politica, en la opinion publica y en
las redes sociales, en nada
contribuyen a la busqueda del bien
comun. Seguir el consejo de san
Josemaria de formarnos bien y de
procurar entender con empatia el
mundo que nos circunda crearia un



ambiente de paz, de justicia y de
comprension que si ayudarian al
bien social de la comunidad.

Volver al indice

4. Sentido de responsabilidad

En el Evangelio son numerosas las
llamadas que el Sefior dirige a sus
discipulos para que tomen
conciencia de la responsabilidad que
les compete sobre el mundo. E1
cristiano ha de ser sal y luz, fermento
en la masa. La parabola de los
talentos, en la que el Sefior nos pide
hacer fructificar nuestras
capacidades en servicio de nuestros
hermanos se encuentra entre las mas
comentadas por la tradicion de la
Iglesia, pues es siempre un
despertador para evitar la pasividad
y la indolencia. La leemos en el



capitulo XXV de san Mateo, en donde
se encuentra también la descripcion
del Juicio Universal: el Sefior pedira
cuenta estrecha de como nos hicimos
cargo, de como fuimos responsables
de nuestros projimos, especialmente
de los mas necesitados.

La parabola del buen samaritano es
otro despertador de nuestra
responsabilidad para con todos. El
papa Francisco comenta que «esta
parabola es un icono iluminador,
capaz de poner de manifiesto la
opcion de fondo que necesitamos
tomar para reconstruir este mundo
que nos duele. Ante tanto dolor, ante
tanta herida, la Unica salida es ser
como el buen samaritano. Toda otra
opcion termina o bien al lado de los
salteadores o bien al lado de los que
pasan de largo, sin compadecerse del
dolor del hombre herido en el
camino. La pardbola nos muestra con
qué iniciativas se puede rehacer una
comunidad a partir de hombres y



mujeres que hacen propia la
fragilidad de los demas, que no dejan
que se erija una sociedad de
exclusion, sino que se hacen
projimos y levantan y rehabilitan al
caido, para que el bien sea comun. Al
mismo tiempo, la parabola nos
advierte sobre ciertas actitudes de
personas que solo se miran a si
mismas y no se hacen cargo de las
exigencias ineludibles de la realidad
humana»'”.

Unidad de vida y formacion en la
doctrina —siempre fundamentadas
en una vida espiritual sincera—
fortaleceran nuestro sentido de
responsabilidad social. Hay que dejar
de lado la pasividad, la comodidad, y
cargar sobre nuestros hombros este
mundo nuestro, tan lleno de
necesidades, de injusticias, de
sufrimientos. «Vuestro amor a todos
los hombres os debe llevar a afrontar
los problemas temporales con
valentia, segun vuestra conciencia.



No tengais miedo al sacrificio, ni a
asumir cargas pesadas. Ningun
acontecimiento humano puede seros
indiferente, antes al contrario todos
deben ser ocasion para hacer bien a
las almas y facilitarles el camino
hacia Dios»™.

La principal manifestacion del
sentido de responsabilidad social
radica en el cumplimiento de
nuestras obligaciones de estado:
trabajar bien, con toda la perfeccion
de que seamos capaces, para prestar
el servicio que nuestros
conciudadanos esperan en justicia de
nosotros; crear un ambiente familiar
apto para formar en virtudes a los
hijos, futuros ciudadanos
responsables; respetar las leyes y los
ordenamientos juridicos validos para
que la convivencia sea ordenada y
pacifica. Ahi nos espera el Sefior, y
asi podremos contribuir eficazmente
al bien comun. Mons. Fernando
Ocariz se referia al caracter



transformador del trabajo: «El
trabajo santificado es siempre una
palanca de transformacion del
mundo, y el medio habitual a través
del cual se deberian producir los
cambios que dignifican la vida de las
personas, de modo que la caridad y
la justicia empapen verdaderamente
todas las relaciones. El trabajo asi
realizado podra contribuir a
purificar las estructuras de pecado,
convirtiéndolas en estructuras donde
el desarrollo humano integral sea
una posibilidad real»",

Volver al indice

5. Amor a la libertad,
pluralismo

El bien comun implica crear las
circunstancias para que cada
persona pueda alcanzar su plenitud



en la vida personal y de relacion con
los demas. Para ello es necesario
garantizar amplios ambitos de
libertad. No es este el momento para
detenernos en todos los aspectos de
la libertad: solo sefialamos que la
plenitud de la vida humana es el
Amor —con mayuscula, que se
identifica con Dios—, y sin libertad
no podremos amar.

En muchas sociedades
contemporaneas la libertad sufre un
menoscabo preocupante. A fuerza de
imponer lo supuestamente “correcto”
desde una perspectiva cerrada al
espiritu, dicha libertad se ve
limitada, y muchas personas caen en
una espiral del miedo y el silencio
para no quedar fuera de juego, como
ha sucedido con la llamada cultura
de la cancelacion que estan
denunciando los rectores de algunas
de las universidades mas destacadas
de los Estados Unidos. En algunas
latitudes se imponen dictaduras de



un signo o de otro, impregnadas de
ideologias totalitarias, que impiden
expresar los pensamientos que no
coincidan con la doctrina oficial, bajo
pena de prisién. Mas grave aun son
los intentos de negar la libertad
religiosa a los ciudadanos, ejerciendo
una persecucion sistematica a los
que no comparten el credo unico
oficial de una sociedad basada en el
fundamentalismo. No se trata solo
del fundamentalismo religioso:
también el laicismo peca de
totalitario cuando impide las
manifestaciones publicas de una fe
religiosa.

A san Josemaria le gustaba el aire
limpio y el agua clara. Alli donde se
niega la libertad, el ambiente social
se llena de oscuridades y el agua que
deberia correr libérrima para saciar
la sed de los ciudadanos se estanca y
se pudre. Por eso, una de las
caracteristicas mas sobresalientes de
sus ensefianzas—y no solo en la



dimension social—era precisamente
su amor a la libertad. Afirmaba con
fuerza que hay un dmbito libérrimo
en la persona humana en la que solo
puede entrar el mismo interesado y
Dios, y que siempre ha de ser
respetado: la intimidad de las
conciencias. El respeto irrestricto por
el sagrario intimo de las conciencias
le llevaba a defender la libertad en
materia religiosa. Mantuvo
relaciones de auténtica amistad con
personas de todo credo o sin credo
alguno, y estaba dispuesto a dar la
vida para defender la libertad de sus
conciencias. Sostuvo un filial
forcejeo con la Santa Sede para que
permitieran que en el Opus Dei
pudiera haber cooperadores no
catolicos, e incluso no cristianos. Se
lleno de alegria con la declaracion
sobre la libertad religiosa Dignitatis
humanae, del Concilio Vaticano II.
Parafraseando la declaracion
magisterial, afirmaba: «Yo defiendo
con todas mis fuerzas la libertad de



las conciencias, que denota que a
nadie le es licito impedir que la
criatura tribute culto a Dios. Hay que
respetar las legitimas ansias de
verdad: el hombre tiene obligacion
grave de buscar al Sefior, de
conocerle y de adorarle, pero nadie
en la tierra debe permitirse imponer
al préjimo la practica de una fe de la
que carece; lo mismo que nadie
puede arrogarse el derecho de hacer
dafio al que la ha recibido de
Dios»™.

Junto a la libertad religiosa, san
Josemaria defendia la libertad de
todos los cristianos para defender sus
opiniones en las materias que Dios
ha dejado al libre albedrio de los
hombres. Fomentaba un clima vital
abierto, en el que cada uno pudiera
manifestarse sencillamente como
era, y en el que se respetaran las
opiniones de unos y otros. Detestaba
la tirania, «porque es contraria a la

dignidad de la persona humana»"", y



manifestaba un gran respeto por el
pluralismo en lo opinable, ya se
tratase de temas politicos, sociales,
economicos, culturales, deportivos:
en definitiva, en el ancho mundo de
lo no dogmatico. Leemos en Surco:
«Queé triste cosa es tener una
mentalidad cesarista, y no
comprender la libertad de los demas
ciudadanos, en las cosas que Dios ha
dejado al juicio de los hombres»"?,

En un articulo publicado en el diario
ABCde Madrid el 2 de noviembre de
1969, san Josemaria se expresaba de
este modo: «Dios, al crearnos, ha
corrido el riesgo y la aventura de
nuestra libertad. Ha querido una
historia que sea una historia
verdadera, hecha de auténticas
decisiones, y no una ficcidon ni un
juego. Cada hombre ha de hacer la
experiencia de su personal
autonomia, con lo que eso supone de
azar, de tanteo y, en ocasiones, de
incertidumbre. No olvidemos que



Dios, que nos da la seguridad de la fe,
no nos ha revelado el sentido de
todos los acontecimientos humanos.
Junto con las cosas que para el
cristiano estan totalmente claras y
seguras, hay otras —muchisimas—
en las que solo cabe la opinion: es
decir, un cierto conocimiento de lo
que puede ser verdadero y oportuno,
pero que no se puede afirmar de un
modo incontrovertible. Porque no
solo es posible que yo me equivoque,
sino que —teniendo yo razon— es
posible que la tengan también los
demads. Un objeto que a uno parece
concavo, parecera convexo a los que
estén situados en una perspectiva
distinta»™?.

La responsabilidad traia consigo la
obligacion moral de intervenir en la
vida de la sociedad, dejando alli una
impronta evangélica, siempre en el
respeto de las libres opciones
temporales. «Interpretad, pues, mis
palabras, como lo que son —



afirmaba en la célebre homilia del
Campus de la Universidad de
Navarra—: una llamada a que
ejerzais ja diario!, no solo en
situaciones de emergencia vuestros
derechos; y a que cumplais
noblemente vuestras obligaciones
como ciudadanos en la vida politica,
en la vida econémica, en la vida
universitaria, en la vida profesional,
asumiendo con valentia todas las
consecuencias de vuestras decisiones
libres, cargando con la
independencia personal que o0s
corresponde. Y esta cristiana
mentalidad laical os permitira huir
de toda intolerancia, de todo
fanatismo, lo diré de un modo
positivo, os hara convivir en paz con
todos vuestros conciudadanos, y
fomentar también la convivencia en
los diversos 6rdenes de la vida
social»™.

La libertad en materias opinables
forma parte esencial de su espiritu



secular y laical. Aborrecia de la
mentalidad de “partido unico”, y
reivindicaba para los cristianos la
libertad de opinion y las decisiones
responsables en sus actividades
profesionales y sociales: «No hay
dogmas en las cosas temporales. No
va de acuerdo con la dignidad de los
hombres el intentar fijar unas
verdades absolutas, en cuestiones
donde por fuerza cada uno ha de
contemplar las cosas desde su punto
de vista, segun sus intereses
particulares, sus preferencias
culturales y su propia experiencia
peculiar. Pretender imponer dogmas
en lo temporal conduce,
inevitablemente, a forzar las
conciencias de los demas, a no
respetar al préjimo»".

Hay que afadir que, en nuestro
autor, inseparablemente unida a esta
conciencia de la libertad del cristiano
en lo temporal, estaba la obligacion
de la formacion de la conciencia y



también la afirmacion del derecho-
deber de la Jerarquia eclesiastica de
pronunciar juicios morales sobre las
realidades temporales cuando lo

exigiera la fe y la moral cristianas™®.

Volver al indice

6. Capacidad de dialogo

El pluralismo social impulsado por
san Josemaria implica que se
instaure en la sociedad una “cultura
del didlogo”. Precisamente al didlogo
san Pablo VI dedico su primera
enciclica, Ecclesiam suam. El fun-
dador del Opus Dei animaba a no
discutir, sino a intercambiar
pareceres, con caridad y respeto por
la persona que opina de forma
diversa de la nuestra. Para dialogar
hace falta humildad: no somos
duerfios de la verdad y podemos —y



debemos— aprender de los demas;
hace falta caridad: nunca podremos
maltratar a una persona por mas que
estemos seguros de que esta
equivocada; hace falta comprension,
es decir, ponernos en las cir-
cunstancias de los demas. En
definitiva, en el didlogo ejercitamos
muchas virtudes cristianas que
hacen mas humana la sociedad en la
que vivimos.

Para que el didlogo sea real, resulta
clave permanecer fiel a la propia
identidad. La inmensa mayoria de
las cuestiones son opinables. A su
vez, hay un nucleo de verdades —
tanto de fe como de orden natural—
en las que una persona de conciencia
recta no puede ceder: se trata de la
“santa intransigencia”, en expresion
usada por san Josemaria, o de los
“principios no negociables” de
Benedicto XVI. Un punto de Surco
citado anteriormente termina asi:
«Solo en la fe y en la moral hay un



criterio indiscutible: el de nuestra
Madre la Iglesia»."” Defender con
garbo esos puntos irrenunciables no
significa ser fundamentalistas: es ser
coherentes con nuestra conciencia
humana y cristiana.

En una carta enviada a sus hijos el 21
de enero de 1966, san Josemaria se
explayaba sobre el didlogo que todo
cristiano ha de mantener en la
sociedad, para hacerla mas humana
y, en consecuencia, mas cristiana.
Vamos a reproducir algunos pasajes
de esta carta, pues considero que
merece ser conocida y sobre todo
aplicada en un ambiente de
crispacion como es el actual en el
debate publico, tanto en lo politico
como en lo cultural y religioso.

Como siempre, el modelo es la vida
de Jesus, que mantuvo un didlogo
ininterrumpido con todo tipo de
personas. «Con la luz siempre nueva
de la caridad, con un generoso amor



a Dios y al projimo, renovaremos, a
la vista del ejemplo que nos dio el
Maestro, nuestras ansias de
comprender, de disculpar, de no
sentirnos enemigos de nadie»"®.
Nuestra actitud ha de ser la de
sembradores de paz y alegria en el
mundo, amando y defendiendo la
libertad de las almas, ganada y
respetada por el mismo Sefior.

San Josemaria concebia como
finalidad propia del Opus Dei —pero
podemos aplicarla a todos los
cristianos— «extender por todo el
mundo el mensaje de amor y de paz,
que el Sefior nos ha legado; para
invitar a todos los hombres al
respeto de los derechos de la
persona»"?,

El fundador describe un panorama
poco alentador de los tiempos que le
habian tocado vivir, que son muy
similares a los nuestros: se habla
mucho de paz, pero la paz brilla por



su ausencia; se habla de democracia
e igualdad, pero hay castas cerradas
e impenetrables; se clama por la
comprension, pero no se vive,
tampoco entre los cristianos. «Son
momentos, en los que los fanaticos e
intransigentes —incapaces de
admitir razones ajenas— se curan en
salud, tachando de violentos y
agresivos a los que son sus victimas.
Nos ha llamado (el Sefior), en fin,
cuando se oye hablar mucho de
unidad, y quiza sea dificil concebir
que pueda darse mayor desunion, no
ya entre los hombres en general, sino
entre los mismos catolicos»™”,

San Josemaria aborda un tema
central en la actuacion de los
cristianos en la plaza publica:
fidelidad a la doctrina —que llama,
como hemos visto, “santa
intransigencia”— y acogida y respeto
por todas las personas, también las
que se encuentran en el error: es la
“santa transigencia”. Y aclara: «Es



preciso, sin embargo, que ensefnéis a
mucha gente a practicar esta
doctrina, porque no es dificil
encontrar quien confunda la
intransigencia con la intemperancia,
y la transigencia con la dejacion de
derechos o de verdades que no se
pueden baratear»™'.

Los cristianos no podemos transigir
con las verdades de fe. El depdsito de
la Revelacion no nos pertenece. Si se
hicieran los cambios en la doctrina
que muchos pretenden, con la buena
intencion de que todos nos
pusiéramos de acuerdo, saldria una
especie de religion vaga y
sentimental, que ya no seria sal y luz.
El cristiano ha de defender lo que la
Iglesia ensefia en materia de fey
costumbres «con el ejemplo, con la
palabra, con vuestros escritos, con
todos los medios nobles que estén a
vuestro alcance»™.



La fidelidad a la verdad no nos
puede llevar al deseo de aniquilar al
que se equivoca, o a dejarnos
arrastrar por la ira o a caer en el
fanatismo. No se trata de ser un
“martillo de herejes”. Hay que
distinguir entre el error y la persona
equivocada. Pero en el error mismo
se debe rescatar la parte de verdad
que conlleva. «Las ideas malas no
suelen ser totalmente malas; tienen
ordinariamente una parte de bien,
porque si no, no las seguiria nadie.
Tienen casi siempre una chispa de
verdad, que es su banderin de
enganche; pero esa parte de verdad
no es de ellas: esta tomada de Cristo,
de la Iglesia; y por tanto son esas
ideas buenas —que estan mezcladas
con el error— las que han de venir
detrds de los cristianos, que poseen
la verdad plena: no hemos de ser
nosotros los que vayamos detras de
ellas»™.



La “santa transigencia” nos lleva a
convivir con todos, a dialogar con
todos. «Debemos vivir, en una
palabra, en una conversacion
continua con nuestros comparieros,
con nuestros amigos, con todas las
almas que se acerquen a nosotros.
Esta es la santa transigencia.
Ciertamente podriamos llamarla
tolerancia, pero tolerar me parece
poco, porque no se trata solo de
admitir, como un mal menor e
inevitable, que los demas piensen de
modo diferente o estén en el error.
Se trata también de ceder, de
transigir en todo lo nuestro, en lo
opinable, en aquello que —no
tocando lo esencial— podria ser
motivo de discrepancia. Se trata, en
fin, de limar asperezas, donde
puedan limarse, para crear una
plataforma de entendimiento, que
facilite la luz a los equivocados»™*.

Si faltara este talante abierto,
hariamos un mal servicio a la



verdad, como los que «convierten su
vida en una perpetua cruzada, en
una constante defensa de la fe, pero
a veces se obcecan, olvidando que la
caridad y la prudencia deberian regir
esos buenos deseos, y se hacen
fanaticos. A pesar de su recta
intencion, el gran servicio que
quieren prestar a la verdad se
desnaturaliza, y acaban haciendo
mas mal que bien, defendiendo quiza
su opinion, su amor propio, su
cerrazon de ideas. Como el hidalgo
de la Mancha, ven gigantes donde no
hay mas que molinos de viento; se
convierten en personas
malhumoradas, agrias, de celo
amargo, de modales bruscos, que no
encuentran nunca nada bueno, que
todo lo ven negro, que tienen miedo
a la legitima libertad de los hombres,
que no saben sonreir»?",

Lejos de esta actitud, la conducta del
cristiano en el debate publico esta
presidida por la caridad, que tiene,



entre otras caracteristicas, la
delicadeza en el trato, la buena
educacion, el amor a la libertad
ajena, la cordialidad, la simpatia. Por
otro lado, no podemos limitarnos a
hablar o a dar buen ejemplo: «es
menester también que escuchéis, que
estéis dispuestos a entablar un
dialogo franco y cordial con las

almas que desedis acercar a Dios»™®.

San Josemaria impulsa a comprender
a todos, a ir del brazo con todos, a
trabajar juntos también con las
personas que estan en otra sintonia
ideologica. Para acercar a estas
personas a la verdad es necesario
fortalecer nuestra formacion
doctrinal y regarlo todo con la
caridad de Cristo. «¢Contra quién
estamos? Contra nadie. No puedo
querer al diablo, pero a todos los que
no sean el diablo —por malos que
sean o parezcan— los quiero bien.
No me siento ni me he sentido nunca
contrario a nadie; rechazo las ideas



que van contra la fe o contra la moral
de Jesucristo, pero al mismo tiempo
tengo el deber de acoger, con la
caridad de Cristo, a todos los que las
profesen»®”,

En 1974 san Josemaria realizo una
visita pastoral por algunos paises de
Ameérica del Sur. En Argentina habia
un ambiente tenso, de desunion
nacional y de violencia fratricida.
Sus palabras en voz alta resonaron
en los corazones de miles de
argentinos que estaban sufriendo esa
situacion, y que bien pueden
aplicarse a muchas circunstancias de
la actualidad: «Que sembréis la paz y
la alegria por todos lados; que no
digais ninguna palabra molesta para
nadie; que sepdis ir del brazo de los
que no piensan como vosotros. Que
no os maltratéis jamas; que seais
hermanos de todas las criaturas,
sembradores de paz y alegria»”®,

Volver al indice



7. Espiritu de servicio.
Gobernar es servir

La palabra servicio no goza de
demasiada popularidad. En cambio,
la palabra poder se presenta como
algo apetecible. Este hecho quiza
pone de manifiesto que vivimos en
un mundo secularizado, que ha
olvidado que reinar es servir. Por lo
menos esta fue siempre la vision
cristiana de la autoridad. Quien
ocupa un puesto de responsabilidad
en la sociedad —un gobernante, una
profesora universitaria, un padre de
familia, etc.—ha de ser consciente de
que estd alli para servir a sus
subditos, a sus alumnos, a los
miembros de su familia. Con
frecuencia vemos lo contrario: se
considera que quien ejerce el poder
tiene la posibilidad de servirse a si
mismo. Ve el poder como una
propiedad personal desde la cual



medrar. De ahi surgen fenémenos
tan difundidos en los cinco
continentes como la corrupcion
politica y econdmica, la
arbitrariedad, los deseos de
perpetuarse en el poder. La historia 'y
la literatura —pensemos en tantos
reyes de las obras de Shakespeare,
como Macbheth o Ricardo III— lo
demuestran sobradamente. Gracias a
Dios, también hay numerosos
ejemplos de personas que ejercen el
poder con autoridad moral, con
suavidad, con respeto, con espiritu
de servicio: honran el nombre de
“ministros”, palabra que viene del
latin “ministrare”, es decir, servir.

Una de las caracteristicas que san
Josemaria sefiala con mas frecuencia
para la santificacion todas las
dimensiones sociales es
precisamente el espiritu de servicio.
Toda tarea humana honesta tiene
como finalidad intrinseca el servicio
a los demas. Sirve tanto el médico



como el ama de casa, el barrendero
municipal como la investigadora o el
empleado bancario. El servicio no es
algo anadido al trabajo humano.
«Vamos a pensar despacio qué hay
en la entrafia de nuestra labor
profesional. Os diré que es una sola
intencion: servir. Porque en el
mundo, ahora, la importancia de la
mision social de todas las profesiones
esta clara: hasta la caridad se ha
hecho social, hasta la ensefianza se
ha hecho social»*.

Escriva se referia al deseo
sobrenatural de servir a Dios y a las
almas que ha de reinar en los
corazones de todos los cristianos, y
que tiene también una dimension
humana: «tratar de lograr la
perfeccion cristiana en el mundo
limpiamente, con vuestra libérrima y
responsable actuacion en todos los
campos de la actividad ciudadana.
Un servicio abnegado, que no
envilece, sino que educa, que



agranda el corazon —lo hace
romano, en el sentido mas alto de
esta palabra— y lleva a buscar el
honor y el bien de las gentes de cada
pais: para que haya cada dia menos
pobres, menos ignorantes, menos
almas sin fe, menos desesperados,
menos guerras, menos inseguridad,
mas caridad y mas paz»"".

El espiritu de servicio lleva
necesariamente a pensar en los
demads, a vivir esa clave
antropoldgica cristiana, sefialada en
el n. 24 de la Gaudium et spes: la
persona humana se realiza en el don
sincero de si. En el entramado de las
relaciones sociales es donde
ejercemos esa entrega a los demas.
«La actuacion de cada uno de
nosotros, hijos es personal y
responsable. Debemos procurar dar
buen ejemplo ante cada persona y
ante la sociedad, porque un cristiano
no puede ser individualista, no
puede desentenderse de los demas,



no puede vivir egoistamente, de
espaldas al mundo: es esencialmente
social, miembro responsable del
Cuerpo Mistico de Cristo»"".

De acuerdo con su vision, si en la
sociedad prima el espiritu de
servicio, la transformacion del
mundo —siempre conscientes de las
humanas limitaciones— sera una
realidad. «Nuestra labor apostdlica
contribuira a la paz, a la
colaboracion de los hombres entre si,
a la justicia, a evitar la guerra, a
evitar el aislamiento, a evitar el
egoismo nacional y los egoismos
personales: porque todos se daran
cuenta de que forman parte de toda
la gran familia humana, que esta
dirigida por voluntad de Dios a la
perfeccion»®. San Josemaria es un
maestro a la hora de ampliar
horizontes: aunque nuestra tarea en
la sociedad sea aparentemente
infima o de poca importancia a los



ojos humanos, podemos cambiar el
mundo precisamente desde alli.

Si todos los ambitos sociales
constituyen una oportunidad para
contribuir al bien comun, para
servir, es evidente que algunos de
ellos son estratégicos. San Josemaria
sefiala en particular el servicio
publico, la actividad politica. «<En
todos los campos donde los hombres
trabajan os habéis de hacer
presentes también vosotros, con el
maravilloso espiritu de servicio de
los seguidores de Jesucristo, que no
Vino a ser servido sino a servir: sin
abandonar imprudentemente —seria
error gravisimo— la vida publica de
las naciones, en la que actuaréis
como ciudadanos corrientes, que eso
sois, con libertad personal y con
personal responsabilidad»®®. E
insiste: «La presencia leal y
desinteresada en el terreno de la
vida publica ofrece posibilidades
inmensas para hacer el bien, para



servir: no pueden los catolicos (...)
desertar ese campo, dejando las
tareas politicas en las manos de los
que no conocen o no practican la ley
de Dios, o de los que se muestran
enemigos de su Santa Iglesia»™.

Siguiendo una larga tradicion de
filosofia politica y de doctrina social,
cuyos representantes mas eximios
son Platon, Aristdteles, san Agustin y
santo Tomas, Escriva ofrece una
definicion de la actividad politica:
«Politica, en el sentido noble de la
palabra, no es sino un servicio para
lograr el bien comun de la Ciudad
terrena. Pero este bien tiene una
extension muy grande y, por
consiguiente, es en el terreno politico
donde se debaten y se dictan leyes de
la mas alta importancia, como son las
que conciernen al matrimonio, a la
familia, a la escuela, al minimo
necesario de propiedad privada, a la
dignidad —a los derechos y los

deberes— de la persona humana»™®.



En los textos de filosofia politica
clasicos es habitual encontrar
apartados dedicados a las virtudes
del gobernante. Son numerosos los
textos de san Josemaria en el que
recoge una serie de consejos para
gobernar bien en vistas al bien
comun. Por ejemplo, saber repartir
responsabilidades, sin acaparar el
poder en una sola persona (cfr. Surco
972); rodearse de personas doctasy
rectas moralmente, y no de
mediocres para querer sobresalir
(cfr. Surco, 968); tomar las decisiones
escuchando a los colaboradores, para
evitar visiones unilaterales (cfr.
Surco 392); nunca juzgar o hablar
con ligereza sobre personas o temas
que el gobernante desconoce (cfr.
Surco 397); tener la conviccién de
que quien gobierna no lo sabe todo y
debe aprender de los demas (cfr.
Surco 388).

En una carta fechada en 1959y
dirigida a los miembros del Opus Dei,



daba una serie de indicaciones que
no obedecian a sus ideas politicas
personales, sino a la doctrina social
de la Iglesia: «Cuando hayais de
participar en tareas de gobierno,
poned todo el emperfio en dictar leyes
justas, que puedan cumplir los
ciudadanos. Lo contrario es un abuso
de poder y un atentado a la libertad
de la gente: deforma sus conciencias,
ademas, porque —en esos casos—
tienen perfecto derecho a dejar de
cumplir esas leyes que solo lo son de
nombre»®®.

Al mismo tiempo, no era suficiente
dictar buenas leyes, sino hacer
participes a todos los ciudadanos del
bien comun, y en particular a los mas
débiles: «Respetad la libertad de
todos los ciudadanos, teniendo en
cuenta que el bien comun debe ser
participado por todos los miembros
de la comunidad. Dad a todos la
posibilidad de elevar su vida, sin
humillar a unos, para levantar a los



demas; ofreced, a los mas humildes,
horizontes abiertos para su futuro: la
seguridad de un trabajo retribuido y
protegido, el acceso a la igualdad de
cultura, porque esto —que es justo—
llevara luz a sus vidas, cambiara su
humor y les facilitara la busqueda de
Dios y de realidades mas altas»"”.

Volver al indice

8. Compasion y accion

Una de las caracteristicas mas
presentes en la cultura
contemporanea es el rechazo a todo
tipo de discriminacion. Es algo muy
positivo desde una mirada cristiana,
aunque con dolor comprobamos que
muchas veces se sigue discriminando
a distintos grupos de personas, sobre
todo a los mas débiles 0 a quienes
tienen capacidades diferentes. A



estos grupos se suman los que
consideran que hay verdades
objetivas, 0 quienes piensan que esta
vida tiene sentido, o los que se
atreven a profesar su fe
publicamente: no es raro que esas
personas —muchos de los lectores de
este libro, supongo— sean tachadas
de fundamentalistas, incapaces de
dialogar con quien piensa distinto o
que constituyen un peligro para la
democracia.

Recientemente, un documento de la
Santa Sede ha reafirmado la
dignidad de toda persona: «Una
dignidad infinita, que se fundamenta
inalienablemente en su propio ser, le
corresponde a cada persona
humana, mas alla de toda
circunstancia y en cualquier estado o
situacion en que se encuentre. Este
principio, plenamente reconocible
incluso por la sola razon,
fundamenta la primacia de la



persona humana y la proteccion de
sus derechos»™®,

Con el fin de aclarar posibles
malentendidos sobre el término
dignidad, el documento explica que
se pueden distinguir cuatro
dimensiones de la misma: dignidad
ontologica, dignidad moral, dignidad
social y dignidad existencial. La
primera dimension es la mas
importante. La dignidad ontologica
«corresponde a la persona como tal
por el mero hecho de existir y haber
sido querida, creada y amada por
Dios. Esta dignidad no puede ser
nunca eliminada y permanece valida
mas alla de toda circunstancia en la
que pueden encontrarse los
individuos»™. La dignidad moral se
refiere al ejercicio de la libertad por
parte de la persona humana. Muchas
veces hacemos un mal uso de la
libertad, y en ese caso nos
comportamos de un modo “no digno”
de la persona humana. «La historia



nos atestigua que el ejercicio de la
libertad contra la ley del amor
revelada por el Evangelio puede
alcanzar cotas incalculables de mal
infligido a los otros. Cuando esto
sucede, nos encontramos ante
personas que parecen haber perdido
todo rastro de humanidad, todo
rastro de dignidad. A este respecto, la
distincion introducida aqui nos
ayuda a discernir con precision entre
el aspecto de la dignidad moral, que
de hecho puede “perderse”, y el
aspecto de la dignidad ontoldgica que
nunca puede ser anulada. Y es
precisamente en razon de esta ultima
que se debera trabajar con todas las
fuerzas, para que todos los que han
hecho el mal puedan arrepentirse y
convertirse»*”,

La dignidad social hace referencia a
las condiciones de vida de una
persona. Se puede afirmar que hay
vidas “indignas” porque sus
circunstancias sociales no respetan la



dignidad ontoldgica de la que goza
toda persona. Hablar de una “vida
indigna” «no indica en modo alguno
un juicio hacia la persona, al
contrario, quiere destacar el hecho
de que su dignidad inalienable se
contradice por la situacion en la que
se ve obligada a vivir»"*". Por ultimo,
la dignidad existencial: «con esta
expresion nos referimos a
situaciones de tipo existencial: por
ejemplo, al caso de una persona que,
aun no faltandole, aparentemente,
nada de esencial para vivir, por
diversas razones, le resulta dificil
Vivir con paz, con alegria y con
esperanza. En otras situaciones es la
presencia de enfermedades graves,
de contextos familiares violentos, de
ciertas adicciones patologicas y de
otros malestares los que llevan a
alguien a experimentar su propia
condicion de vida como “indigna”
frente a la percepcion de aquella
dignidad ontoldgica que nunca
puede ser oscurecida Las



distinciones aqui introducidas, en
todo caso, no hacen mas que
recordarnos el valor inalienable de
esa dignidad ontologica enraizada en
el ser mismo de la persona humana y
que subsiste mas alla de toda
circunstancia»*.

San Juan Pablo I, desde una
perspectiva personalista, subrayaba
que «la persona es un ser para el que
la Unica dimension adecuada es el
amor»**, Y Francisco afiade: «El
amor implica entonces algo mas que
una serie de acciones benéficas. Las
acciones brotan de una union que
inclina mas y mas hacia el otro
considerandolo valioso, digno, grato
y bello, mas alla de las apariencias
fisicas o morales. El amor al otro por
ser quien es, nos mueve a buscar lo
mejor para su vida. Sélo en el cultivo
de esta forma de relacionarnos
haremos posibles la amistad social
que no excluye a nadie y la
fraternidad abierta a todos»™".



San Josemaria, siguiendo el ejemplo
de Jesucristo crucificado, decia que
todo cristiano debia abrir los brazos
de par en par, para abrazar a todas
las almas. Consideraba que toda
persona tenia un valor infinito, pues
«valemos toda la sangre de Cristo».
Utilizando la terminologia del
documento que acabamos de citar,
podemos afirmar sin equivocarnos
que, tanto en su vida como en su
doctrina, vivia con todas sus
consecuencias el respeto a la
dignidad de la persona humana en
sus cuatro dimensiones. Dignidad
ontologica que le llevaba a defender
la vida desde el momento de la
concepcion hasta la muerte natural,
en un apostolado constante en un
contexto cultural donde ya estaba
muy desarrollada la mentalidad anti-
vida; dignidad moral, que le llevaba a
buscar al pecador para acercarlo a
las fuentes de la gracia, incluso
llegando hasta las puertas del
infierno; dignidad social,



despertando las conciencias de todas
las personas de buena voluntad para
promover el desarrollo de todos, en
especial de los mas pobres, y
alcanzar un nivel de vida concorde
con la dignidad de hijos de Dios; v,
por ultimo, la dignidad existencial,
por su constante preocupacion por
acompaiiar a las personas solas,
consolar a los enfermos, predicar la
paz familiar, etc.

A la actitud personal de san
Josemaria se unia sus ansias de
infundir en sus hijos espirituales y en
todas las personas a las que llegaba
su predicacion, la responsabilidad de
colaborar en la solucion de los
problemas sociales. Si un primer
paso es la “compasion” ante el débil,
el pobre, el discriminado, el siguiente
paso ha de ser la “accion”: el
cristiano —y toda persona de buena
voluntad—, no puede quedarse
cruzada de brazos frente a las
injusticias sociales. Su amor a Cristo,



a quién veia en los pobres, 1o
impulsaba a buscar medios para
revertir las situaciones de pobrezay
miseria de tantas personas en los
cinco continentes. Consideraba que,
si la vida espiritual era auténtica,
necesariamente debia desembocar
en la cercania a las personas que
sufren. De otra manera, se caeria en
una religiosidad subjetivista, que
encerraria una comodidad ajena al
espiritu de Cristo®. «No se ama la
justicia —escribia en una homilia
dedicada a san José—, si no se ama
verla cumplida con relacion a los
demas. Como tampoco es licito
encerrarse en una religiosidad
cémoda, olvidando las necesidades
de los otros. El que desea ser justo a
los ojos de Dios se esfuerza también
en hacer que la justicia se realice de
hecho entre los hombres. Y no so6lo
por el buen motivo de que no sea
injuriado el nombre de Dios, sino
porque ser cristiano significa recoger
todas las instancias nobles que hay



en lo humano. Parafraseando un
conocido texto del apodstol San Juan,
se puede decir que quien afirma que
es justo con Dios, pero no es justo con
los demds hombres, miente: y la
verdad no habita en é1»"°.

Respetando el legitimo pluralismo
que existe a la hora de encontrar las
soluciones técnicas para resolver las
emergencias sociales, no dejaba de
recordar a todos que parte central
del Evangelio es la predileccion por
los pobres y enfermos, que deben
gozar de los mismos derechos de los
demas hombres. Sin medias tintas,
afirmaba a mediados del siglo
pasado: «En estos tiempos de
confusion, no se sabe lo que es
derecha, ni centro, ni izquierda, en lo
politico y en lo social. Pero si por
izquierda se entiende conseguir el
bienestar para los pobres, para que
todos puedan satisfacer el derecho a
vivir con un minimo de comodidad, a
trabajar, a estar bien asistidos si se



ponen enfermos, a distraerse, a tener
hijos y poderles educar, a ser viejos y
ser atendidos, entonces yo estoy mas
a la izquierda que nadie.
Naturalmente, dentro de la doctrina
social de la Iglesia, y sin
compromisos con el marxismo o con
el materialismo ateo; ni con la lucha
de clases, anticristiana, porque en
estas cosas no podemos transigir»*"".

Para san Josemaria hay exigencias de
justicia ineludibles, y se deben
buscar todos los medios idoneos para
que se respeten. A su vez, en su
vision social impregnada por el amor
de Cristo, consideraba que la justicia
sola no basta. «Convenceos de que
unicamente con la justicia no
resolveréis nunca los grandes
problemas de la humanidad. Cuando
se hace justicia a secas, no o0s
extrafiéis sila gente se queda herida:
pide mucho mas la dignidad del
hombre, que es hijo de Dios. La
caridad ha de ir dentro y al lado,



porque lo dulcifica todo: Dios es
amor (...). Para llegar de la estricta
justicia a la abundancia de la caridad
hay todo un trayecto que recorrer. Y
no son muchos los que perseveran
hasta el fin. Algunos se conforman
con acercarse a los umbrales:
prescinden de la justicia y se limitan
a un poco de beneficencia que
califican de caridad. (...) La caridad,
que es Como un generoso
desorbitarse de la justicia, exige
siempre el cumplimiento del deber:
se empieza por lo justo; se continua
por lo mas equitativo (...); pero para
amar se requiere mucha finura,
mucha delicadeza, mucho respeto,
mucha afabilidad: en una palabra,
seguir aquel consejo del Apdstol:
“llevad los unos las cargas de los
otros, y asi cumpliréis la ley de
Cristo”. Entonces si, ya vivimos
plenamente la caridad, ya realizamos
el mandato de Jesus»™*®.



A'lo largo de su vida, el fundador del
Opus Dei alenté innumerables
iniciativas en servicio de los mas
necesitados: institutos de formacion
profesional, dispensarios médicos,
escuelas agrarias, centros de
formacion para empleadas del hogar,
etc. A su vez, no tenia una
mentalidad “asistencialista”: habia
que poner en manos de los mas
necesitados los instrumentos
necesarios para que pudieran salir
adelante por ellos mismos,
respetando su dignidad. Eso
implicaba darles formacion humana
y profesional, sin olvidar la
formacion espiritual, porque
entonces como ahora —es una
denuncia del papa Francisco— «la
peor discriminacion que sufren los
pobres es su falta de atencion
espiritual»*”. Lo decia el mismo san
Josemaria: «Hijos de mi alma, no
olvidéis que la miseria mas triste es
la pobreza espiritual, la carencia de



la doctrina y de la participacion en la
vida de Cristo»"",

También impulso universidades y
escuelas de negocios en los que se
procura fomentar la responsabilidad
social y el espiritu de servicio, para
poner esa formacion de altura al
servicio del bien comun. Procuro que
las personas mas educadas y con
mayores posibilidades economicas
afinaran su sensibilidad social,
producto no tanto de unos principios
de filosofia politica o econdmica, sino
de una mentalidad que se amolda a
los sentimientos del Corazon de
Cristo: «Un hombre o una sociedad
que no reaccione ante las
tribulaciones o las injusticias, y que
no se esfuerce por aliviarlas, no son
un hombre o una sociedad a la
medida del amor del Corazon de
Cristo. Los cristianos —conservando
siempre la mas amplia libertad a la
hora de estudiar y de llevar a la
practica las diversas soluciones y, por



tanto, con un logico pluralismo—,
han de coincidir en el idéntico afan
de servir a la humanidad. De otro
modo, su cristianismo no sera la
Palabra y la Vida de Jesus: serd un
disfraz, un engafio de cara a Dios y
de cara a los hombres»®".

No podemos conformarnos con
resolver los problemas personales y
familiares. Son prioritarios, pero han
de constituir la plataforma para
lanzarnos “mar adentro” a buscar a
todos los hombres, a llevar el
mensaje de Cristo a cadaunoy a
cada una. «La caridad de Cristo —
escribe san Pablo— nos urge» (2 Cor
5,14). Y el amor implica entrega, salir
de uno mismo, don sincero de si. Con
otras palabras, lleva a complicarnos
la vida. En Venezuela, en una de esas
reuniones multitudinarias que
mantuvo con todo tipo de personas,
contestando a una pregunta sobre la
educacion de los hijos en relacion



con los bienes materiales, san
Josemaria sefialo:

«Yo les pasearia un poco... por esos
barrios que hay alrededor de la gran
ciudad de Caracas. Les pondria la
mano delante de los ojos, y después
la quitaria para que vieran las
chabolas, unas encima de otras: jy ya
les has contestado! Que sepan que el
dinero lo tienen que aprovechar
bien; que han de saberlo
administrar, de modo que todos
participen de alguna manera de los
bienes de la tierra. Porque es muy
facil decir: yo soy muy bueno, si no
se ha pasado ninguna necesidad. Un
amigo, hombre de mucho dinero, me
decia una vez: yo no sé si soy bueno,
porque nunca he tenido a mi mujer
enferma, encontrandome sin trabajo
y sin un céntimo; no he tenido a mis
hijos debilitados por el hambre,
estando sin trabajo y sin un céntimo;
no me he encontrado en medio de la
calle, tendido sin un cobijo... No sé si



soy un hombre honrado: ¢qué habria
hecho yo, si me hubiera sucedido
todo eso? Mirad, hemos de procurar
que no le pase a nadie; hay que
habilitar a la gente para que, con su
trabajo, pueda asegurarse un
bienestar minimo, estar tranquilo en
la vejez y en la enfermedad, cuidar
de la educacion de los hijos, y tantas
otras cosas necesarias. Nada de los
demads puede resultarnos indiferente
y, desde nuestro sitio, hemos de
procurar que se fomente la caridad y
la justicia» 2.

kK 3k

El cristiano que, coherente con el
Evangelio y bien formado en la
doctrina social, procura influir en la
comunidad, con responsabilidad
social, respeto a la libertad de los
demads, capacidad de dialogo, espiritu
de servicio y compasion activa por
los mas pobres, es un generador de
cambios positivos. Como los circulos



concéntricos que produce la piedra
echada en el agua, su influjo llegara
hasta los ultimos confines de la
tierra. Si hay muchos cristianos asi,
habra razones para esperar en un
mundo mejor, con mas amor,
comprension, paz, perdon. No
caigamos en la utopia, pues la
presencia del mal siempre estara
presente hasta el fin de los tiempos.
Pero es nuestra responsabilidad
aportar nuestra contribucion para
hacer mas cristiana —y, en
consecuencia, mas humana— la
convivencia social.

Hace pocas semanas vi en los
estantes de una libreria de Yaoundé,
capital de Camerun, un libro que se
titulaba asi: Le pire n’est pas encore
arrivé (Lo peor todavia no ha
llegado). Como titulo es poco
entusiasmante. Con las certezas que
nos da la fe, podemos afirmar que, si
somos fieles a nuestra vocacion de
ciudadanos cristianos en medio del



mundo, lo mejor todavia no ha
llegado. Todo depende al mismo
tiempo de Dios y de nuestra
correspondencia libre y responsable
a la gracia divina.

Volver al indice

M Cfr. Ch. DICKENS, Casa desolada,
Montesinos, Madrid 2018.

2 carta n. 3, 46a, en Cartas I, Edicién
critica y anotada por Luis Cano,
Rialp, Madrid 2020.

Bl cartan. 3, 29b, en ibidem.
W carta n. 3, 45b, en ibidem.

BT FRANCISCO, Enciclica Fratelli tutti,
3-X-2020, n.86.

1 cartan. 3, 46c, en Cartas I, cit.

7 FRANCISCO, Fratelli tutti, n. 68.



®1 Carta, 15-X-1948, n. 28.

®I'F. OCARIZ, Conferencia “Agrandar
el corazon”, 22 de enero de 2023.

19 Amigos de Dios, 32
M Conversaciones, 53
2l Surco, 313

"3 Articulo Las riquezas de la fe, ABC,
2-X1-1969

4 Conversaciones, 104

"5 1,as riquezas de la fe, ABC 2-
X1-1969

"SI cfr. A. RODRIGUEZ LUNO, La
formazione della coscienza in
materia sociale e politica secondo gli
insegnamenti del beato Josemaria
Escriva, en Romana, Enero-Junio
1991, 162-181

07 Surco, 275.



U8 Carta n. 4, 3a, en Cartas I, cit.
"9 Thidem, 3c.

29 Thidem, 4c.

1 Thidem, 6d.

2 Thidem, 8c.

3 Thidem, 11a.

24 Thidem, 12a.

%3 Thidem, 12e y d.

% Thidem, 13e.

“ Thidem, 24 b, c y d.

28] Notas de una reunién familiar, 15-
VI-1974 (Archivo General de la
Prleatura, en adeante AGP, biblioteca,
P04, vol. II, 482).

291 carta n.3, 26b.



B9 Ccarta n.8, 1b, en Cartas II, edicién
critica y anotada, preparada por Luis
Cano, Rialp, Madrid 2022.

BU Thidem, 37d.
521 Thidem, 38a.
331 Thidem, 40, e.
34 Thidem, 41a.
351 Thidem, 42a.

B¢l carta n, 29, 52, en
WWww.escriva.org.

B7 [hidem.

% Dicasterio para la doctrina de la
fe, Declaracion Dignitas infinita sobre
la dignidad humana, 8-1V-2024, n. 1

39 Thidem, n. 7.
40 Thidem.

“UThidem, n. 8.



42l Thidem.

3l TUAN PABLO II, Cruzando el
umbral de la esperanza, Plaza y Janés,
Barcelona 1994, p. 199.

44 FRANCISCO, Fratelli tutti, n, 94.

31 cfr. SCHLAG, M., voz Promocion y
desarrollo, en el Diccionario..., Cit.,
1026.

461 Es Cristo que pasa, 52.

U7 Instruccién, V-1935/14-1X-1950,
nota 146.

81 Amigos de Dios, 172-173

49 FRANCISCO, Evangelii gaudium,
200.

B9 cartan. 29, 52.

B Eg Cristo que pasa, 167



521 Notas de una reunién familiar, 9-
I1-1975 (AGP, Biblioteca, P04, 1975,
vol. III, 83-84).

Mariano Fazio

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pa/article/bedocare-
mariano-fazio-mensaje-y-legado-social-
san-josemaria-america-latina/
(29/01/2026)


https://opusdei.org/es-pa/article/bedocare-mariano-fazio-mensaje-y-legado-social-san-josemaria-america-latina/
https://opusdei.org/es-pa/article/bedocare-mariano-fazio-mensaje-y-legado-social-san-josemaria-america-latina/
https://opusdei.org/es-pa/article/bedocare-mariano-fazio-mensaje-y-legado-social-san-josemaria-america-latina/
https://opusdei.org/es-pa/article/bedocare-mariano-fazio-mensaje-y-legado-social-san-josemaria-america-latina/

	El mensaje y legado social de san Josemaría a 50 años de su paso por América
	ÍNDICE
	Descarga el texto de la conferencia
	1. Llamada universal a la santidad, en medio del mundo, en todos los ámbitos sociales
	2. Unidad de vida
	3. Formación en doctrina social de la Iglesia
	4. Sentido de responsabilidad
	5. Amor a la libertad, pluralismo
	6. Capacidad de diálogo
	7. Espíritu de servicio. Gobernar es servir
	8. Compasión y acción


