opusdei.org

La ternura de Dios
(II): “Anda y haz tu lo
mismo”: la Ley de
Diosy la
misericordia

¢Quién es mi projimo? El Sefior
responde a esta pregunta de un
doctor de la Ley con la paradbola
del buen samaritano. Abre asi
ante él, y ante nosotros, el
horizonte de las
bienaventuranzas, que
muestran la profundidad de la
Ley de Dios. Nuevo editorial
sobre la misericordia.



16/05/2016

Un doctor de la Ley se acerco en
cierta ocasion a preguntar al Sefior
qué debia hacer para conseguir la
vida eterna. En realidad, queria
poner a prueba la ortodoxia de ese
Rabi de Nazaret, de quien al parecer
no sabia qué pensar[1]. Pero el Sefior
no se molesta; acepta el didlogo, y le
devuelve la pregunta: «¢Qué esta
escrito en la Ley? ;Qué lees tu?»[2] El
doctor responde con unas palabras
del Shema Israel, Escucha Israel, que
todo israelita aprendia desde nifio:
«Amaras al Sefior tu Dios con todo tu
corazon y con toda tu alma y con
todas tus fuerzas y con toda tu
mente»[3]; y apostilla, con el libro del
Levitico: «y a tu projimo como a ti
mismo»[4] En esas dos formulas se
sintetizan toda la Ley y los
Profetas[5], de modo que el Sefior
dice: «has respondido bien: haz esto



y vivirds»[6]. El doctor no esperaba
que su pregunta se resolviera con esa
sencillez desarmante. «Queriendo
justificarse»[7], insiste entonces con
una nueva cuestion: «¢Y quién es mi
projimo?»[8] No se rinde el Sefior,
que quiere ganarse la confianza de
su interlocutor. Le habla entonces al
corazon, y con €l a los hombresy
mujeres de todos los tiempos, con su
lenguaje a un tiempo llano y
solemne: es la parabola del buen
samaritano.

“Hacerse projimo”

En el pobre hombre asaltado en el
camino de Jerusalén a Jerico, los
Padres de la Iglesia veian a Adan, y
con €l -porque Adan significa
precisamente “hombre”- a la
humanidad maltratada por su propio
pecado, por nuestro propio pecado.
En el buen samaritano reconocian a
Jesus, que viene con paciencia a
curarnos, después de que pasaran de



largo quienes en realidad no eran
capaces de traer al mundo la
salvacion. El, en cambio, si puede, y
quiere. Asi imagina una antiguay
venerable homilia su encuentro con
Adan -que es también encuentro con
cada uno de nosotros- en su descenso
a los infiernos: «Yo soy tu Dios, que
por tiy por todos los que han de
nacer de ti me he hecho tu hijo; y
ahora te digo que tengo el poder de
anunciar a los que estan
encadenados: “Salid”, y a los que se
encuentran en las tinieblas:
“Iluminaos”, y a los que duermen:
“Levantaos”»[9]. Con Jesus, son
llamados a llevar su salvacion -a ser
buenos samaritanos- sus ungidos: los
cristianos. Como su Sefor, también
ellos deben vendar las heridas de los
hombres y echar en ellas aceite y
vino[10]: deben ser buenos posaderos
hasta la vuelta del Samaritano. «Esa
posada, si lo advertis, es la Iglesia.
Ahora es posada, porque nuestra
vida es un ir de paso; sera casa que



nunca abandonaremos, una vez que
hayamos llegado sanos al reino de los
cielos. Mientras tanto, aceptamos
gustosos la cura en la posada»[11].

Este es el horizonte que el Sefior
quiere abrir al doctor de la Ley, y con
él a todos los cristianos, y a todos los
hombres. No le reprocha su
estrechez: le hace pensar primero, y
después, sofiar: «Pues anda (...), y haz
tu lo mismo»[12] Como sucede con
frecuencia en los Evangelios, es
bueno no pasar demasiado deprisa
sobre la concision del relato. La
respuesta a la pregunta de Jesus
-«;quién fue su projimo?»- resulta
ciertamente obvia: «el que tuvo
misericordia con él»[13]. Lo que no
es evidente, en cambio, es por qué el
Sefior hace esa pregunta, que da la
vuelta al planteamiento del doctor de
la Ley: «Jesus invierte la perspectiva:
no se trata de reconocer al otro como
mi semejante, sino de ser capaz de
hacerme semejante al otro»[14]. Ante



una actitud estrecha, que delimita el
campo de accion para hacer el bien -
sopesando por ejemplo si los demas
pertenecen a mi grupo, o me
devolveran después el favor-, el
Sefior responde invitando a levantar
la vista, a ser él mismo projimo.

La palabra prdjimo pasa asi, de
calificar a un tipo de personas que
merecerian mi atencion, a
convertirse en una cualidad del
corazon. Pedagogia de Dios, que da la
vuelta a la pregunta ¢a quién hacer
el bien?, y asi la transfigura: lo que
era materia de discusion y casuistica
en las escuelas rabinicas -donde
estaba el limite, hasta donde tenia
que compadecerme de los demas- se
convierte en un reto audaz. El
cristiano, decia san Juan Pablo II, «no
se pregunta a quién debe amar,
porque preguntarse “;quién es mi
projimo?” ya implica poner limites y
condiciones (...) La pregunta legitima
no es “¢quién es mi projimo?”, sino



“¢de quién debo hacerme projimo?”.
Y la respuesta es: “cualquiera que
sufra necesidad, aunque me sea
desconocido, se convierte para mi en
préjimo, al que debo ayudar”»[15].
Es la projimidad[16], neologismo del
Papa Francisco que nos recuerda
nuestra vocacion a ser proximos a
nuestro projimo, a ser «islas de
misericordia en medio del mar de la
indiferencia»[17].

El camino hacia la plenitud de la
Ley

Se podria decir que este didlogo con
el doctor de la Ley compendia el
camino que lleva desde las
ensefianzas morales del Antiguo
Testamento hasta la plenitud de la
vida moral en Cristo. Y es que, como
recuerda san Pablo, la Ley del Pueblo
Elegido es buena y santa[18], pero no
definitiva. Se ordenaba, sobre todo, a
preparar los corazones para la
llegada de Nuestro Sefior.



La pregunta del fariseo -«¢cual es el
mandamiento principal de la
Ley?»[19]- parece reflejar cierto
agobio ante la multitud de preceptos
que, con una vision legalista, se
habian ido introduciendo en la vida
religiosa israelita. En otro momento,
Jesucristo se queja de los doctores de
la Ley «porque imponéis a los
hombres cargas insoportables, pero
vosotros ni con uno de vuestros
dedos las tocdis»[20] Aun mas, en
ocasiones las tradiciones humanas
habian acabado por ser una excusa
para no sujetarse a un mandato
divino: asi, el Sefior denuncia la
actitud de quienes se escudaban con
las ofrendas del Templo para no
ayudar a sus padres[21]

Por eso, Jesucristo apunta a lo
fundamental: el Amor a Dios y al
projimo. De este modo, se cumple lo
que dice de Fl mismo: que no ha
venido «a abolir la Ley o los Profetas;
no he venido a abolirlos sino a darles



su plenitud»[22]. La Alianza que Dios
habia celebrado con su Pueblo
incluia unas prescripciones que no
tenian el sentido original de
imponerles cargas sino, muy al
contrario, el de llevarles por caminos
de libertad: «Hoy pongo ante ti la
vida y el bien, o la muerte y el mal. Si
escuchas los mandamientos del
Sefior, tu Dios, que yo te ordeno hoy
(...), entonces viviras y te
multiplicaras: el Sefior, tu Dios, te
bendecira en la tierra que vas a
tomar en posesion»[23]

La tierra prometida a los hebreos es
una figura de la tierra interior en la
que los hombres y mujeres de todos
los tiempos podemos entrar, si
vivimos en su auténtico sentido los
mandamientos del Sefior. Son una
puerta para llegar a la comunion con
Dios, porque fuera de ella cualquier
otra tierra resulta inhospita: «lo que
se necesita para conseguir la



felicidad, no es una vida cémoda,
sino un corazén enamorado»[24].

Si los preceptos rituales y legales del
Pueblo de Israel cesaron con la
venida de Jesucristo, los Diez
Mandamientos, conocidos también
como el Decalogo, son perennes:
recogen los principios fundamentales
para poder amar a Dios -poniéndolo
por encima de todo, respetando su
nombre santo, dedicandole los dias
de fiesta, como hacemos los
cristianos el domingo- y a los demas -
fomentando el carifio y reverencia a
los padres, protegiendo la vida, la
pureza de corazon, etc.- jCuantas
generaciones de israelitas meditaron
la verdad y la solicitud de Padre que
entrafian esas diez palabras! «Tus
preceptos son mi herencia perpetua,
la alegria de mi corazon»[25], una
muestra de la misericordia divina,
que no quiere que nos extraviemos,
que desea que tengamos una vida
plena. El mundo puede rebelarse a



veces contra los Mandamientos,
como si fueran imposiciones
trasnochadas, propias de un estadio
infantil de la humanidad; pero no
faltan ejemplos de como se
desmoronan las sociedades y las
personas cuando creen que pueden
ignorarlos. Las diez palabras del
Sefior son las constantes del universo
interior del hombre; si se alteran, su
corazon se desfigura.

Para que seais hijos de vuestro
Padre

El Decalogo queda como englobado
en la Nueva Ley que Jesucristo ha
instaurado al salvarnos dando su
vida en la Cruz. Esta Ley Nueva es la
gracia del Espiritu Santo dada
mediante la fe en Cristo[26]. Ahora,
por tanto, ya no tenemos solo un
horizonte moral al que aspirar: se
trata de vivir en Jesus, de parecernos
cada vez mas a Fl, dejando que el



Espiritu Santo nos transforme, para
cumplir asi sus mandamientos.

¢COmo ser mas parecidos a
Jesucristo? ¢Donde podemos ver su
modo de ser? Dice el Catecismo que
«Las bienaventuranzas dibujan el
rostro de Jesucristo y describen su
caridad»[27] En esas ensefianzas que
recogen los evangelios, vemos el
retrato de Nuestro Sefor, su rostro
que revela el amor compasivo del
Padre hacia todos los hombres. Estas
recogen las promesas hechas al
Pueblo Elegido, pero las perfeccionan
ordenandolas no ya a la posesion de
la tierra, sino al Reino de los
Cielos[28].

En el evangelio de Mateo, las
primeras cuatro bienaventuranzas se
refieren a una actitud o forma de ser
que se centra en las palabras de
Jesus[29]: «Bienaventurados los
pobres de espiritu», «los que lloran»,
«]los mansos», «los que tienen



hambre y sed de justicia». Invitan a
confiar totalmente en Dios y no en
nuestros recursos humanos, a
enfrentar con sentido cristiano los
sufrimientos, a ser pacientes dia a
dia. A estas bienaventuranzas se
afladen otras que ponen el acento en
la accidn: «Bienaventurados los
misericordiosos», «los limpios de
corazon», «los pacificos», y otras mas
que advierten que para seguir a Jesus
hemos de sufrir algunas
contradicciones[30], siempre con
alegria, pues «la felicidad del Cielo es
para los que saben ser felices en la
tierra»[31]

Las bienaventuranzas ciertamente
manifiestan la misericordia de Dios,
que se empefia en dar un gozo sin
limites a quienes lo siguen: «Alegraos
y regocijaos, porque vuestra
recompensa sera grande en el
cielo»[32]. No son, sin embargo, una
coleccion de aforismos para
imaginar un utépico mundo mejor



que alguien se ocupara de hacer
posible, o para consolarse falsamente
ante las dificultades del momento
Por eso, las bienaventuranzas son
también llamadas exigentes de Dios
al corazon de cada hombre, que
empujan a comprometerse a trabajar
por el bien y la justicia ya en esta
tierra.

Considerar con frecuencia las
bienaventuranzas, quizas en la
oracion personal, ayuda a saber
como aplicarlas en la vida diaria. Por
ejemplo, la mansedumbre se
concreta tantas veces en «la sonrisa
amable para quien te molesta; aquel
silencio ante la acusacion injusta; tu
bondadosa conversacion con los
cargantes y los inoportunos; el pasar
por alto cada dia, a las personas que
conviven contigo, un detalle y otro
fastidiosos e impertinentes...»[33].

Al mismo tiempo, quien procura
vivir segun el espiritu de las



bienaventuranzas, va incorporando a
su personalidad unas actitudes y
modos de juzgar las cosas que le dan
mayor facilidad para cumplir los
mandamientos. La limpieza de
corazon le permite ver la imagen de
Dios en cada persona,
considerandola como alguien digna
de respeto y no como objeto para
satisfacer unos deseos retorcidos. Ser
pacificos nos lleva a vivir como hijos
de Dios, y a reconocer a los demas
como hijos suyos, siguiendo ese
«camino mas excelente»[34] de la
caridad, que «todo lo aguanta, todo lo
cree, todo lo espera, todo lo
soporta»[35], transformando los
agravios en una ocasion de amary
rezar por quienes hacen dafo[36].
En definitiva, amoldar nuestro
corazon segun los contornos que
trazan las bienaventuranzas hace
realidad el ideal que Jesucristo nos
propone de ser «misericordiosos
como vuestro Padre celestial es
misericordioso»[37] Nos



transformamos en portadores del
amor de Dios, aprendemos a ver en
los demas a ese prdjimo que necesita
nuestra ayuda; somos en Cristo ese
buen samaritano que sabe
conducirse por la misericordia para
cumplir en plenitud la ley de la
caridad. Nuestro corazon se
ensancha entonces, como ocurrio
con el de la Virgen Santisima.

Carlos Ayxela - Rodolfo Valdés

[1] Cfr. Lc 10, 25.
[2] Lc 10, 26.

[3] Dt 6, 5.

[4] Lv 19, 18.

[5] Mt 22, 40.

[6] Lc 10, 28.



[7] Lc 10, 29.
[8] Lc 10, 29.

[9] Homilia sobre el grande y santo
Sdbado (PG 43, 462).

[10] Lc 10, 34.

[11] San Agustin, Sermon 131, 6.
[12] Lc 10, 37.

[13] Lc 10, 37.

[14] Francisco, Mensaje, 24-1-2014.

[15] San Juan Pablo II, Mensaje, 2-
I1-1999.

[16] Francisco, EX. Ap. Evangelii
Gaudium (24-X1-2013), n. 169.

[17] Francisco, Mensaje, 4-X-2014.
[18] Cfr.Rm 7, 12.

[19] Mt 22, 36.



[20] Lc 11, 46.

[21] Mt 15, 3-6.

[22] Mt 5, 17.

[23] Dt 30, 15-18.

[24] San Josemaria, Surco, 795.
[25] Sal 119 (118), 111.

[26] Cfr. Santo Tomas de Aquino,
Summa Theologica, I-11, q. 106, a. 1, c.
y ad 2, cit. en San Juan Pablo II, Enc.
Veritatis Splendor, 6-VIII-1993, n. 24.

[27] Catecismo de la Iglesia Catolica,
n. 1717.

[28] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catolica, n. 1716.

[29] Cfr. Mt 5, 3-12.
[30] Cfr. Mt 5, 10-12.

[31] San Josemaria, Forja, n. 1005.



[32] Mt 5, 12.

[33] San Josemaria, Camino, n. 173.
[34] 1 Co 12, 31.

[35] 1 Co 13, 7.

[36] Cfr. Mt 5, 44-45.

[37] Lc 6, 36.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pa/article/anda-y-haz-tu-
lo-mismo-la-ley-de-dios-y-la-miseric/
(28/01/2026)


https://opusdei.org/es-pa/article/anda-y-haz-tu-lo-mismo-la-ley-de-dios-y-la-miseric/
https://opusdei.org/es-pa/article/anda-y-haz-tu-lo-mismo-la-ley-de-dios-y-la-miseric/
https://opusdei.org/es-pa/article/anda-y-haz-tu-lo-mismo-la-ley-de-dios-y-la-miseric/

	La ternura de Dios (II): “Anda y haz tú lo mismo”: la Ley de Dios y la misericordia

