opusdei.org

Algo grande y que
sea amor (XII):

Frutos de la
fidelidad

La certeza de saberse siempre
con Dios es fuente viva de
esperanza, de la que brotan sin
parar nuevos manantiales de
alegria y de paz que fecundan
nuestra vida y la de los que nos
rodean.

19/08/2019



Escucha el articulo Algo grande y
que sea amor (XII): Frutos de la
fidelidad

Descarga el libro electrdnico: «Algo
grande y que sea amor»

El libro de los Salmos arranca con un
canto a la fecundidad de quien
procura ser fiel a Dios y a su ley, y no
se deja llevar por el ambiente que
promueven los impios: «Serd como
un arbol plantado al borde de la
acequia, que da fruto a su tiempo, y
no se marchitan sus hojas: cuanto
hace prospera» (cfr. Sal 1,1-3). En
realidad, se trata de una ensefianza
constante en la Escritura: «El hombre
fiel serda muy alabado» (Pr 28,20);
«quien siembra justicia, tendra
recompensa segura» (Pr 11,18). Todas
las obras de Dios son fecundas, como
lo son las vidas de quienes


https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/

responden a su llamada. El Sefior lo
recordo a los apdstoles en la ultima
cena: «Yo os he elegido a vosotros, y
os he destinado para que vayais y
deis fruto, y vuestro fruto
permanezca» (Jn 15,16). Lo unico que
nos pide es que permanezcamos
unidos a Fl como los sarmientos a la
vid, pues «el que permanece en miy
yo en €l, ése da mucho fruto» (Jn
15,6).

Alo largo de los siglos, los santos han
experimentado igualmente la
generosidad de Dios. Santa Teresa,
por ejemplo, escribia: «No suele Su
Majestad pagar mal la posada si le
hacen buen hospedaje»[1]. A quienes
le son fieles, les ha prometido que les
recibira en su Reino con palabras
llenas de carifio: «<Muy bien, siervo
bueno y fiel; como has sido fiel en lo
poco, yo te confiaré lo mucho: entra
en la alegria de tu sefior» (Mt 25,21).
Sin embargo, Dios no espera al Cielo
para premiar a sus hijos, sino que ya



en esta vida los va introduciendo en
esa alegria divina con muchas
bendiciones, con frutos de santidad y
virtudes, sacando lo mejor de cada
persona y de sus talentos;
ayudandonos a no detenernos
demasiado en nuestra fragilidad y a
confiar cada vez mas en el poder de
Dios. Ademas, a traveés de sus hijos el
Sefior bendice también a quienes les
rodean. Dios se goza en ello: «porque
en esto es glorificado mi Padre, en
que deis mucho fruto» (Jn 15,8).

Vamos a repasar en estas paginas
algunos frutos que produce nuestra
fidelidad, tanto en nuestra vida como
en la de los demas. Ojala estos frutos,
y muchos otros que solo Dios conoce,
nos estimulen a no interrumpir
nunca la accion de gracias a Dios por
sus cuidados y su cercania. También
asi aprenderemos a disfrutar cada
dia mas de ese amor.

Un cielo dentro de nosotros



Tan solo unas semanas antes de
marcharse al Cielo, decia san
Josemaria a un grupo de hijos suyos:
«Ha querido el Sefior depositar en
nosotros un tesoro riquisimo. (...) En
nosotros habita Dios, Sefior Nuestro,
con toda su grandeza. En nuestros
corazones hay habitualmente un
Cielo»[2]. El Sefior lo habia
prometido a los apdstoles: «Si alguno
me ama, guardara mi palabra, y mi
Padre le amara, y vendremos a él y
haremos morada en él» (Jn 14,23).
Este es el principal don que Dios nos
ofrece: su amistad y su presencia en
nosotros.

Cada dia podemos contemplar con
0jos nuevos en la oracion esta verdad
de la presencia divina en nosotros, y
cuidarla en nuestra memoria. Llenos
de asombro y de agradecimiento,
trataremos entonces de corresponder
como buenos hijos al carifio inmenso
que Dios nos tiene. Porque el Sefior
«no baja del cielo un dia y otro dia



para quedarse en un copon dorado,
sino para encontrar otro cielo que le
es infinitamente mas querido que el
primero: el cielo de nuestra alma,
creada a su imagen y templo vivo de
la adorable Trinidad»[3]. Solo con
este regalo divino podemos sentirnos
infinitamente pagados; y también
seguros de la alegria que damos a
Dios con nuestra fidelidad.

Cuando viene el cansancio fisico o
moral, cuando arrecian los embates y
dificultades, es momento de recordar
de nuevo que, «si Dios habita en
nuestra alma, todo lo demas, por
importante que parezca, es
accidental, transitorio; en cambio,
nosotros, en Dios, somos lo
permanente»[4]. La certeza de que
Dios esta conmigo, en mi; y de que yo
estoy en él (cfr. Jn 6,56) es fuente de
una seguridad interior y una
esperanza que no es posible explicar
humanamente. Esta conviccidon nos
va haciendo cada vez mas sencillos



—como nifios— y nos da una vision
amplia y confiada, un interior
destensado y alegre. Del fondo del
alma brotan entonces la alegria y la
paz, como frutos naturales de la
fidelidad y de la entrega. Estos frutos
son tan importantes y tienen tanta
fuerza evangelizadora que san
Josemaria los pedia a diario al Sefior
en la santa Misa, para él y para todas
sus hijas e hijos[5].

Tenemos un Cielo dentro de nosotros
para llevarlo a todas partes: a
nuestra casa, al lugar de trabajo, al
descanso, a las reuniones con los
amigos... «<En nuestros dias, en los
que se percibe frecuentemente una
ausencia de paz en la vida social, en
el trabajo, en la vida familiar... es
cada vez mas necesario que los
cristianos seamos, con expresion de
san Josemaria, “sembradores de paz
y de alegria”»[6]. Sabemos por
experiencia que esa paz y esa alegria
no son nuestras. Por eso procuramos



cultivar la presencia de Dios en
nuestros corazones, para que sea Fl
quien nos colme y quien comunique
sus dones a quienes nos rodean. Y la
eficacia de esa sencilla siembra es
segura, aunque su alcance es
imprevisible: «La paz del mundo,
quiza, depende mas de nuestras
disposiciones personales, ordinarias
y perseverantes, por sonreir,
perdonar y quitarnos importancia,
que de las grandes negociaciones
entre los Estados, por muy
importantes que sean»[7].

Corazon firme y misericordioso

Cuando dejamos que la presencia de
Dios arraigue y fructifique en
nosotros —en cierto modo, eso es la
fidelidad—, adquirimos
progresivamente una «firmeza
interior» desde la que se hace posible
ser pacientes y mansos ante las
contrariedades, los imprevistos, las
situaciones molestas, nuestros



propios limites y los de lo demas.
Decia san Juan Maria Vianney que
«nuestras faltas son granos de arena
al lado de la grande montafia de la
misericordia de Dios»[8]. Esta
conviccion permite reaccionar cada
vez mas como Dios reacciona ante las
mismas personas y circunstancias,
con mansedumbre y misericordia,
sin inquietarnos cuando no
responden a nuestras previsiones y
gustos inmediatos. Descubrimos, en
definitiva, que todos los sucesos son
de alguna forma «vehiculos de la
voluntad divina y deben ser
recibidos con respeto y amor, con
alegria y paz»[9]. De este modo, poco
a poco, adquirimos una mayor
facilidad para rezar, disculpar y
perdonar, como hace el Sefior, y
recuperamos pronto la paz, sila
perdemos.

En ocasiones, puede parecernos
pusilanime esta disposicion a
cultivar la mansedumbre y la



misericordia en nuestro corazon ante
las miserias ajenas que nos parecen
denunciables o ante la malicia de
algunos que pretenden hacer dafio.
Recordemos, sin embargo, como
Jesus reprende a los discipulos
cuando sugieren enviar un castigo
del cielo sobre los samaritanos que
no lo reciben (cfr. Lc 9,55). «El
programa del cristiano —el
programa del buen Samaritano, el
programa de Jesus— es un “corazon
que ve”. Este corazon ve donde se
necesita amor y actua en
consecuencia»[10]. Nuestra
misericordia paciente, que no se
irrita ni se queja ante la
contrariedad, se convierte asi en
balsamo con el que Dios sana a los
contritos de corazén, venda sus
heridas (cfr. Sal 147,3) y les hace mas
facil y llevadero el camino de la
conversion.

Una eficacia que no podemos
imaginar



Cultivar y dar a conocer la propia
imagen y el perfil personal ante los
demas se ha convertido hoy en un
requisito a veces indispensable para
estar presentes y tener impacto en
los diversos ambitos de las redes
sociales y laborales. Sin embargo, si
perdemos de vista que vivimos en
Dios, que Fl «estd junto a nosotros de
continuo»[11], este interés puede
derivar en una obsesion mas o
menos sutil por sentirse aceptados,
reconocidos, seguidos e incluso
admirados. Se siente entonces una
necesidad constante de verificar el
valor y trascendencia que tiene todo
lo que hacemos o decimos.

Este afan por ser reconocidos y por
tocar nuestra valia responde en
realidad, aunque sea de un modo
tosco, a una verdad profunda. Y es
que de hecho valemos mucho; tanto,
que Dios ha querido dar su vida por
cada uno. Sin embargo, sucede que
muy facilmente nos ponemos a



exigir, aun de modos muy sutiles, el
amor y el reconocimiento que solo
podemos acoger. Tal vez por eso el
Sefior quiso sefialar en el Sermon de
la Montafia: «Guardaos de hacer
vuestra justicia delante de los
hombres con el fin de que os vean, de
otro modo no tendréis recompensa
de vuestro Padre que esta en los
cielos» (Mt 6,1). Y aun mas
radicalmente: «que no sepa tu mano
izquierda lo que hace tu

derecha» (Mt 6,3).

Este riesgo de exigir el Amor en lugar
de acogerlo ira perdiendo fuerza en
nosotros si actuamos con el
convencimiento de que Dios
contempla nuestra vida con carifio
detallado —porque el carifio esta en
los detalles—. «Si quieres tener
espectadores de las cosas que haces,
ahi los tienes: los angeles, los
arcangeles y hasta el mismo Dios del
Universo»[12]. Se experimenta
entonces en el alma la autoestima de



quien se sabe siempre acompafnado y
no necesita asi de especiales
estimulos externos para confiar en la
eficacia de su oracion y de su vida; y
esto tanto si son conocidas de
muchos, como si pasan
desapercibidas para la inmensa
mayoria. Nos bastara tener presente
la mirada de Dios y sentir dirigidas a
cada uno de nosotros las palabras de
Jesus: «y tu Padre, que ve en lo
escondido, te recompensara» (Mt
6,4).

Podemos aprender mucho, en este
sentido, de los anos escondidos de
Jesus en Nazaret. Alli pasd la mayor
parte de su vida en la tierra. Bajo la
atenta mirada de su Padre del Cielo,
de la Virgen Maria y de san José, el
Hijo de Dios estaba ya realizando en
silencio, y con una eficacia infinita, la
Redencion de la humanidad. Pocos lo
velan, pero ahi, desde un modesto
taller de artesano, en una pequefia
aldea de Galilea, Dios estaba



cambiando para siempre la historia
de los hombres. Y nosotros también
podemos tener esa fecundidad de la
vida de Jesus, si le transparentamos,
sile dejamos amar en nuestra vida,

con esa sencillez.

Desde lo escondido de cada Sagrario,
desde lo hondo de nuestro corazon,
Dios sigue cambiando el mundo. Por
eso nuestra vida de entrega, en union
con Dios y con los demas, adquiere
por la Comunion de los Santos una
eficacia que nosotros no podemos
imaginar ni medir. «No sabes si has
progresado, ni cuanto... —;De qué te
servird ese calculo...? —Lo
importante es que perseveres, que tu
corazon arda en fuego, que veas mas
luz y mas horizonte...: que te afanes
por nuestras intenciones, que las
presientas —aunque no las conozcas
—, Y que por todas reces»[13].

Dios es el de siempre



San Pablo animaba a los cristianos a
ser fieles, a no preocuparse de ir a
contracorriente y a trabajar con la
mirada puesta en el Sefior: «Asi pues,
hermanos mios amados, manteneos
firmes, inconmovibles, abundando
siempre en la obra del Sefior,
teniendo siempre presente que
vuestro trabajo no es en vano en el
Sefior» (1 Co 15,58). San Josemaria
repetia de diversas maneras la
misma exhortacion del apostol: «Si
sois fieles, podéis llamaros
vencedores. En vuestra vida no
conoceréis derrotas. No existen los
fracasos, si se obra con rectitud de
intencion y queriendo cumplir la
Voluntad de Dios. Con éxito o sin €l
hemos triunfado, porque hemos
hecho el trabajo por Amor»[14].

En cualquier camino vocacional
puede suceder que, al cabo de un
tiempo de entrega, sintamos la
tentacion del desaliento. Pensamos
quiza que no hemos sido muy



generosos hasta entonces, o que
nuestra fidelidad da poco fruto y que
tenemos poco éxito apostdlico. Es
bueno recordar en esos casos lo que
Dios nos ha asegurado: «Mis elegidos
nunca trabajaran en vano» (Is 65,23).
San Josemaria lo expresaba asi: «ser
santo entrafa ser eficaz, aunque el
santo no toque ni vea la eficacia»[15].
Dios permite en ocasiones que sus
fieles sufran pruebas y dificultades
en su labor, para hacer mas bella su
alma, mas tierno su corazon. Cuando,
a pesar de nuestra ilusion por
agradar a Dios, nos desanimemos o
nos cansemos, no dejemos de
trabajar con sentido de misterio:
teniendo presente que nuestra
eficacia es «muchas veces invisible,
inaferrable, no puede ser
contabilizada. Uno sabe bien que su
vida dara frutos, pero sin pretender
saber como, ni dénde, ni cuando. (...)
Sigamos adelante, démoslo todo,
pero dejemos que sea El quien haga



fecundos nuestros esfuerzos como a
El le parezca»[16].

El Sefior nos pide trabajar con
abandono y confianza en sus fuerzas
y no en las nuestras, en su vision de
las cosas y no en nuestra limitada
percepcion. «Cuando te abandones
de verdad en el Sefior, aprenderas a
contentarte con lo que venga, y a no
perder la serenidad, si las tareas —a
pesar de haber puesto todo tu
empefio y los medios oportunos— no
salen a tu gusto... Porque habran
“salido” como le conviene a Dios que
salgan»[17]. La conciencia de que
Dios lo puede todo y de que El ve y
atesora todo el bien que hacemos,
por muy pequerio y escondido que
pueda parecer, nos ayudara «a estar
seguros y optimistas en los
momentos duros que puedan surgir
en la historia del mundo o en nuestra
existencia personal. Dios es el de
siempre: omnipotente, sapientisimo,
misericordioso; y en todo momento



sabe sacar, del mal, el bien; de las
derrotas, grandes victorias para los
que confian en El»[18].

De la mano de Dios, vivimos en
medio del mundo como hijos suyos, y
nos vamos convirtiendo en
sembradores de paz y de alegria para
todos los que viven a nuestro
alrededor. Ese es el trabajo paciente,
artesanal, que Dios realiza en
nuestros corazones. Dejemos que
ilumine todos nuestros pensamientos
y que inspire todas nuestras
acciones. Es lo que hizo nuestra
Madre la Virgen, feliz de ver las cosas
grandes que el Sefior hacia en su
vida. Ojala sepamos también
nosotros decir cada dia como Ella:
Fiat!, hagase en mi segun tu palabra
(Lc 1,38).

Pablo Edo




[1] Santa Teresa de Jesus, Camino de
perfeccion, cap. 34.

[2] Cfr. S. Bernal, Mons. Josemaria
Escriva de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del fundador del Opus Dei, Rialp,
Madrid 1980, p. 361.

[3] Santa Teresa de Lisieux, Historia
de un alma, cap. 5.

[4] San Josemaria, Amigos de Dios, n.
92.

[5] Cfr. J. Echevarria, Memoria del
Beato Josemaria Escriva, Madrid,
Rialp 2000, p. 229.

[6] F. Ocariz, Homilia, 12-V-2017.
[7] Ibidem.

[8] Citado en G. Bagnard, «El Cura de
Ars, apostol de la misericordia»,
Anuario de Historia de la Iglesia 19
(2010) p. 246.



[9] Instruccion mayo-1935 — 14-
IX-1950, n. 48.

[10] Benedicto XVI, Enc. Deus Caritas
est (25-X1I-2005), n. 31.

[11] San Josemaria, Camino, n. 267.

[12] San Juan Cris6stomo, Homilias
sobre san Mateo, 19.2 (PG 57, 275).

[13] San Josemaria, Forja, n. 605.

[14] San Josemaria, A solas con Dios,
n. 314 (AGP, Biblioteca, P10).

[15] Forja, n. 920.

[16] Francisco, EX. Ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), n. 279.

[17] San Josemaria, Surco, n. 860.

[18] D. Javier, Carta pastoral, 4-
XI-2015.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-pa/article/algo-grande-y-
que-sea-amor-frutos-de-la-fidelidad/
(08/02/2026)


https://opusdei.org/es-pa/article/algo-grande-y-que-sea-amor-frutos-de-la-fidelidad/
https://opusdei.org/es-pa/article/algo-grande-y-que-sea-amor-frutos-de-la-fidelidad/
https://opusdei.org/es-pa/article/algo-grande-y-que-sea-amor-frutos-de-la-fidelidad/

	Algo grande y que sea amor (XII): Frutos de la fidelidad

