
opusdei.org

Meditaciones:
viernes de la 5.ª
semana de
Cuaresma

Reflexión para meditar el
viernes de la 5.ª semana de
Cuaresma. Los temas
propuestos son: contemplar los
dolores de la Virgen; humildad
para abrirse a la verdad;
reconocer los signos de Jesús.

Contemplar los dolores de la
Virgen.
Humildad para abrirse a la
verdad.
Reconocer los signos de Jesús.

• 

• 

• 



LA IGLESIA tradicionalmente
recuerda en este viernes, anterior al
Viernes Santo, los dolores de la
Virgen a lo largo de su vida. Cuando
el niño Jesús fue presentado en el
templo, el anciano Simeón le dirigió
estas palabras: «A tu misma alma la
traspasará una espada, a fin de que
se descubran los pensamientos de
muchos corazones» (Lc 2,35). El
Evangelio recoge varios momentos
de dolor en la vida de la Virgen: esta
profecía del anciano, la huida a
Egipto para salvar la vida de su hijo,
los tres días de angustia cuando el
niño se quedó en Jerusalén… Pero,
por encima de todo, se encuentran
los instantes que rodearon la muerte
de Jesús: el encuentro con él camino
al Calvario, la crucifixión, su
descendimiento de la cruz y su
entierro.



Contemplar a la Virgen en cada una
de estas situaciones nos recuerda
que el dolor es un compañero
inseparable en la vida. Ni siquiera a
la Madre de Dios, la criatura más
perfecta que ha salido de sus manos,
se le ha ahorrado esta realidad. Ella
misma fue la primera en darse
cuenta de que la profecía de Simeón
era verdadera: «Este ha sido puesto
(...) para signo de contradicción» (Lc
2,34). El mismo Jesús diría más tarde
a sus discípulos que no había venido
a traer paz, sino una espada (cfr. Mt
10,34). Por eso, acoger a Cristo en
nuestra vida «significa aceptar que él
desvele mis contradicciones, mis
ídolos, las sugestiones del mal»[1]: que
nos descubra todos aquellos dolores
que nos procuramos también con
nuestros propios pecados.

María es maestra del sacrificio oculto
y silencioso. Con su presencia
discreta, identificándose con la
voluntad de Dios, ofreció el mayor



consuelo a Jesús en la cruz: «¿Qué
podía hacer ella? Fundirse con el
amor redentor de su Hijo, ofrecer al
Padre el dolor inmenso –como una
espada afilada– que traspasaba su
Corazón puro»[2]. No encontraremos
en esta tierra una explicación
absoluta al mal y al sufrimiento; pero
en Cristo hecho hombre, que ha
padecido todos los sufrimientos, se
nos abre al menos un sentido, una
compañía y un consuelo.

CONTEMPLAMOS en el Evangelio de
hoy, a pocos días del Viernes Santo,
cómo algunos judíos comenzaron a
dirigirse al Señor con mayor
agresividad. Muchos intentaban
apedrearlo porque, siendo hombre,
se hacía pasar por Dios. Pero Jesús
ansía que esos corazones se abran al
misterio de su Persona, así que
centra la atención de sus



interlocutores en los innegables
prodigios que había realizado: «Os he
hecho ver muchas obras buenas por
encargo de mi Padre: ¿por cuál de
ellas me apedreáis?» (Jn 10,32).
Aquellos sabios de Israel se
encuentran ante una encrucijada
innegable. Pero, en lugar de abrirse
al misterio con asombro, deciden
apedrear a Jesús, ya sea porque lo
que tienen de frente supera sus
horizontes, o porque no les mueve
un sincero interés por la verdad.

«Solo la humildad nos abre a la
experiencia de la verdad, de la
alegría auténtica, del conocimiento
que cuenta. Sin humildad estamos
aislados de la comprensión de Dios,
de la comprensión de nosotros
mismos»[3]. Del mismo modo que un
niño no siempre entiende el modo de
obrar de su padre, muchas veces la
acción divina se nos presenta como
misteriosa. Reconocer la grandeza de
Dios implica también asumir nuestra



pequeñez, sabiendo que él supera
nuestros esquemas humanos. El
Espíritu Santo siempre quiere obrar
prodigios en nuestra historia, pero
tenemos que estar dispuestos a
escuchar con humildad su soplo
siempre nuevo.

La Virgen, en su canto del Magníficat,
glorifica el poder del Señor, que
«derribó de su trono a los poderosos
y ensalzó a los humildes» (Lc 1,52).
Dios se fijó en su humildad para que,
de ahora en adelante, todas las
generaciones la llamen
bienaventurada. «Humildad es
mirarnos como somos, sin paliativos,
con la verdad. Y al comprender que
apenas valemos algo, nos abrimos a
la grandeza de Dios: esta es nuestra
grandeza»[4].



A MEDIDA que se acerca su pasión,
Jesús habla cada vez más
abiertamente de su condición de Hijo
de Dios: «Si no hago las obras de mi
Padre, no me creáis, pero si las hago,
aunque no me creáis a mí, creed a las
obras, para que comprendáis y
sepáis que el Padre está en mí, y yo
en el Padre» (Jn 10, 37-38).

Los milagros que recogen los
Evangelios nos dicen mucho sobre
quién es Jesús de Nazaret. San Juan
suele llamar «signos» a los milagros,
porque la finalidad primordial de
esas acciones no es acabar con la
enfermedad o con el sufrimiento en
esta tierra, sino mostrar la
personalidad divina de Cristo y su
condición de Mesías. Los treinta y
cinco milagros de Jesús invitan a
penetrar en el misterio de su
Persona. En algunos de ellos muestra
su poder sobre la naturaleza, como
cuando multiplica los panes y los
peces, o cuando invita a Pedro a



caminar sobre las aguas. De este
modo manifestó el espíritu del
mismo Dios Creador, que «se cernía
sobre la faz de las aguas» (Gn 1,2) en
el relato de la creación. Los milagros
que tienen que ver con la
resurrección de los muertos
muestran, por otra parte, su poder
sobre la vida.

Dentro de unos días, en el Triduo
Pascual, Jesús entregará su propia
vida como nadie puede hacerlo,
porque solo él tiene poder sobre ella.
«Por eso me ama el Padre, porque
doy mi vida para tomarla de nuevo.
Nadie me la quita, sino que yo la doy
libremente. Tengo poder para darla y
tengo poder para tomarla de
nuevo» (Jn 10,18). Jesús es el mismo
hoy y hace dos mil años, en aquellas
tierras de Palestina; sigue llenando
nuestra vida de gestos que revelan la
cercanía de Dios. A la Virgen le
podemos pedir que, con humildad,



seamos capaces de reconocer los
signos de su Hijo.

[1] Francisco, Homilía, 15-IX-2021.

[2] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
288.

[3] Francisco, Audiencia, 22-XII-2021.

[4] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
96.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/meditation/

meditaciones-viernes-de-la-5-semana-
de-cuaresma/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-viernes-de-la-5-semana-de-cuaresma/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-viernes-de-la-5-semana-de-cuaresma/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-viernes-de-la-5-semana-de-cuaresma/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-viernes-de-la-5-semana-de-cuaresma/

	Meditaciones: viernes de la 5.ª semana de Cuaresma

