
opusdei.org

Meditaciones:
sábado de la 22.ª
semana del Tiempo
Ordinario

Reflexión para meditar el
sábado de la vigésimo segunda
semana del Tiempo ordinario.
Los temas propuestos son:
recordar el corazón de la fe;
agradar a Dios y al prójimo;
hijos, no esclavos.



- Recordar el corazón de la fe.

- Agradar a Dios y al prójimo.

- Hijos, no esclavos.

LOS APÓSTOLES no pueden soportar
el hambre. Probablemente llevan
varios días sin apenas probar
bocado. Por eso, en cuanto pasan
entre unos sembrados, arrancan
unas espigas, las desgranan con las
manos y se las comen. El gesto en sí
no parece que tenga nada de
problemático, pero es sábado. Y la
ley dice que en ese día no se puede
recoger la siembra. De ahí que
algunos fariseos, al observar el
descuido de esos discípulos, busquen
explicaciones: «¿Por qué hacéis en
sábado lo que no es lícito?» (Lc 6,2).
No son los apóstoles quienes
responden, sino Jesús: «¿No habéis
leído lo que hizo David, cuando



tuvieron hambre él y los que le
acompañaban? ¿Cómo entró en la
Casa de Dios, tomó los panes de la
proposición y comió y dio a los que le
acompañaban, a pesar de que solo a
los sacerdotes les es lícito
comerlos?» (Lc 6,3-4).

Con frecuencia, el Señor descuidó
algunas prácticas habituales en el
pueblo judío. Ciertos escribas y
fariseos le echaron en cara que sus
discípulos no se lavaran las manos
antes de comer, por no hablar de las
denuncias que suscitó el hecho de
que obrara milagros el sábado. ¿Y
por qué lo hizo? Para llevar la fe al
centro de la práctica religiosa, «y
evitar un peligro, que vale tanto para
esos escribas como para nosotros: el
de observar las formalidades
externas dejando en un segundo
plano el corazón de la fe. Nosotros
también muchas veces nos
“maquillamos” el alma. (...) Es el
riesgo de una religiosidad de la



apariencia: aparentar ser bueno por
fuera, descuidando purificar el
corazón. Siempre existe la tentación
de “reducir nuestra relación con
Dios” a alguna devoción externa,
pero Jesús no está satisfecho con este
culto. Jesús no quiere exterioridad,
quiere una fe que llegue al
corazón»[1].

Ciertamente, esto no significa que las
obras externas carezcan de
importancia. De hecho, en el día a
día del Señor están presentes muchas
de las tradiciones de cualquier judío
de la época: recita las oraciones
acostumbradas, va a la sinagoga con
frecuencia, celebra las fiestas… Pero
todo eso no lo realizaría por el
simple afán de aparentar, o como
manera de ganarse el respeto de Dios
Padre o de los demás, sino que era
expresión del amor que llenaba su
corazón. De este modo, «nos
recuerda que la vida cristiana es un 
camino por recorrer, que no consiste



tanto en una ley que debemos
observar, sino en la persona misma
de Cristo, a quien hemos de
encontrar, acoger y seguir»[2].

JESÚS no critica tanto el celo que
tenían algunos escribas y fariseos
por cumplir la ley sino su falta de
amor. Muchos de ellos dedicaban un
tiempo considerable a la oración y al
ayuno, pero a cambio descuidaban
los deberes más elementales de
caridad hacia el prójimo. Así, no
dudaban en criticar al que no seguía
su estándares de vida, o les
importaba más el cumplimiento de
unos preceptos que alegrarse por la
curación de una persona. En
realidad, no hay nada más opuesto
como contraponer el seguimiento de
la ley divina con el deseo de querer
el bien de los demás. «Prefiero las
virtudes a las austeridades, dice con



otras palabras Yavé al pueblo
escogido, que se engaña con ciertas
formalidades externas. –Por eso,
hemos de cultivar la penitencia y la
mortificación, como muestras
verdaderas de amor a Dios y al
prójimo»[3].

San Gregorio Magno comentaba que
el ayuno es santo cuando va
acompañado de otros actos de virtud,
en especial de la generosidad[4]. En
este sentido, san Josemaría animaba
a practicar «mortificaciones que no
mortifiquen a los demás, que nos
vuelvan más delicados, más
comprensivos, más abiertos a todos».
Y añadía: «Tú no serás mortificado si
eres susceptible, si estás pendiente
solo de tus egoísmos, si avasallas a
los otros, si no sabes privarte de lo
superfluo y, a veces, de lo necesario;
si te entristeces, cuando las cosas no
salen según las habías previsto. En
cambio, eres mortificado si sabes



hacerte todo para todos, para ganar a
todos»[5].

Cada día nos ofrece muchas
oportunidades de agradar a Dios
buscando el bien de las personas que
nos rodean: sonreír cuando estamos
cansados, ofrecernos a realizar una
tarea más costosa, perdonar los
pequeños roces de la convivencia,
compartir nuestro tiempo con quien
más lo necesita… A través de estos
gestos estamos cumpliendo los
principales mandamientos de la ley:
«Amarás al Señor tu Dios con todo tu
corazón y con toda tu alma y con
todas tus fuerzas y con toda tu
mente, y a tu prójimo como a ti
mismo» (Lc 10,27).

A VECES los formalismos pueden dar
una cierta sensación de seguridad.
En general, todos necesitamos



indicaciones precisas para saber si
estamos realizando bien algo. Si
aplicamos este planteamiento a la
vida cristiana, la relación con Dios
puede acabar convirtiéndose como la
de aquellos fariseos que Jesús
denunció: llena de obras externas
buenas, pero con un corazón que no
vibra con lo que vive. En cambio,
cuando cumplimos los
mandamientos involucrando
nuestras potencias –voluntad, afectos
e intelecto–, descubrimos una alegría
profunda, serena, porque
saboreamos con los sentidos
espirituales su amor en cada uno de
sus preceptos y en cada una de las
circunstancias de la vida. El prelado
del Opus Dei expresa: «Saber que el
Amor infinito de Dios se encuentra
no solo en el origen de nuestra
existencia, sino en cada instante,
porque Él es más íntimo a nosotros
que nosotros mismos, nos llena de
seguridad»[6].



Fundamentar la lucha cristiana en la
filiación divina nos llena de
optimismo. Hoy en día se dice que las
expresiones de afecto que recibe un
niño de sus padres pueden tener una
importancia decisiva en su futuro. Si
desde pequeño se siente querido y
reconocido, cuando sea mayor
tendrá una base sólida sobre la que
construir el resto de relaciones. Pues
bien, algo similar sucede en nuestro
trato con Dios. «Saber que tenemos
un Padre que nos ama infinitamente
nos permite llevar una vida alegre y
plena, y nos lleva también a iluminar
todos los ámbitos de nuestra
existencia desde ese amor, confianza
y sencillez, incluso en medio de las
dificultades o cuando
experimentamos con más fuerza
nuestros defectos»[7]. La filiación
divina da también otra perspectiva al
cumplimiento de la ley: no somos
súbditos tratando de contentar a un
rey, sino hijos que se esfuerzan en
agradar a su padre… aunque no



siempre lo consigan. Podemos pedir
a la Virgen María que sepamos
sentirnos siempre hijos queridos por
Dios.

[1] Francisco, Ángelus, 29-VIII-2021.

[2] Benedicto XVI, Audiencia, 9-
III-2011.

[3] San Josemaría, Surco, n. 992.

[4] Cfr. San Gregorio Magno, Regla
Pastoral, 19, 10-11.

[5] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 9.

[6] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 9-I-2018.

[7] Mons. Fernando Ocáriz, Homilía,
26-VI-2024.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/meditation/

meditaciones-sabado-de-la-22-a-
semana-del-tiempo-ordinario/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-sabado-de-la-22-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-sabado-de-la-22-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-sabado-de-la-22-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-sabado-de-la-22-a-semana-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: sábado de la 22.ª semana del Tiempo Ordinario

