
opusdei.org

Meditaciones:
sábado de la 15.ª
semana del Tiempo
Ordinario

Reflexión para meditar el
sábado de la decimoquinta
semana del Tiempo ordinario.
Los temas propuestos son:
mansos en el día a día; agradar
a Dios; cuando surge el temor.

- Mansos en el día a día.

- Agradar a Dios.

- Cuando surge el temor.



AL POCO de comenzar su vida
pública, Jesús ensalzó a los mansos
como bienaventurados (cfr. Mt 5,5).
Más tarde, diría de sí mismo:
«Aprended de mí que soy manso y
humilde de corazón» (Mt 11,29). La
mansedumbre es un rasgo que
marcó el caminar terreno del Señor.
Y no solo por las palabras, sino sobre
todo por los hechos. Frente a los que
lo rechazaban y tramaban contra él,
Cristo no pretendió rebelarse ni
imponer su autoridad: él supo acoger
con paciencia las incomprensiones y
los desprecios. Esta actitud llegó a su
culmen en la cruz, porque la
mansedumbre se manifiesta sobre
todo «en los momentos de conflicto,
se puede ver por la forma en que se
reacciona a una situación hostil.
Cualquiera puede parecer manso
cuando todo está tranquilo, pero
¿cómo reacciona “bajo presión” si es
atacado, ofendido, agredido?»[1]. San
Pedro recuerda cómo Jesús
respondió a esa situación hostil: «Al



ser insultado, no respondía con
insultos; al ser maltratado, no
amenazaba, sino que ponía su causa
en manos del que juzga con
justicia» (1Pe 2,23).

En nuestro día a día quizá no
atravesamos situaciones tan hostiles
como las del Señor, pero
probablemente se presenten pruebas
ordinarias dolorosas. Las relaciones
familiares y con los compañeros de
trabajo son quizá el contexto en el
que más necesitamos vivir la
mansedumbre. Esto implica a veces
resistir una primera reacción lógica
marcada por el enfado o la
indignación para responder con
serenidad y paciencia, como haría el
Señor, y como nos gustaría que
hicieran con nosotros. El manso sabe
que es más importante respetar
cristianamente a las personas que el
asunto concreto que le haya podido
molestar. Manifiesta así un modo de
amar que puede ser heroico, pues



evita causar un daño mayor para
protegerse a sí mismo. En este
sentido, san Josemaría proponía
algunas prácticas que pueden ayudar
a imitar la mansedumbre de Cristo:
«Esa palabra acertada, el chiste que
no salió de tu boca; la sonrisa amable
para quien te molesta; aquel silencio
ante la acusación injusta; tu
bondadosa conversación con los
cargantes y los inoportunos; el pasar
por alto cada día, a las personas que
conviven contigo, un detalle y otro
fastidiosos e impertinentes... Esto,
con perseverancia, sí que es sólida
mortificación interior»[2].

EL MODO de actuar manso y
humilde del Señor ya había sido
predicho por Isaías, como recoge san
Mateo: «No disputará ni gritará,
nadie oirá su voz en las plazas. No
quebrará la caña cascada, ni apagará



la mecha humeante» (Mt 12,19-20). El
secreto del siervo doliente, que está
describiendo el profeta, y que se
cumplirá en Jesucristo, es que no
vive en función de lo que otros
piensan o dicen de él. No está atado a
los aplausos o al reconocimiento
humano, a los rechazos o las
acogidas de su mensaje, sino que
actúa pensando en la mirada
paterna: «Aquí está mi Siervo, a
quien elegí, mi amado, en quien se
complace mi alma» (Mt 12,18). Jesús
vive para agradar a su Padre.
Aunque algunas de sus obras puedan
haber pasado inadvertidas para sus
contemporáneos, sabe que su Padre
lo ha visto y se ha complacido.

La filiación divina nos permite
sentirnos contemplados por Dios en
los pequeños combates diarios,
ocultos, tal vez no percibidos por los
ojos humanos. Cuando le ofrecemos
lo que nos disponemos a hacer, él «ya
escucha, ya alienta. ¡Alcanzamos el



estilo de las almas contemplativas, en
medio de la labor cotidiana! Porque
nos invade la certeza de que él nos
mira, de paso que nos pide un
vencimiento nuevo: ese pequeño
sacrificio, esa sonrisa ante la persona
inoportuna, ese comenzar por el
quehacer menos agradable pero más
urgente, ese cuidar los detalles de
orden, con perseverancia en el
cumplimiento del deber cuando tan
fácil sería abandonarlo, ese no dejar
para mañana lo que hemos de
terminar hoy: ¡Todo por darle gusto a
él, a nuestro Padre Dios!»[3].

Así entendida, la vida del cristiano es
una vida de enamorado. El amor
hacia una persona se manifiesta a
través de muchos y pequeños
detalles que buscan hacer su
existencia más agradable. En
ocasiones, el otro los sabrá
identificar y agradecer; en otras, sin
embargo, quizá no los habrá
detectado. En cualquier caso, aunque



a veces sea natural y lógico exigir
cierto reconocimiento, lo que mueve
a obrar de esa manera es que la
persona amada esté feliz. De la
misma manera, una sana relación
con Dios no está fundada en el temor
al castigo o en el mero afán por
cumplir una serie de reglas, sino en
el deseo de agradarle en todo
momento. Al mismo tiempo, él nos
invita a descubrir su continuo
desvelo por cada uno; de hecho, esto
es lo primero que espera de nosotros:
que nos dejemos amar por él.

EL DESEO de agradar a Dios puede ir
acompañado de cierto miedo a
entristecerlo. En parte es algo lógico,
pues significa que le queremos de
verdad: nadie se preocupa por
decepcionar a alguien a quien no
conoce. Sin embargo, este
sentimiento no puede ser



fundamento de una vida plena. Tal
vez por eso «en las Sagradas
Escrituras encontramos 365 veces la
expresión “no temas”, con todas sus
variaciones. Como si quisiera decir
que todos los días del año el Señor
nos quiere libres del temor»[4]. El
prelado del Opus Dei señalaba hace
unos años una de las formas que
puede adquirir ese miedo. Animaba
a «exponer el ideal de la vida
cristiana sin confundirlo con el
perfeccionismo, enseñando a
convivir con la debilidad propia y la
de los demás; asumir, con todas sus
consecuencias, una actitud cotidiana
de abandono esperanzado, basada en
la filiación divina»[5]. Una persona
santa teme ofender a Dios y no
corresponder a su amor. El
perfeccionista, en cambio, teme no
estar haciendo las cosas
suficientemente bien y, por eso, teme
que Dios esté enfadado. No es lo
mismo santidad que perfeccionismo,



aunque en ocasiones se puedan
confundir.

El miedo se puede presentar al
contemplar que nos hemos dejado
llevar, una vez más, por nuestras
pasiones, que hemos vuelto a pecar,
que somos débiles para cumplir los
propósitos más sencillos. Nos
enfadamos, y llegamos a pensar que
Dios está decepcionado. Nos invade
la tristeza. En esas ocasiones,
conviene recordar que esta es aliada
del enemigo: no nos acerca al Señor,
sino que nos aleja de él.
Confundimos nuestro enfado y
nuestra rabieta con una supuesta
decepción de Dios. Pero el origen de
todo eso no es el Amor que le
tenemos, sino nuestro yo herido,
nuestra fragilidad no aceptada. Ante
el posible temor a contristar a Jesús,
podemos preguntarnos: ¿este temor
me une a Dios, me hace pensar más
en él?, ¿o me centra en mí: en mis
expectativas, en mi lucha, en mis



logros? ¿Me lleva a pedir perdón a
Dios en la Confesión, y llenarme de
gozo al saber que me perdona?, ¿o
me conduce a la desesperanza?
Cuando sintamos esa tristeza,
podemos acudir a la Virgen María
para recomenzar siempre con
alegría, sabiendo que su Hijo se
conmueve cada vez que nos
levantamos de una nueva caída.

[1] Francisco, Audiencia, 19-II-2020.

[2] San Josemaría, Camino, n. 173.

[3] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
67.

[4] Francisco, Mensaje, 25-III-2018.

[5] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 14-II-2017, n. 8.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/meditation/

meditaciones-sabado-15-semana-
tiempo-ordinario/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-sabado-15-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-sabado-15-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-sabado-15-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-sabado-15-semana-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: sábado de la 15.ª semana del Tiempo Ordinario

