
opusdei.org

Meditaciones:
martes de la 20.ª
semana del Tiempo
Ordinario

Reflexión para meditar el
martes de la 20.ª semana del
Tiempo Ordinario. Los temas
propuestos son: un camino
hacia la esperanza; el amor que
nos precede; poner nuestras
expectativas en Dios.

Un camino hacia la esperanza.
El amor que nos precede.
Poner nuestras expectativas en
Dios.

• 
• 
• 



LA DESPEDIDA tan repentina del
joven rico habrá sorprendido a los
apóstoles. Tal vez pensaron en los
momentos en que ellos mismos
fueron llamados y, al ver a ese joven,
quizá alguno de ellos pensó que el
muchacho tenía más cualidades
humanas que ellos. Probablemente
era de buena familia, tenía dinero y,
lo que era aún más importante,
parecía vivir todos los
mandamientos y sentir en su corazón
el deseo sincero de vivir más cerca
de Dios. Por eso se había aproximado
a Jesús de propia iniciativa. Sin
embargo, ante la invitación del Señor
de vender todo lo que tenía para
poder seguirlo libremente, había
decidido seguir otro camino.
Mientras todavía flotaba en el aire el
polvo de sus zapatos, los apóstoles se
mirarían incrédulos y con cierta
vergüenza por sus propias
limitaciones, sin poder descifrar el
misterio de por qué ellos le habían
dicho que sí a Jesús y, en cambio,



alguien humanamente tan
sobresaliente lo había rechazado.

«Entonces, ¿quién puede
salvarse?» (Mt 19,25). Quizá de vez
en cuando nos hacemos esta
pregunta en el fondo del corazón,
como los apóstoles al ver que incluso
alguien de la talla humana del joven
rico se alejaba de Jesús. A veces nos
puede quitar la paz el hecho de que,
a pesar de que intentamos llevar una
vida cristiana, y a pesar de que
luchamos por seguir a Cristo y que
hemos recibido una vocación divina,
somos débiles, y una y otra vez nos
distanciamos de él. Si a mí me cuesta
tanto, si yo –aunque sea consciente
del amor que Dios me tiene– me
siento tan débil, cuánto más la gente
que ni siquiera conoce a Dios. ¿Tiene
sentido esforzarse por seguir al
Señor en medio de las vicisitudes de
este mundo?



La respuesta del Maestro contiene
una enseñanza fundamental para
nuestra vida: «Es imposible para los
hombres, pero Dios lo puede
todo» (Mt 19,25). Esta frase condensa
los motivos de muchos de nuestros
desánimos y, al mismo tiempo, nos
dibuja un camino hacia la esperanza.
Tal vez en muchas ocasiones
perdemos la alegría vital, porque
queremos conseguir solo con nuestro
empeño personal lo imposible: la
propia salvación. En cambio, la
frustración se convierte en un sano
abandono cuando nos damos cuenta
de que es Dios el que puede ir más
allá de nuestras fuerzas. «Recuerdas
y reconoces lealmente que todo lo
haces mal: eso, Jesús mío –añades–,
no puede llamarte la atención: es
imposible que yo haga nada a
derechas. Ayúdame Tú, hazlo Tú por
mí y verás qué bien sale»[1].



«ENTONCES, ¿quién puede
salvarse?» (Mt 19,25). Esta pregunta
se la hicieron los apóstoles no solo al
contemplar cómo un joven talentoso
prefería quedarse con sus riquezas a
seguir a Jesús, sino precisamente
ante las exigentes palabras de su
Maestro después de haber vivido esa
escena: «En verdad os digo:
difícilmente entrará un rico en el
Reino de los Cielos» (Mt 19,23).
Aunque el Señor quiere hacerles
comprender que la propia salvación
es siempre una obra de Dios y de su
misericordia, no les esconde tampoco
la exigencia del camino. Seguirle de
cerca –como un apóstol más– implica
una radicalidad que impregna toda
nuestra vida y que debe estar abierta
a lo que el Señor pida a cada uno.

El camino de pobreza interior para
llegar al cielo es al mismo tiempo un
don divino y una decisión libre. Dios
nos regala inmerecidamente su
amor: esta es la verdad central de



nuestra vida. No es un amor que
«proceda esencialmente de nuestro
cumplimiento, de nuestro talento, de
nuestra religiosidad», sino que es un
regalo del Espíritu Santo: «Él nos
enseña a amar y tenemos que pedir
este don. El Espíritu de amor es el
que nos infunde el amor, él es quien
nos hace sentir amados y nos enseña
a amar. Él es el “motor” –por así
decirlo– de nuestra vida espiritual. Él
es quien mueve todo en nuestro
interior»[2].

A través de las acciones concretas de
nuestro día a día podemos acoger o
rechazar ese amor que nos dirige el
Señor. La lucha interior tiene
sentido, de hecho, cuando se
entiende desde este punto de vista.
No tanto como una manera de 
ganarme la salvación, sino como el
modo de mostrar el amor que
tenemos a Dios y que queremos que
inspire todas nuestras obras. Al fin y
al cabo, es él quien nos sostiene,



especialmente en los momentos en
los que el camino a la santidad se
hace más difícil. «Algunos se
comportan, a lo largo de su vida,
como si el Señor hubiera hablado de
entregamiento y de conducta recta
solo a los que no les costase –¡no
existen!–, o a quienes no necesitaran
luchar. Se olvidan de que, para todos,
Jesús ha dicho: el Reino de los Cielos
se arrebata con violencia, con la
pelea santa de cada instante»[3].

PUEDE SER que, en algunos
momentos de nuestra vida, seguir a
Jesús nos resulte particularmente
difícil. Quizá cargamos con una cruz
que no comprendemos del todo,
sufrimos algún tipo de
incomprensión a causa de nuestra fe
o sencillamente nos sentimos fríos en
nuestro trato con Dios. Tenemos la
impresión, entonces, de que la lucha



no vale la pena. A todos nos puede
invadir el cansancio del día a día en
el seguimiento de Cristo. En esas
circunstancias, nos puede servir de
ejemplo la sinceridad de san Pedro
después de haber visto cómo el joven
rico había rechazado la llamada de
Jesús. Como él, podemos atrevernos a
preguntar al Señor en nuestra
oración: «Ya ves, nosotros lo hemos
dejado todo y te hemos seguido; ¿qué
nos va a tocar?» (Mt 19,27). No se
trata de supeditar nuestra lucha a
una recompensa, sino más bien de
poner todas nuestras expectativas
interiores en el amor de Dios,
confiando en que siempre quiere lo
mejor para cada uno de nosotros y
que, como un buen Padre, quiere
colmarnos de bienes.

Jesús les dijo: «En verdad os digo:
cuando llegue la renovación y el Hijo
del hombre se siente en el trono de
su gloria, también vosotros, los que
me habéis seguido, os sentaréis en



doce tronos para juzgar a las doce
tribus de Israel. Todo el que por mí
deja casa, hermanos o hermanas,
padre o madre, hijos o tierras,
recibirá cien veces más y heredará la
vida eterna» (Mt 19,28-29). El «cien
veces más» consiste en ese amor
incondicional de Dios, en su
presencia cercana, que nos
acompaña en los días buenos y
malos, y que vuelve nuestra lucha
llevadera; pero también se refiere a
la felicidad eterna que nos espera en
el cielo. Por eso san Josemaría
recomendaba, especialmente cuando
nos rodean las dificultades, pensar
en el momento en que
contemplaremos a Dios cara a cara:
«A la hora de la tentación piensa en
el Amor que en el cielo te aguarda:
fomenta la virtud de la esperanza,
que no es falta de generosidad»[4]. No
es egoísmo poner el corazón y
nuestras esperanzas en el cielo,
donde nos espera la Santísima
Trinidad para darnos el abrazo



definitivo. Por el contrario, significa
que realmente es tal nuestro amor a
Dios que se ha convertido en el
motor de todas nuestras decisiones,
sean grandes y pequeñas: es a él a
quien buscamos, el único que puede
saciar nuestra sed de felicidad. En el
paraíso también nos encontraremos
con nuestra Madre, la Virgen María,
cuya ternura materna podremos
disfrutar toda una eternidad.

[1] San Josemaría, Forja n. 353.

[2] Francisco, Homilía, 5-VI-2022.

[3] San Josemaría, Surco n. 130.

[4] San Josemaría, Camino n. 139.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/meditation/

meditaciones-martes-20-semana-
tiempo-ordinario/ (12/12/2025)

https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-martes-20-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-martes-20-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-martes-20-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-martes-20-semana-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: martes de la 20.ª semana del Tiempo Ordinario

