
opusdei.org

Meditaciones: jueves
de la 6.ª semana del
Tiempo Ordinario

Reflexión para meditar el
jueves de la 6.ª semana del
tiempo ordinario. Los temas
propuestos son: descubrir al
verdadero Mesías; la cruz nos
habla de quién es Jesucristo; el
camino de la contrición.

Descubrir al verdadero Mesías.
La cruz nos habla de quién es
Jesucristo.
El camino de la contrición.

• 
• 

• 



AL PROGRESAR, poco a poco, en el
camino cristiano, hay momentos en
los que nos encontramos de frente a
dos preguntas que formula Jesús en
el Evangelio. Primero: ¿quién dicen
los demás que soy yo? Para pasar
después al interrogante que cambia
de raíz nuestra vida: «¿Quién decís
que soy yo?» (Mc 8,28-29) ¿Quién soy
yo para ti? Los apóstoles, al principio,
esperando que el Señor mismo
respondiera por ellos, titubean.
«Unos que Juan el Bautista, otros que
Elías o uno de los profetas». No
parece que tuvieran una posición
clara. Pedro, audaz, contesta con
fuerza: «Tú eres el Cristo». Aquellas
palabras expresaban el culmen de la
fe de Israel y, con ella, abrazaban el
futuro y las expectativas de la
humanidad de todos los tiempos.

«Con todo, Pedro no había entendido
aún el contenido profundo de la
misión mesiánica de Jesús, el nuevo
sentido de la palabra “Mesías”. Lo



demuestra poco después, dando a
entender que el Mesías que buscaba
en sus sueños es muy diferente del
verdadero proyecto de Dios. Ante el
anuncio de la pasión, se escandaliza
y protesta, provocando la dura
reacción de Jesús. Pedro quiere un
Mesías que realice las expectativas
de la gente, imponiendo a todos su
poder. También nosotros deseamos
que el Señor imponga su poder y
transforme inmediatamente el
mundo (...). Es la gran alternativa,
que también nosotros debemos
aprender siempre de nuevo:
privilegiar nuestras expectativas,
rechazando a Jesús, o acoger a Jesús
en la verdad de su misión y
renunciar a nuestras expectativas
demasiado humanas»[1].

También nosotros, como aquellos
primeros discípulos, estamos
llamados a descubrir personalmente
el verdadero rostro de Jesucristo.
Comprender la verdadera naturaleza



de su Reino es una tarea que
requiere paciencia y maduración
interior. Quizás, en esta tarea, nos
puede servir mirar la vida de los
santos: ellos supieron renunciar a
sus expectativas humanas para
acoger las divinas.

EN EL CAMINO que nos lleva al cielo,
conviven la fe gozosa en el Salvador,
con la oscuridad de la cruz; la
esperanza de una alegría más allá de
toda medida humana, con las
dificultades inevitables del recorrido,
que pueden surgir también de
nuestras distracciones. Una parte no
se da sin la otra. «¿Cómo vivimos la
fe? ¿Permanece el amor de Cristo
crucificado y resucitado en el centro
de nuestra vida cotidiana como
fuente de salvación, o nos
conformamos con alguna formalidad
religiosa para tener la conciencia



tranquila? ¿Estamos apegados al
tesoro valioso, a la belleza de la
novedad de Cristo, o preferimos algo
que en el momento nos atrae pero
después nos deja un vacío dentro?»[2].

El Señor, para que la fe de sus
apóstoles madurase, los reunió «y
comenzó a enseñarles que el Hijo del
Hombre debía padecer mucho, ser
rechazado por los ancianos, por los
príncipes de los sacerdotes y por los
escribas, y ser llevado a la muerte y
resucitar después de tres días» (Mc
8,31). San Josemaría, al recordar los
momentos de dificultad que él
mismo había padecido, señalaba que
«la enseñanza cristiana sobre el
dolor no es un programa de
consuelos fáciles. Es, en primer
término, una doctrina de aceptación
de ese padecimiento, que es de hecho
inseparable de toda vida humana. No
os puedo ocultar –con alegría,
porque siempre he predicado y he
procurado vivir que, donde está la



Cruz, está Cristo, el Amor– que el
dolor ha aparecido frecuentemente
en mi vida; y más de una vez he
tenido ganas de llorar (...). Cuando os
hablo de dolor, no os hablo solo de
teorías. Ni me limito tampoco a
recoger una experiencia de otros, al
confirmaros que, si –ante la realidad
del sufrimiento– sentís alguna vez
que vacila vuestra alma, el remedio
es mirar a Cristo. La escena del
Calvario proclama a todos que las
aflicciones han de ser santificadas, si
vivimos unidos a la Cruz»[3].

No podemos trazar un perfil
completo de Jesús sin mirar la cruz.
Nos gozamos al descubrir las alegrías
cotidianas de su vida oculta; su
predicación y sus milagros alimentan
nuestra esperanza; la resurrección
nos confirma en una fe grande. Pero
ver al Hijo de Dios crucificado es
parte esencial de la vida de
Jesucristo. Solo entonces
comprenderemos que Dios nos



acompaña también en el dolor, en la
soledad y en el sufrimiento.

PARA RESPONDER a esa pregunta
que todos nosotros percibimos en el
corazón –quién es Jesús para
nosotros– no es suficiente una
doctrina aprendida en los libros, sino
que supone haber atravesado
momentos buenos y malos junto al
Señor. De hecho, san Pedro
enseguida es corregido por el Señor,
porque no acaba de comprender que
la cruz puede formar parte de su
amor infinito. Incluso más adelante,
el apóstol «contempló los milagros
que hacía Jesús, vio sus poderes (…),
pero, a un cierto punto Pedro negó a
Jesús (…). Y fue precisamente en ese
momento cuando aprendió esa difícil
ciencia –más que ciencia, sabiduría–
de las lágrimas, del llanto»[4]. Se trata



del camino de la contrición, que
tanto nos acerca al Señor.

No mucho después, tras la
resurrección, en una nueva
confesión de fe a orillas del Mar de
Galilea, Pedro «sintió vergüenza,
recordó aquella tarde del jueves
santo: las tres veces que había
negado a Jesús. En la playa del
Tiberíades, Pedro lloró no
amargamente como el jueves, pero
lloró»[5]. Esta vez, su dolor se
transformó en confianza, en una fe
más madura. El mayor de los
apóstoles nos muestra que ni
siquiera nuestros defectos nos han de
alejar de Jesús. La pregunta que el
Señor hizo a Pedro –¿quién soy yo
para ti?– se comprende solo a lo
largo del camino, que es una senda
de gracia y de caídas, pero siempre
junto a Jesús.

Reconocemos al Señor también
cuando tocamos los límites humanos



al descubrir que, en nuestros errores
y faltas, el Señor no se aparta de
nosotros. La contrición, el dolor que
nos lleva a limpiar la mirada,
permite ver con claridad que Dios es
bueno. Invocamos a María como
reina de los pecadores porque
queremos ser cada vez más
conscientes de que necesitamos el
perdón de Dios. Ella también está
con nosotros siempre, a lo largo del
camino.

[1] Benedicto XVI, Audiencia, 17-
V-2006.

[2] Francisco, Audiencia, 1-IX-2021.

[3] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 168.

[4] Francisco, Meditación, 20-II-2014.

[5] Francisco, Meditación, 20-II-2014.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/meditation/

meditaciones-jueves-de-la-6-a-semana-
del-tiempo-ordinario/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-jueves-de-la-6-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-jueves-de-la-6-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-jueves-de-la-6-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-jueves-de-la-6-a-semana-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: jueves de la 6.ª semana del Tiempo Ordinario

