
opusdei.org

Meditaciones: 2.º
Domingo de
Adviento (ciclo A)

Reflexión para meditar el
segundo domingo de Adviento.
Los temas propuestos son:
nuestra esperanza se funda en
que Dios entró en la historia;
mirar nuestro pasado de
manera esperanzada; anclarnos
en Jesús nos abre hacia el
futuro.

– Nuestra esperanza se funda en que
Dios entró en la historia.

– Mirar nuestro pasado de manera
esperanzada.



– Anclarnos en Jesús nos abre hacia
el futuro.

«LA CONMEMORACIÓN ANUAL del
nacimiento del Mesías en Belén
renueva en el corazón de los
creyentes la certeza de que Dios
cumple sus promesas. Por tanto, el
Adviento es un fuerte anuncio de
esperanza»[1]. Y al considerar la
esperanza, podemos caer en el error
de pensar que se trata de algo
orientado exclusivamente hacia el
futuro; parecería que, de frente a
una adversidad de cualquier tipo,
recurrir a esta virtud consistiría en
rechazar el pasado, cerrar los ojos al
presente y soñar con un futuro
mejor.

Sin embargo, no es casualidad que
este tiempo litúrgico de esperanza se
sitúe entre la memoria de la primera



venida de Jesucristo en Belén y la
expectativa de su retorno glorioso al
final de los tiempos. Es decir, el
Adviento nos recuerda, al mismo
tiempo, el pasado y el futuro.
«Nuestra esperanza no carece de
fundamento, sino que se apoya en un
acontecimiento que se sitúa en la
historia y, al mismo tiempo, supera la
historia: el acontecimiento
constituido por Jesús de Nazaret»[2].

San Mateo nos presenta a Juan
Bautista como el precursor de Cristo.
Él anuncia la llegada inminente de
quien había sido esperado durante
tanto tiempo: «Convertíos porque ha
llegado el Reino de los Cielos». Pero
ese Mesías no se hará presente con
una demostración de fuerza, como
muchos imaginaban: lo hará
naciendo en un pesebre. Dios no se
ha quedado como un ser lejano,
difícil de conocer, que entiende poco
de nuestros problemas y con quien
es casi imposible relacionarnos. El



creador ha entrado en nuestra
historia como uno más y se ha hecho
muy cercano: esta es la raíz de
nuestra esperanza.

«TODO cuanto fue escrito en el
pasado, se escribió para enseñanza
nuestra, para que con la paciencia y
el consuelo que dan las Escrituras
mantengamos la esperanza» (Rm
15,1-9). Puede suceder que no
siempre sepamos conservar esa
esperanza. La experiencia de
nuestras propias flaquezas puede
hacernos pensar que Dios acabará
perdiendo la paciencia con nosotros.
Sin embargo, al Señor le emociona
ver que sentimos necesidad de él,
también cuando nos acercamos a él
con un «corazón contrito y
humillado» (Sal 51,17). Pues, como
escribe también san Pablo, donde «se
multiplicó el pecado sobreabundó la



gracia» (Rm 5,20). San Josemaría veía
con optimismo la experiencia de las
propias debilidades: pensaba que,
mientras más evidentes podían ser,
más profundos podrían ser los
cimientos de la propia vida
espiritual[3].

Por eso, la virtud de la esperanza se
nutre de dos actitudes que podrían
parecer antagónicas. Por un lado,
toma fuerza del agradecimiento
hacia todo lo que el Señor ha querido
regalarnos. Una esperanza afianzada
en el gran amor que Dios nos tiene,
en la obra que hace con nosotros,
puede sostenernos en tiempos
difíciles. Sin embargo, nuestra
esperanza también se fortalece
cuando contemplamos nuestra
propia biografía con una mirada
reconciliadora: «Si no nos
reconciliamos con nuestra historia,
ni siquiera podremos dar el paso
siguiente, porque siempre seremos
prisioneros de nuestras expectativas



y de las consiguientes
decepciones»[4]. Dios nunca nos pide
cosas imposibles; solo quiere que le
dejemos entrar hasta lo más
profundo de nuestra alma, también
de nuestro pasado. Entonces, podrá
dirigir nuestros pasos futuros hacia
el encuentro con Cristo que viene.

LA ICONOGRAFÍA ANTIGUA
representaba la esperanza como un
ancla. De ahí que, en muchas
embarcaciones, el ancla más pesada
y más importante reciba el nombre
de esta virtud teologal. Esperar en
Dios nos sostiene en los momentos de
tormenta. Pero la imagen del ancla
no debería hacernos pensar en un
inmovilismo vital, como si la
solución para nuestros problemas
consistiera en quedarnos
paralizados. Jesucristo viene a
renovar todas las cosas (cfr. Ap 25,1),



por lo que anclarse en él es estar
dispuesto a zarpar hacia océanos
inimaginados.

«Juzgará con justicia a los débiles, y
sentenciará con rectitud a los pobres
de la tierra» (Is 11,4). La esperanza
conjuga una aceptación realista de
nuestra vulnerabilidad, con la
apertura hacia los dones que Dios
nos regala cada día. Sin negar
nuestra personalidad ni nuestro
pasado, queremos revestirnos poco a
poco de nuestro Señor Jesucristo (cfr.
Rm 13,14). Así, la llegada de Jesús en
la Navidad no será un evento
meramente exterior, sino que
alcanzaremos una mayor intimidad
con ese Dios que ha querido hacerse
Niño para caber en nuestros
corazones.

San Josemaría consideraba a la
esperanza como un «suave don de
Dios (...) que colma nuestras almas
de alegría»[5]. Anclar nuestra vida en



el pasado de nuestra salvación, y en
el futuro de la segunda venida de
Jesús, dota al presente de una divina
suavidad; cada momento de nuestra
vida se transforma en un encuentro
con Jesús que vino y que vendrá.
María, esperanza nuestra, supo abrir
su propia historia al futuro de Dios y
por eso fue tan feliz en cada
momento de su paso por la tierra.

[1] San Juan Pablo II, Audiencia, 17-
XII-2003.

[2] Benedicto XVI, Homilía, 1-XII-2007.

[3] Cfr. san Josemaría, Camino, n. 712:
«¡Muy honda es tu caída! Comienza
los cimientos desde ahí abajo (...)».

[4] Francisco, Patris corde, n. 4.

[5] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
206.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/meditation/

meditaciones-ii-domingo-de-adviento-
ciclo-a/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-ii-domingo-de-adviento-ciclo-a/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-ii-domingo-de-adviento-ciclo-a/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-ii-domingo-de-adviento-ciclo-a/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-ii-domingo-de-adviento-ciclo-a/

	Meditaciones: 2.º Domingo de Adviento (ciclo A)

