
opusdei.org

Meditaciones:
domingo de la 3.ª
semana de
Cuaresma (ciclo B)

Reflexión para meditar el
domingo de la tercera semana
de Cuaresma. Los temas
propuestos son: los
mandamientos, agua que sacia
nuestra sed de felicidad; los
ídolos, sucedáneo de Dios; la
cruz redimensiona nuestra
escala de valores.

- Los mandamientos, agua que sacia
nuestra sed de felicidad.

- Los ídolos, sucedáneo de Dios.



- La cruz redimensiona nuestra
escala de valores.

LA PRIMERA lectura del tercer
domingo de Cuaresma, tomada del
libro del Éxodo, nos presenta a Dios
promulgando el Decálogo. El
contexto es solemne y estremecedor.
Hay momentos en la Sagrada
Escritura en los que Dios habla de un
modo cálido y cercano, como el
susurro de la brisa (cfr. 1 Re 19,11).
En esta ocasión, sin embargo, se
manifiesta con estruendo de truenos,
relámpagos y fuego: «La voz del
Señor lanza llamas de fuego, la voz
del Señor sacude el desierto» (Sal 28
[29], 7-8). Dios habla como el Creador
de cielos y tierra, como el hacedor
del hombre, y transmite a través de
Moisés sus mandamientos. Y lo hace
en forma de prohibiciones.



Es lógico que nosotros
experimentemos cierta zozobra ante
esta manifestación de Dios.
Podríamos pensar que con sus
mandamientos quiere privarnos de
ciertos bienes y limitar nuestra
libertad. De este modo, Dios se
convierte en un propietario
desconfiado, un competidor
insaciable que conviene aplacar.
Aunque este recelo pueda
presentarse en nosotros con
persistencia, nada es más lejano del
rostro divino. Dios nos ha hecho a su
imagen y semejanza y quiere
compartir su vida con nosotros para
hacernos partícipes de su plenitud. Él
no se complace «en la muerte del
malvado, sino en que el malvado se
convierta y viva» (Ez 33, 11).

A nosotros nos parece que para vivir
en plenitud no necesitamos ninguna
indicación. Pero nuestra propia
experiencia nos muestra que muchas
veces acabamos realizando el mal



que no queremos y rechazando el
bien que realmente deseamos (cfr.
Rm 7,19). Dios, con sus
mandamientos, nos ofrece un agua
que apaga nuestra «sed de verdad, de
gozo, de felicidad y de amor»[1]; en
definitiva, un camino hacia la vida
en plenitud trazado por aquel que
nos ha creado y que conoce nuestras
aspiraciones más profundas. Por el
contrario, el demonio quiere
sembrar la sospecha sobre los
mandamientos, presentando a Dios
como enemigo de la vida. Así hizo
con nuestros primeros padres, así
intentó hacer con Jesús en el desierto
y así sigue obrando hoy en día.
Nosotros podemos reaccionar contra
esta insinuación uniéndonos al
sentimiento del salmista: «La ley del
Señor es perfecta y es descanso del
alma (…). Los mandatos del Señor
son rectos y alegran el corazón; la
norma del Señor es límpida y da luz
a los ojos» (Sal 18 [19], 8-9).



«NO TE fabricarás ídolos, ni figura
alguna de lo que hay arriba en el
cielo, abajo en la tierra, o en el agua
debajo de la tierra. No te postrarás
ante ellos, ni les darás culto» (Ex 20,
4-5). A la largo de todo su peregrinar,
el pueblo de Israel afrontará
repetidas veces la tentación de la
idolatría, la sugestión de reemplazar
a Dios por creaciones humanas, por
realidades que pueden controlarse. Y
esa es la tentación más grande: «Más
temibles que el Faraón son los ídolos;
podríamos considerarlos como su
voz en nosotros. El sentirse
omnipotentes, reconocidos por todos,
tomar ventaja sobre los demás: todo
ser humano siente en su interior la
seducción de esta mentira. Es un
camino trillado. Por eso, podemos
apegarnos al dinero, a ciertos
proyectos, ideas, objetivos, a nuestra
posición, a una tradición e incluso a
algunas personas»[2]. Los ídolos nos



ofrecen cierta seguridad, son un
sucedáneo de Dios que en un primer
momento podemos controlar a
nuestro antojo. Sin embargo, tarde o
temprano acaban esclavizándonos,
pues nos dificultan disfrutar del
amor divino y de las relaciones que
tejen nuestra existencia.

La idolatría, en cualquiera de sus
formas, impide entender la lógica de
Dios y cómo el hombre puede
posicionarse ante él. Una lógica que
es gratuidad, don incondicional, y
que reclama de cada uno la
confianza y el desprendimiento del
afán de seguridades que no
provengan de él. Jesús, en el
Evangelio de este domingo, reprocha
con dureza a los mercaderes del
Templo que hayan convertido la casa
de Dios en un mercado. Además de
haber alterado el fin de ese lugar
dedicado a la oración, una de las
características de un sitio así –como
es un mercado– es que uno puede



adquirir cosas con sus propios
medios. Uno tiene la seguridad de
que a tal cantidad de dinero
corresponde un cierto bien. El
comprador tiene derechos y
expectativas, mide muy bien el
riesgo, traza nítidamente su posición
frente al vendedor. Es triste que la
relación del hombre con Dios se
convierta en un mercado, cuando
está llamada a ser algo mucho más
grande: el Señor nos invita a
purificar nuestras seguridades, a no
pretender controlar nosotros los
resultados de nuestra lucha, a no
querer comprar nuestra salvación, a
arriesgar. Nuestra salvación, la
plenitud de vida a la que él nos
llama, tiene en cuenta lo que
podemos hacer; al mismo tiempo, eso
consiste en responder tratando de
abrirnos a su gracia, dejando hacer
un poco más a Dios en nosotros:
solamente él, y no los ídolos, puede
saciar nuestros anhelos de felicidad
más profundos.



EN EL MONTE Calvario caen como
hojas muertas todas las idolatrías.
Ningún ídolo es capaz de mantenerse
en pie ante la cruz de Jesús. Por eso
san Pablo exclama a los habitantes
de Corinto: «Los judíos exigen signos,
los griegos buscan sabiduría; pero
nosotros predicamos a Cristo
crucificado: escándalo para los
judíos, necedad para los gentiles;
pero para los llamados –judíos o
griegos–, un Cristo que es fuerza de
Dios y sabiduría de Dios» (1 Co,
22-24).

Con frecuencia se tiende a exaltar
desmedidamente el éxito, el poder, la
abundancia material, el placer, la
ausencia de contrariedades… Sin
embargo, el sacrificio de Cristo
redimensiona nuestra escala de
valores. La cruz nos muestra que en
ocasiones lo aparentemente débil es
fuerte; que tal vez los fracasos



encierran semillas de victoria; que
quizá lo que aparece muerto e inerte
contiene en cambio un principio de
vida; que el dolor puede tener un
significado y engendrar vida. En
definitiva, que cada uno de nuestros
esfuerzos por dar más espacio a la
gracia en nuestra vida harán brotar
en nosotros la vida eterna. «Por su
pasión y su muerte en la cruz, Cristo
dio un sentido nuevo al sufrimiento:
desde entonces este nos configura
con él y nos une a su pasión
redentora»[3].

A veces podemos experimentar
cierta impotencia ante el dolor
propio o de un ser querido. En esos
momentos, nos puede llenar de
consuelo saber que el sufrimiento
también se hizo presente en la vida
del Hijo de Dios. «El dolor entra en
los planes de Dios –comentaba san
Josemaría–. Esa es la realidad,
aunque nos cueste entenderla.
También, como Hombre, le costó a



Jesucristo soportarla: Padre, si
quieres, aleja de mí este cáliz, pero
no se haga mi voluntad, sino la tuya
(…) Precisamente, esa admisión
sobrenatural del dolor supone, al
mismo tiempo, la mayor conquista.
Jesús, muriendo en la cruz, ha
vencido la muerte; Dios saca, de la
muerte, vida»[4]. La Virgen María, a
quien tampoco se le ahorró el dolor
de ver morir a su Hijo, nos podrá
ayudar a darle un sentido a las
contrariedades que surjan en nuestra
vida.

[1] San Juan Pablo II, Mensaje, 4-
X-1989.

[2] Francisco, Mensaje, 1-II-2024.

[3] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1505.



[4] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 168.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/meditation/

meditaciones-domingo-de-la-3-a-
semana-de-cuaresma-ciclo-b/

(09/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-domingo-de-la-3-a-semana-de-cuaresma-ciclo-b/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-domingo-de-la-3-a-semana-de-cuaresma-ciclo-b/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-domingo-de-la-3-a-semana-de-cuaresma-ciclo-b/
https://opusdei.org/es-ni/meditation/meditaciones-domingo-de-la-3-a-semana-de-cuaresma-ciclo-b/

	Meditaciones: domingo de la 3.ª semana de Cuaresma (ciclo B)

