
opusdei.org

Virtudes humanas

Homilía pronunciada por san
Josemaría Escrivá el 6-IX-1941 y
publicada en el libro 'Amigos de
Dios'. Trata sobre diversas
virtudes humanas: fortaleza,
serenidad, paciencia y
magnanimidad; la laboriosidad
y la diligencia; la veracidad y la
justicia; y sobre los frutos de la
templanza.

01/11/2023

Lo cuenta San Lucas, en el capítulo
séptimo: le rogó uno de los fariseos
que fuera a comer con él. Y habiendo



entrado en casa del fariseo, se puso a
la mesa. Llega entonces una mujer de
la ciudad, conocida públicamente
como pecadora, y se acerca para
lavar los pies a Jesús, que según la
usanza de la época come recostado.
Las lágrimas son el agua de este
conmovedor lavatorio; el paño que
seca, los cabellos. Con bálsamo traído
en un rico vaso de alabastro, unge los
pies del Maestro. Y los besa.

El fariseo piensa mal. No le cabe en
la cabeza que Jesús albergue tanta
misericordia en su corazón. Si éste
fuese un profeta —imagina—, sabría
quién es y qué tal es la mujer. Jesús
lee sus pensamientos, y le aclara: 
¿ves a esta mujer? Yo entré en tu casa
y no me has dado agua con que se
lavaran mis pies; y ésta los ha bañado
con sus lágrimas y los ha enjugado
con sus cabellos. Tú no me has dado el
ósculo, y ésta, desde que llegó, no ha
cesado de besar mis pies. Tú no has
ungido con óleo mi cabeza, y ésta



sobre mis pies ha derramado
perfumes. Por todo lo cual, te digo:
que le son perdonados muchos
pecados, porque ha amado mucho.

No podemos detenernos ahora en las
divinas maravillas del Corazón
misericordioso de Nuestro Señor.
Vamos a fijarnos en otro aspecto de
la escena: en cómo Jesús echa de
menos todos esos detalles de cortesía
y delicadeza humanas, que el fariseo
no ha sido capaz de manifestarle.
Cristo esperfectus Deus, perfectus
homo, Dios, Segunda Persona de la
Trinidad Beatísima, y hombre
perfecto. Trae la salvación, y no la
destrucción de la naturaleza; y
aprendemos de Él que no es cristiano
comportarse mal con el hombre,
criatura de Dios, hecho a su imagen y
semejanza.



Virtudes humanas

Cierta mentalidad laicista y otras
maneras de pensar que podríamos
llamar pietistas, coinciden en no
considerar al cristiano como hombre
entero y pleno. Para los primeros, las
exigencias del Evangelio sofocarían
las cualidades humanas; para los
otros, la naturaleza caída pondría en
peligro la pureza de la fe. El
resultado es el mismo: desconocer la
hondura de la Encarnación de Cristo,
ignorar que el Verbo se hizo carne,
hombre, y habitó en medio de
nosotros.

Mi experiencia de hombre, de
cristiano y de sacerdote me enseña
todo lo contrario: no existe corazón,
por metido que esté en el pecado,
que no esconda, como el rescoldo
entre las cenizas, una lumbre de
nobleza. Y cuando he golpeado en
esos corazones, a solas y con la



palabra de Cristo, han respondido
siempre.

En este mundo, muchos no tratan a
Dios; son criaturas que quizá no han
tenido ocasión de escuchar la
palabra divina o que la han olvidado.
Pero sus disposiciones son
humanamente sinceras, leales,
compasivas, honradas. Y yo me
atrevo a afirmar que quien reúne
esas condiciones está a punto de ser
generoso con Dios, porque las
virtudes humanas componen el
fundamento de las sobrenaturales.

Es verdad que no basta esa
capacidad personal: nadie se salva
sin la gracia de Cristo. Pero si el
individuo conserva y cultiva un
principio de rectitud, Dios le allanará
el camino; y podrá ser santo porque
ha sabido vivir como hombre de
bien.

Habréis, quizá, observado otros
casos, en cierto sentido



contrapuestos: tantos que se dicen
cristianos —porque han sido
bautizados y reciben otros
Sacramentos—, pero que se
muestran desleales, mentirosos,
insinceros, soberbios... Y caen de
golpe. Parecen estrellas que brillan
un momento en el cielo y, de pronto,
se precipitan irremisiblemente.

Si aceptamos nuestra
responsabilidad de hijos suyos, Dios
nos quiere muy humanos. Que la
cabeza toque el cielo, pero que las
plantas pisen bien seguras en la
tierra. El precio de vivir en cristiano
no es dejar de ser hombres o abdicar
del esfuerzo por adquirir esas
virtudes que algunos tienen, aun sin
conocer a Cristo. El precio de cada
cristiano es la Sangre redentora de
Nuestro Señor, que nos quiere —
insisto— muy humanos y muy
divinos, con el empeño diario de
imitarle a Él, que es perfectus Deus,
perfectus homo.



No sabría determinar cuál es la
principal virtud humana: depende
del punto de vista desde el que se
mire. Además, la cuestión resulta
ociosa, porque no consiste en
practicar una o unas cuantas
virtudes: es preciso luchar por
adquirirlas y practicarlas todas. Cada
una se entrelaza con las demás, y así,
el esfuerzo por ser sinceros, nos hace
justos, alegres, prudentes, serenos.

Tampoco me acaban de convencer
esas formas de discurrir, que
distinguen las virtudes personales de
las virtudes sociales. No cabe virtud
alguna que pueda facilitar el
egoísmo; cada una redunda
necesariamente en bien de nuestra
alma y de las almas de los que nos
rodean. Hombres todos, y todos hijos
de Dios, no podemos concebir
nuestra vida como la afanosa
preparación de un brillante 
curriculum, de una lucida carrera.
Todos hemos de sentirnos solidarios



y, en el orden de la gracia, estamos
unidos por los lazos sobrenaturales
de la Comunión de los Santos.

A la vez, hemos de considerar que la
decisión y la responsabilidad están
en la libertad personal de cada uno, y
por eso las virtudes son también
radicalmente personales, de la
persona. Sin embargo, en esa batalla
de amor nadie pelea solo —ninguno
es un verso suelto, suelo repetir—: de
alguna manera, nos ayudamos o nos
perjudicamos. Todos somos
eslabones de una misma cadena.
Pide ahora conmigo, a Dios Señor
Nuestro, que esa cadena nos ancle en
su Corazón, hasta que llegue el día de
contemplarle cara a cara en el Cielo
para siempre.

Fortaleza, serenidad,
paciencia, magnanimidad

Vamos a considerar algunas de estas
virtudes humanas. Mientras yo



hable, vosotros, por vuestra cuenta,
mantened el diálogo con Nuestro
Señor: rogadle que nos ayude a
todos, que nos anime a profundizar
hoy en el misterio de su Encarnación,
para que también nosotros, en
nuestra carne, sepamos ser entre los
hombres testimonio vivo del que ha
venido para salvarnos.

El camino del cristiano, el de
cualquier hombre, no es fácil.
Ciertamente, en determinadas
épocas, parece que todo se cumple
según nuestras previsiones; pero esto
habitualmente dura poco. Vivir es
enfrentarse con dificultades, sentir
en el corazón alegrías y sinsabores; y
en esta fragua el hombre puede
adquirir fortaleza, paciencia,
magnanimidad, serenidad.

Es fuerte el que persevera en el
cumplimiento de lo que entiende que
debe hacer, según su conciencia; el
que no mide el valor de una tarea



exclusivamente por los beneficios
que recibe, sino por el servicio que
presta a los demás. El fuerte, a veces,
sufre, pero resiste; llora quizá, pero
se bebe sus lágrimas. Cuando la
contradicción arrecia, no se dobla.
Recordad el ejemplo que nos narra el
libro de los Macabeos: aquel anciano,
Eleazar, que prefiere morir antes que
quebrantar la ley de
Dios.Animosamente entregaré la vida
y me mostraré digno de mi vejez,
dejando a los jóvenes un ejemplo
noble, para morir valiente y
generosamente por nuestras
venerables y santas leyes.

El que sabe ser fuerte no se mueve
por la prisa de cobrar el fruto de su
virtud; es paciente. La fortaleza nos
conduce a saborear esa virtud
humana y divina de la paciencia. 
Mediante la paciencia vuestra,
poseeréis vuestras almas (Lc XXI, 19).
La posesión del alma es puesta en la
paciencia que, en efecto, es raíz y



custodia de todas las virtudes.
Nosotros poseemos el alma con la
paciencia porque, aprendiendo a
dominarnos a nosotros mismos,
comenzamos a poseer aquello que
somos. Y es esta paciencia la que nos
impulsa a ser comprensivos con los
demás, persuadidos de que las almas,
como el buen vino, se mejoran con el
tiempo.

Fuertes y pacientes: serenos. Pero no
con la serenidad del que compra la
propia tranquilidad a costa de
desinteresarse de sus hermanos o de
la gran tarea, que a todos
corresponde, de difundir sin tasa el
bien por el mundo entero. Serenos
porque siempre hay perdón, porque
todo encuentra remedio, menos la
muerte y, para los hijos de Dios, la
muerte es vida. Serenos, aunque sólo
fuese para poder actuar con
inteligencia: quien conserva la calma
está en condiciones de pensar, de
estudiar los pros y los contras, de



examinar juiciosamente los
resultados de las acciones previstas.
Y después, sosegadamente,
interviene con decisión.

Estamos enumerando con rapidez
algunas virtudes humanas. Sé que,
en vuestra oración al Señor,
aflorarán otras muchas. Yo quisiera
detenerme ahora unos instantes en
una cualidad maravillosa: la
magnanimidad.

Magnanimidad: ánimo grande, alma
amplia en la que caben muchos. Es la
fuerza que nos dispone a salir de
nosotros mismos, para prepararnos a
emprender obras valiosas, en
beneficio de todos. No anida la
estrechez en el magnánimo; no
media la cicatería, ni el cálculo
egoísta, ni la trapisonda interesada.
El magnánimo dedica sin reservas
sus fuerzas a lo que vale la pena; por
eso es capaz de entregarse él mismo.
No se conforma con dar: se da. Y



logra entender entonces la mayor
muestra de magnanimidad: darse a
Dios.

Laboriosidad, diligencia

Hay dos virtudes humanas —la
laboriosidad y la diligencia—, que se
confunden en una sola: en el empeño
por sacar partido a los talentos que
cada uno ha recibido de Dios. Son
virtudes porque inducen a acabar las
cosas bien. Porque el trabajo —lo
vengo predicando desde 1928— no es
una maldición, ni un castigo del
pecado. El Génesis habla de esa
realidad, antes de que Adán se
hubiera rebelado contra Dios. En los
planes del Señor, el hombre habría
de trabajar siempre, cooperando así
en la inmensa tarea de la creación.

El que es laborioso aprovecha el
tiempo, que no sólo es oro, ¡es gloria
de Dios! Hace lo que debe y está en lo
que hace, no por rutina, ni por



ocupar las horas, sino como fruto de
una reflexión atenta y ponderada.
Por eso es diligente. El uso normal de
esta palabra —diligente— nos evoca
ya su origen latino. Diligente viene
del verbo diligo, que es amar,
apreciar, escoger como fruto de una
atención esmerada y cuidadosa. No
es diligente el que se precipita, sino
el que trabaja con amor,
primorosamente.

Nuestro Señor, perfecto hombre,
eligió una labor manual, que realizó
delicada y entrañablemente durante
la casi totalidad de los años que
permaneció en la tierra. Ejercitó su
ocupación de artesano entre los otros
habitantes de su aldea, y aquel
quehacer humano y divino nos ha
demostrado claramente que la
actividad ordinaria no es un detalle
de poca importancia, sino el quicio
de nuestra santificación, ocasión
continua para encontrarnos con Dios
y alabarle y glorificarle con la



operación de nuestra inteligencia o la
de nuestras manos.

Veracidad y justicia

Las virtudes humanas exigen de
nosotros un esfuerzo continuado,
porque no es fácil mantener durante
largo tiempo un temple de honradez
ante las situaciones que parecen
comprometer la propia seguridad.
Fijaos en la limpia faceta de la
veracidad: ¿será cierto que ha caído
en desuso? ¿Ha triunfado
definitivamente la conducta de
compromiso, el dorar la píldora y
montar la piedra?Se teme a la
verdad. Por eso se acude a un
expediente mezquino: afirmar que
nadie vive y dice la verdad, que todos
recurren a la simulación y a la
mentira.

Por fortuna no es así. Existen muchas
personas —cristianos y no cristianos
— decididas a sacrificar su honra y



su fama por la verdad, que no se
agitan en un salto continuo para
buscar el sol que más calienta. Son
los mismos que, porque aman la
sinceridad, saben rectificar cuando
descubren que se han equivocado.
No rectifica el que empieza
mintiendo, el que ha convertido la
verdad sólo en una palabra sonora
para encubrir sus claudicaciones.

Si somos veraces, seremos justos. No
me cansaría jamás de referirme a la
justicia, pero aquí sólo podemos
trazar algunos rasgos, sin perder de
vista cuál es la finalidad de todas
estas reflexiones: edificar una vida
interior real y auténtica sobre los
cimientos profundos de las virtudes
humanas. Justicia es dar a cada uno
lo suyo; pero yo añadiría que esto no
basta. Por mucho que cada uno
merezca, hay que darle más, porque
cada alma es una obra maestra de
Dios.



La mejor caridad está en excederse
generosamente en la justicia; caridad
que suele pasar inadvertida, pero
que es fecunda en el Cielo y en la
tierra. Es una equivocación pensar
que las expresiones término medio o 
justo medio, como algo característico
de las virtudes morales, significan
mediocridad: algo así como la mitad
de lo que es posible realizar. Ese
medio entre el exceso y el defecto es
una cumbre, un punto álgido: lo
mejor que la prudencia indica. Por
otra parte, para las virtudes
teologales no se admiten equilibrios:
no se puede creer, esperar o amar
demasiado. Y ese amor sin límites a
Dios revierte sobre quienes nos
rodean, en abundancia de
generosidad, de comprensión, de
caridad.

Frutos de la templanza

Templanza es señorío. No todo lo que
experimentamos en el cuerpo y en el



alma ha de resolverse a rienda
suelta. No todo lo que se puede hacer
se debe hacer. Resulta más cómodo
dejarse arrastrar por los impulsos
que llaman naturales; pero al final de
ese camino se encuentra la tristeza,
el aislamiento en la propia miseria.

Algunos no desean negar nada al
estómago, a los ojos, a las manos; se
niegan a escuchar a quien aconseje
vivir una vida limpia. La facultad de
engendrar —que es una realidad
noble, participación en el poder
creador de Dios— la utilizan
desordenadamente, como un
instrumento al servicio del egoísmo.

Pero no me ha gustado nunca hablar
de impureza. Yo quiero considerar
los frutos de la templanza, quiero ver
al hombre verdaderamente hombre,
que no está atado a las cosas que
brillan sin valor, como las baratijas
que recoge la urraca. Ese hombre
sabe prescindir de lo que produce



daño a su alma, y se da cuenta de
que el sacrificio es sólo aparente:
porque al vivir así —con sacrificio—
se libra de muchas esclavitudes y
logra, en lo íntimo de su corazón,
saborear todo el amor de Dios.

La vida recobra entonces los matices
que la destemplanza difumina; se
está en condiciones de preocuparse
de los demás, de compartir lo propio
con todos, de dedicarse a tareas
grandes. La templanza cría al alma
sobria, modesta, comprensiva; le
facilita un natural recato que es
siempre atractivo, porque se nota en
la conducta el señorío de la
inteligencia. La templanza no supone
limitación, sino grandeza. Hay
mucha más privación en la
destemplanza, en la que el corazón
abdica de sí mismo, para servir al
primero que le presente el pobre
sonido de unos cencerros de lata.



La sabiduría de corazón

El sabio de corazón será llamado
prudente, se lee en el libro de los
Proverbios. No entenderíamos la
prudencia si la concibiésemos como
pusilanimidad y falta de audacia. La
prudencia se manifiesta en el hábito
que inclina a actuar bien: a clarificar
el fin y a buscar los medios más
convenientes para alcanzarlo.

Pero la prudencia no es un valor
supremo. Hemos de preguntarnos
siempre: prudencia, ¿para qué?
Porque existe una falsa prudencia —
que más bien debemos llamar
astucia— que está al servicio del
egoísmo, que aprovecha los recursos
más aptos para alcanzar fines
torcidos. Usar entonces de mucha
perspicacia no lleva más que a
agravar la mala disposición, y a
merecer aquel reproche que San
Agustín formulaba, predicando al
pueblo:¿pretendes inclinar el corazón



de Dios, que es siempre recto, para
que se acomode a la perversidad del
tuyo?. Esa es la falsa prudencia del
que piensa que le sobran sus propias
fuerzas para justificarse. No queráis
teneros dentro de vosotros mismos
por prudentes, dice San Pablo, porque
está escrito: destruiré la sabiduría de
los sabios y la prudencia de los
prudentes.

Santo Tomás señala tres actos de este
buen hábito de la inteligencia: pedir
consejo, juzgar rectamente y decidir.
El primer paso de la prudencia es el
reconocimiento de la propia
limitación: la virtud de la humildad.
Admitir, en determinadas cuestiones,
que no llegamos a todo, que no
podemos abarcar, en tantos casos,
circunstancias que es preciso no
perder de vista a la hora de enjuiciar.
Por eso acudimos a un consejero;
pero no a uno cualquiera, sino a uno
capacitado y animado por nuestros
mismos deseos sinceros de amar a



Dios, de seguirle fielmente. No basta
solicitar un parecer; hemos de
dirigirnos a quien pueda dárnoslo
desinteresado y recto.

Después es necesario juzgar, porque
la prudencia exige ordinariamente
una determinación pronta, oportuna.
Si a veces es prudente retrasar la
decisión hasta que se completen
todos los elementos de juicio, en
otras ocasiones sería gran
imprudencia no comenzar a poner
por obra, cuanto antes, lo que vemos
que se debe hacer; especialmente
cuando está en juego el bien de los
demás.

Esta sabiduría de corazón, esta
prudencia no se convertirá nunca en
la prudencia de la carne a la que se
refiere San Pablo: la de aquellos que
tienen inteligencia, pero procuran no
utilizarla para descubrir y amar al
Señor. La verdadera prudencia es la
que permanece atenta a las



insinuaciones de Dios y, en esa
vigilante escucha, recibe en el alma
promesas y realidades de salvación: 
Yo te glorifico, Padre, Señor de cielo y
tierra, porque has tenido encubiertas
estas cosas a los sabios y prudentes y
las has revelado a los pequeñuelos.

Sabiduría de corazón que orienta y
rige otras muchas virtudes. Por la
prudencia el hombre es audaz, sin
insensatez; no excusa, por ocultas
razones de comodidad, el esfuerzo
necesario para vivir plenamente
según los designios de Dios. La
templanza del prudente no es
insensibilidad ni misantropía; su
justicia no es dureza; su paciencia no
es servilismo.

No es prudente el que no se equivoca
nunca, sino el que sabe rectificar sus
errores. Es prudente porque prefiere
no acertar veinte veces, antes que
dejarse llevar de un cómodo
abstencionismo. No obra con alocada



precipitación o con absurda
temeridad, pero asume el riesgo de
sus decisiones, y no renuncia a
conseguir el bien por miedo a no
acertar. En nuestra vida
encontramos compañeros
ponderados, que son objetivos, que
no se apasionan inclinando la
balanza hacia el lado que les
conviene. De esas personas, casi
instintivamente, nos fiamos; porque,
sin presunción y sin ruidos de
alharacas, proceden siempre bien,
con rectitud.

Esta virtud cardinal es indispensable
en el cristiano; pero las últimas
metas de la prudencia no son la
concordia social o la tranquilidad de
no provocar fricciones. El motivo
fundamental es el cumplimiento de
la Voluntad de Dios, que nos quiere
sencillos, pero no pueriles; amigos de
la verdad, pero nunca aturdidos o
ligeros. El corazón prudente poseerá
la ciencia; y esa ciencia es la del amor



de Dios, el saber definitivo, el que
puede salvarnos, trayendo a todas las
criaturas frutos de paz y de
comprensión y, para cada alma, la
vida eterna.

Un camino ordinario

Hemos tratado de virtudes humanas.
Y quizá alguno de vosotros pueda
preguntarse: pero comportarse así,
¿no supone aislarse del ambiente
normal, no es algo ajeno al mundo de
todos los días? No. En ningún sitio
está escrito que el cristiano debe ser
un personaje extraño al mundo.
Nuestro Señor Jesucristo, con obras y
palabras, ha hecho el elogio de otra
virtud humana que me es
particularmente querida: la
naturalidad, la sencillez.

Acordaos de cómo viene Nuestro
Señor al mundo: como todos los
hombres. Pasa su infancia y juventud
en una aldea de Palestina, uno más



entre sus conciudadanos. En los años
de su vida pública, se repite de
continuo el eco de su existencia
corriente transcurrida en Nazaret.
Habla del trabajo, se preocupa de
que sus discípulos descansen; va al
encuentro de todos y no rehúye la
conversación con nadie; dice
expresamente, a los que le seguían,
que no impidan que los niños se
acerquen a Él. Evocando, quizá, los
tiempos de su infancia pone la
comparación de los pequeños que
juegan en la plaza pública.

¿No es todo esto normal, natural,
sencillo? ¿No puede vivirse en la vida
ordinaria? Sucede, sin embargo, que
los hombres suelen acostumbrarse a
lo que es llano y ordinario, e
inconscientemente buscan lo
aparatoso, lo artificial. Lo habréis
comprobado, como yo: se encomia,
por ejemplo, el primor de unas rosas
frescas, recién cortadas, de pétalos



finos y olorosos. Y el comentario es:
¡parecen de trapo!

La naturalidad y la sencillez son dos
maravillosas virtudes humanas, que
hacen al hombre capaz de recibir el
mensaje de Cristo. Y, al contrario,
todo lo enmarañado, lo complicado,
las vueltas y revueltas en torno a uno
mismo, construyen un muro que
impide con frecuencia oír la voz del
Señor. Recordad lo que Cristo echa
en cara a los fariseos: se han metido
en un mundo retorcido que exige
pagar diezmos de la hierbabuena, del
eneldo y del comino, abandonando
las obligaciones más esenciales de la
ley, la justicia y la fe; se esmeran en
colar todo lo que beben, para que no
pase ni un mosquito, pero se tragan
un camello.

No. Ni la vida humana noble del que
—sin culpa— no conoce a Jesucristo,
ni la vida del cristiano deben ser
raras, extrañas. Estas virtudes



humanas, que estamos considerando
hoy, conducen todas a la misma
conclusión. Es verdaderamente
hombre el que se empeña en ser
veraz, leal, sincero, fuerte, templado,
generoso, sereno, justo, laborioso,
paciente.

Comportarse así puede resultar
difícil, pero nunca extraño. Si
algunos se asombrasen, sería porque
miran con ojos turbios, nublados por
una secreta cobardía, falta de
reciedumbre.

Virtudes humanas y virtudes
sobrenaturales

Cuando un alma se esfuerza por
cultivar las virtudes humanas, su
corazón está ya muy cerca de Cristo.
Y el cristiano percibe que las virtudes
teologales —la fe, la esperanza, la
caridad—, y todas las otras que trae
consigo la gracia de Dios, le impulsan
a no descuidar nunca esas cualidades



buenas que comparte con tantos
hombres.

Las virtudes humanas —insisto— son
el fundamento de las sobrenaturales;
y éstas proporcionan siempre un
nuevo empuje para desenvolverse
con hombría de bien. Pero, en
cualquier caso, no basta el afán de
poseer esas virtudes: es preciso
aprender a practicarlas. Discite
benefacere, aprended a hacer el bien.
Hay que ejercitarse habitualmente
en los actos correspondientes —
hechos de sinceridad, de veracidad,
de ecuanimidad, de serenidad, de
paciencia—, porque obras son
amores, y no cabe amar a Dios sólo
de palabra, sino con obras y de
verdad.

Si el cristiano lucha por adquirir
estas virtudes, su alma se dispone a
recibir eficazmente la gracia del
Espíritu Santo: y las buenas
cualidades humanas se refuerzan



por las mociones que el Paráclito
pone en su alma. La Tercera Persona
de la Trinidad Beatísima —dulce
huésped del alma- regala sus dones:
don de sabiduría, de entendimiento,
de consejo, de fortaleza, de ciencia,
de piedad, de temor de Dios.

Se notan entonces el gozo y la paz, la
paz gozosa, el júbilo interior con la
virtud humana de la alegría. Cuando
imaginamos que todo se hunde ante
nuestros ojos, no se hunde nada, 
porque Tú eres, Señor, mi fortaleza. Si
Dios habita en nuestra alma, todo lo
demás, por importante que parezca,
es accidental, transitorio; en cambio,
nosotros, en Dios, somos lo
permanente.

El Espíritu Santo, con el don de
piedad, nos ayuda a considerarnos
con certeza hijos de Dios. Y los hijos
de Dios, ¿por qué vamos a estar
tristes? La tristeza es la escoria del
egoísmo; si queremos vivir para el



Señor, no nos faltará la alegría,
aunque descubramos nuestros
errores y nuestras miserias. La
alegría se mete en la vida de oración,
hasta que no nos queda más remedio
que romper a cantar: porque
amamos, y cantar es cosa de
enamorados.

Si vivimos así, realizaremos en el
mundo una tarea de paz; sabremos
hacer amable a los demás el servicio
al Señor, porque Dios ama al que da
con alegría. El cristiano es uno más
en la sociedad; pero de su corazón
desbordará el gozo del que se
propone cumplir, con la ayuda
constante de la gracia, la Voluntad
del Padre. Y no se siente víctima, ni
capitidisminuido, ni coartado.
Camina con la cabeza alta, porque es
hombre y es hijo de Dios.

Nuestra fe confiere todo su relieve a
estas virtudes que ninguna persona
debería dejar de cultivar. Nadie



puede ganar al cristiano en
humanidad. Por eso el que sigue a
Cristo es capaz —no por mérito
propio, sino por gracia del Señor—
de comunicar a los que le rodean lo
que a veces barruntan, pero no
logran entender: que la verdadera
felicidad, el auténtico servicio al
prójimo pasa sólo por el Corazón de
Nuestro Redentor, perfectus Deus,
perfectus homo.

Acudamos a María, Madre nuestra, la
criatura más excelente que ha salido
de las manos de Dios. Pidámosle que
nos haga hombres de bien y que esas
virtudes humanas, engarzadas en la
vida de la gracia, se conviertan en la
mejor ayuda para los que, con
nosotros, trabajan en el mundo por
la paz y la felicidad de todos.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/virtudes-
humanas/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/virtudes-humanas/
https://opusdei.org/es-ni/article/virtudes-humanas/
https://opusdei.org/es-ni/article/virtudes-humanas/

	Virtudes humanas
	Virtudes humanas
	Fortaleza, serenidad, paciencia, magnanimidad
	Laboriosidad, diligencia
	Veracidad y justicia
	Frutos de la templanza
	La sabiduría de corazón
	Un camino ordinario
	Virtudes humanas y virtudes sobrenaturales


