
opusdei.org

La muerte de Cristo,
vida del cristiano

Homilía del Viernes Santo,
pronunciada por san Josemaría
y recogida en 'Es Cristo que
pasa'.

01/04/2023

Esta semana, que tradicionalmente el
pueblo cristiano llama santa, nos
ofrece, una vez más, la ocasión de
considerar —de revivir— los
momentos en los que se consuma la
vida de Jesús. Todo lo que a lo largo
de estos días nos traen a la memoria
las diversas manifestaciones de la



piedad, se encamina ciertamente
hacia la Resurrección, que es el
fundamento de nuestra fe, como
escribe San Pablo. No recorramos,
sin embargo, demasiado de prisa ese
camino; no dejemos caer en el olvido
algo muy sencillo, que quizá, a veces,
se nos escapa: no podremos
participar de la Resurrección del
Señor, si no nos unimos a su Pasión y
a su Muerte. Para acompañar a
Cristo en su gloria, al final de la
Semana Santa, es necesario que
penetremos antes en su holocausto, y
que nos sintamos una sola cosa con
Él, muerto sobre el Calvario.

La entrega generosa de Cristo se
enfrenta con el pecado, esa realidad
dura de aceptar, pero innegable: el 
mysterium iniquitatis, la inexplicable
maldad de la criatura que se alza,
por soberbia, contra Dios. La historia
es tan antigua como la Humanidad.
Recordemos la caída de nuestros
primeros padres; luego, toda esa



cadena de depravaciones que
jalonan el andar de los hombres, y
finalmente, nuestras personales
rebeldías. No es fácil considerar la
perversión que el pecado supone, y
comprender todo lo que nos dice la
fe. Debemos hacernos cargo, aun en
lo humano, de que la magnitud de la
ofensa se mide por la condición del
ofendido, por su valor personal, por
su dignidad social, por sus
cualidades. Y el hombre ofende a
Dios: la criatura reniega de su
Creador.

Pero Dios es Amor. El abismo de
malicia, que el pecado lleva consigo,
ha sido salvado por una Caridad
infinita. Dios no abandona a los
hombres. Los designios divinos
prevén que, para reparar nuestras
faltas, para restablecer la unidad
perdida, no bastaban los sacrificios
de la Antigua Ley: se hacía necesaria
la entrega de un Hombre que fuera
Dios. Podemos imaginar —para



acercarnos de algún modo a este
misterio insondable— que la
Trinidad Beatísima se reúne en
consejo, en su continua relación
íntima de amor inmenso y, como
resultado de esa decisión eterna, el
Hijo Unigénito de Dios Padre asume
nuestra condición humana, carga
sobre sí nuestras miserias y nuestros
dolores, para acabar cosido con
clavos a un madero.

Este fuego, este deseo de cumplir el
decreto salvador de Dios Padre, llena
toda la vida de Cristo, desde su
mismo nacimiento en Belén. A lo
largo de los tres años que con Él
convivieron los discípulos, le oyen
repetir incansablemente que su
alimento es hacer la voluntad de
Aquel que le envía. Hasta que, a
media tarde del primer Viernes
Santo, se concluyó su inmolación. 
Inclinando la cabeza, entregó su
espíritu. Con estas palabras nos
describe el apóstol San Juan la



muerte de Cristo: Jesús, bajo el peso
de la Cruz con todas las culpas de los
hombres, muere por la fuerza y por
la vileza de nuestros pecados.

Meditemos en el Señor herido de pies
a cabeza por amor nuestro. Con frase
que se acerca a la realidad, aunque
no acaba de decirlo todo, podemos
repetir con un autor de hace siglos: 
El cuerpo de Jesús es un retablo de
dolores. A la vista de Cristo hecho un
guiñapo, convertido en un cuerpo
inerte bajado de la Cruz y confiado a
su Madre; a la vista de ese Jesús
destrozado, se podría concluir que
esa escena es la muestra más clara de
una derrota. ¿Dónde están las masas
que lo seguían, y el Reino cuyo
advenimiento anunciaba? Sin
embargo, no es derrota, es victoria:
ahora se encuentra más cerca que
nunca del momento de la
Resurrección, de la manifestación de
la gloria que ha conquistado con su
obediencia.



La muerte de Cristo nos
llama a una plena vida
cristiana

Acabamos de revivir el drama del
Calvario, lo que me atrevería a
llamar la Misa primera y primordial,
celebrada por Jesucristo. Dios Padre
entrega a su Hijo a la muerte. Jesús,
el Hijo Unigénito, se abraza al
madero, en el que le habían de 
ajusticiar, y su sacrificio es aceptado
por el Padre: como fruto de la Cruz,
se derrama sobre la Humanidad el
Espíritu Santo.

En la tragedia de la Pasión se
consuma nuestra propia vida y la
entera historia humana. La Semana
Santa no puede reducirse a un mero
recuerdo, ya que es la consideración
del misterio de Jesucristo, que se
prolonga en nuestras almas; el
cristiano está obligado a ser alter
Christus, ipse Christus, otro Cristo, el
mismo Cristo. Todos, por el



Bautismo, hemos sido constituidos
sacerdotes de nuestra propia
existencia, para ofrecer víctimas
espirituales, que sean agradables a
Dios por Jesucristo, para realizar
cada una de nuestras acciones en
espíritu de obediencia a la voluntad
de Dios, perpetuando así la misión
del Dios-Hombre.

Por contraste, esa realidad nos lleva
a detenernos en nuestras desdichas,
en nuestros errores personales. No
debe desanimarnos esta
consideración, ni colocarnos en la
actitud escéptica de quien ha
renunciado a las ilusiones grandes.
Porque el Señor nos reclama tal
como somos, para que participemos
de su vida, para que luchemos por
ser santos. La santidad: ¡cuántas
veces pronunciamos esa palabra
como si fuera un sonido vacío! Para
muchos es incluso un ideal
inasequible, un tópico de la ascética,
pero no un fin concreto, una realidad



viva. No pensaban de este modo los
primeros cristianos, que usaban el
nombre de santos para llamarse
entre sí, con toda naturalidad y con
gran frecuencia: os saludan todos los
santos, salud a todo santo en Cristo
Jesús.

Ahora, situados ante ese momento
del Calvario, cuando Jesús ya ha
muerto y no se ha manifestado
todavía la gloria de su triunfo, es una
buena ocasión para examinar
nuestros deseos de vida cristiana, de
santidad; para reaccionar con un
acto de fe ante nuestras debilidades,
y confiando en el poder de Dios,
hacer el propósito de poner amor en
las cosas de nuestra jornada. La
experiencia del pecado debe
conducirnos al dolor, a una decisión
más madura y más honda de ser
fieles, de identificarnos de veras con
Cristo, de perseverar, cueste lo que
cueste, en esa misión sacerdotal que
Él ha encomendado a todos sus



discípulos sin excepción, que nos
empuja a ser sal y luz del mundo.

Pensar en la muerte de Cristo se
traduce en una invitación a situarnos
con absoluta sinceridad ante nuestro
quehacer ordinario, a tomar en serio
la fe que profesamos. La Semana
Santa, por tanto, no puede ser un
paréntesis sagrado en el contexto de
un vivir movido sólo por intereses
humanos: ha de ser una ocasión de
ahondar en la hondura del Amor de
Dios, para poder así, con la palabra y
con las obras, mostrarlo a los
hombres.

Pero el Señor determina condiciones.
Hay una declaración suya, que nos
conserva San Lucas, de la que no se
puede prescindir: Si alguno de los que
me siguen no aborrece a su padre y
madre, y a la mujer y a los hijos, y a
los hermanos y hermanas, y aun a su
vida misma, no puede ser mi
discípulo. Son términos duros.



Ciertamente, ni el odiar ni el
aborrecer castellanos expresan bien
el pensamiento original de Jesús. De
todas maneras, fuertes fueron las
palabras del Señor, ya que tampoco
se reducen a un amar menos, como a
veces se interpreta templadamente,
para suavizar la frase. Es tremenda
esa expresión tan tajante no porque
implique una actitud negativa o
despiadada, ya que el Jesús que
habla ahora es el mismo que ordena
amar a los demás como a la propia
alma, y que entrega su vida por los
hombres: esta locución indica,
sencillamente, que ante Dios no
caben medias tintas. Se podrían
traducir las palabras de Cristo por 
amar más, amar mejor, más bien, por
no amar con un amor egoísta ni
tampoco con un amor a corto
alcance: debemos amar con el Amor
de Dios.

De esto se trata. Fijémonos en la
última de las exigencias de Jesús: et



animam suam. La vida, el alma
misma, es lo que pide el Señor. Si
somos fatuos, si nos preocupamos
sólo de nuestra personal comodidad,
si centramos la existencia de los
demás y aun la del mundo en
nosotros mismos, no tenemos
derecho a llamarnos cristianos, a
considerarnos discípulos de Cristo.
Hace falta la entrega con obras y con
verdad, no sólo con la boca. El amor
a Dios nos invita a llevar a pulso la
cruz, a sentir también sobre nosotros
el peso de la humanidad entera, y a
cumplir, en las circunstancias
propias del estado y del trabajo de
cada uno, los designios, claros y
amorosos a la vez, de la voluntad del
Padre. En el pasaje que comentamos,
Jesús continúa: Y el que no carga con
su cruz y me sigue, tampoco puede ser
mi discípulo.

Aceptemos sin miedo la voluntad de
Dios, formulemos sin vacilaciones el
propósito de edificar toda nuestra



vida de acuerdo con lo que nos
enseña y exige nuestra fe. Estemos
seguros de que encontraremos lucha,
sufrimiento y dolor, pero, si
poseemos de verdad la fe, no nos
consideraremos nunca desgraciados:
también con penas e incluso con
calumnias, seremos felices con una
felicidad que nos impulsará a amar a
los demás, para hacerles participar
de nuestra alegría sobrenatural.

El cristiano ante la Historia
humana

Ser cristiano no es título de mera
satisfacción personal: tiene nombre
—sustancia— de misión. Ya antes
recordábamos que el Señor invita a
todos los cristianos a que sean sal y
luz del mundo; haciéndose eco de
este mandato, y con textos tomados
del Antiguo Testamento, San Pedro
escribe unas palabras que marcan
muy claramente ese cometido: 
Vosotros sois linaje escogido,



sacerdocio real, gente santa, pueblo
de conquista, para publicar las
grandezas de Aquel que os sacó de las
tinieblas a su luz admirable.

Ser cristiano no es algo accidental, es
una divina realidad que se inserta en
las entrañas de nuestra vida,
dándonos una visión limpia y una
voluntad decidida para actuar como
quiere Dios. Se aprende así que el
peregrinaje del cristiano en el
mundo ha de convertirse en un
continuo servicio prestado de modos
muy diversos, según las
circunstancias personales, pero
siempre por amor a Dios y al
prójimo. Ser cristiano es actuar sin
pensar en las pequeñas metas del
prestigio o de la ambición, ni en
finalidades que pueden parecer más
nobles, como la filantropía o la
compasión ante las desgracias
ajenas: es discurrir hacia el término
último y radical del amor que



Jesucristo ha manifestado al morir
por nosotros.

Se dan, a veces, algunas actitudes,
que son producto de no saber
penetrar en ese misterio de Jesús.
Por ejemplo, la mentalidad de
quienes ven el cristianismo como un
conjunto de prácticas o actos de
piedad, sin percibir su relación con
las situaciones de la vida corriente,
con la urgencia de atender a las
necesidades de los demás y de
esforzarse por remediar las
injusticias.

Diría que quien tiene esa mentalidad
no ha comprendido todavía lo que
significa que el Hijo de Dios se haya
encarnado, que haya tomado cuerpo,
alma y voz de hombre, que haya
participado en nuestro destino hasta
experimentar el desgarramiento
supremo de la muerte. Quizá, sin
querer, algunas personas consideran



a Cristo como un extraño en el
ambiente de los hombres.

Otros —en cambio— tienden a
imaginar que, para poder ser
humanos, hay que poner en sordina
algunos aspectos centrales del dogma
cristiano, y actúan como si la vida de
oración, el trato continuo con Dios,
constituyeran una huida ante las
propias responsabilidades y un
abandono del mundo. Olvidan que,
precisamente Jesús, nos ha dado a
conocer hasta qué extremo deben
llevarse el amor y el servicio. Sólo si
procuramos comprender el arcano
del amor de Dios, de ese amor que
llega hasta la muerte, seremos
capaces de entregamos totalmente a
los demás, sin dejarnos vencer por la
dificultad o por la indiferencia.

Es la fe en Cristo, muerto y
resucitado, presente en todos y cada
uno de los momentos de la vida, la
que ilumina nuestras conciencias,



incitándonos a participar con todas
las fuerzas en las vicisitudes y en los
problemas de la historia humana. En
esa historia, que se inició con la
creación del mundo y que terminará
con la consumación de los siglos, el
cristiano no es un apátrida. Es un
ciudadano de la ciudad de los
hombres, con el alma llena del deseo
de Dios, cuyo amor empieza a
entrever ya en esta etapa temporal, y
en el que reconoce el fin al que
estamos llamados todos los que
vivimos en la tierra.

Si interesa mi testimonio personal,
puedo decir que he concebido
siempre mi labor de sacerdote y de
pastor de almas como una tarea
encaminada a situar a cada uno
frente a las exigencias completas de
su vida, ayudándole a descubrir lo
que Dios, en concreto, le pide, sin
poner limitación alguna a esa
independencia santa y a esa bendita
responsabilidad individual, que son



características de una conciencia
cristiana. Ese modo de obrar y ese
espíritu se basan en el respeto a la
trascendencia de la verdad revelada,
y en el amor a la libertad de la
humana criatura. Podría añadir que
se basa también en la certeza de la
indeterminación de la historia,
abierta a múltiples posibilidades, que
Dios no ha querido cerrar.

Seguir a Cristo no significa refugiarse
en el templo, encogiéndose de
hombros ante el desarrollo de la
sociedad, ante los aciertos o las
aberraciones de los hombres y de los
pueblos. La fe cristiana, al contrario,
nos lleva a ver el mundo como
creación del Señor, a apreciar, por
tanto, todo lo noble y todo lo bello, a
reconocer la dignidad de cada
persona, hecha a imagen de Dios, y a
admirar ese don especialísimo de la
libertad, por la que somos dueños de
nuestros propios actos y podemos —



con la gracia del Cielo— construir
nuestro destino eterno.

Sería empequeñecer la fe, reducirla a
una ideología terrena, enarbolando
un estandarte político-religioso para
condenar, no se sabe en nombre de
qué investidura divina, a los que no
piensan del mismo modo en
problemas que son, por su propia
naturaleza, susceptibles de recibir
numerosas y diversas soluciones.

Profundizar en el sentido de
la muerte de Cristo

La digresión que acabo de hacer no
tiene otra finalidad que poner de
manifiesto una verdad central:
recordar que la vida cristiana
encuentra su sentido en Dios. No han
sido creados los hombres tan sólo
para edificar un mundo lo más justo
posible, porque —además— hemos
sido establecidos en la Tierra para
entrar en comunión con Dios mismo.



Jesús no nos ha prometido ni la
comodidad temporal ni la gloria
terrena, sino la casa de Dios Padre,
que nos espera al final del camino.

La liturgia del Viernes Santo incluye
un himno maravilloso: el Crux fidelis.
En ese himno se nos invita a cantar y
a celebrar el glorioso combate del
Señor, el trofeo de la Cruz, el
preclaro triunfo de Cristo: el
Redentor del Universo, al ser
inmolado, vence. Dios, dueño de todo
lo creado, no afirma su presencia con
la fuerza de las armas, y ni siquiera
con el poder temporal de los suyos,
sino con la grandeza de su amor
infinito.

No destruye el Señor la libertad del
hombre: precisamente Él nos ha
hecho libres. Por eso no quiere
respuestas forzadas, quiere
decisiones que salgan de la intimidad
del corazón. Y espera de nosotros, los
cristianos, que vivamos de tal



manera que quienes nos traten, por
encima de nuestras propias miserias,
errores y deficiencias, adviertan el
eco del drama de amor del Calvario.
Todo lo que tenemos lo hemos
recibido de Dios, para ser sal que
sazone, luz que lleve a los hombres la
nueva alegre de que Él es un Padre
que ama sin medida. El cristiano es
sal y luz del mundo no porque venza
o triunfe, sino porque da testimonio
del amor de Dios; y no será sal, si no
sirve para salar; no será luz si, con su
ejemplo y con su doctrina, no ofrece
un testimonio de Jesús, si pierde lo
que constituye la razón de ser de su
vida.

Conviene que profundicemos en lo
que nos revela la muerte de Cristo,
sin quedarnos en formas exteriores o
en frases estereotipadas. Es
necesario que nos metamos de
verdad en las escenas que revivimos
durante estos días: el dolor de Jesús,
las lágrimas de su Madre, la huida de



los discípulos, la valentía de las
santas mujeres, la audacia de José y
de Nicodemo, que piden a Pilato el
cuerpo del Señor.

Acerquémonos, en suma, a Jesús
muerto, a esa Cruz que se recorta
sobre la cumbre del Gólgota. Pero
acerquémonos con sinceridad,
sabiendo encontrar ese recogimiento
interior que es señal de madurez
cristiana. Los sucesos divinos y
humanos de la Pasión penetrarán de
esta forma en el alma, como palabra
que Dios nos dirige, para desvelar los
secretos de nuestro corazón y
revelarnos lo que espera de nuestras
vidas.

Hace ya muchos años vi un cuadro
que se grabó profundamente en mi
interior. Representaba la Cruz de
Cristo y, junto al madero, tres
ángeles: uno lloraba con
desconsuelo; otro tenía un clavo en la
mano, como para convencerse de



que aquello era verdad; el tercero
estaba recogido en oración. Un
programa siempre actual para cada
uno de nosotros: llorar, creer y orar.

Ante la Cruz, dolor de nuestros
pecados, de los pecados de la
humanidad, que llevaron a Jesús a la
muerte; fe, para adentrarnos en esa
verdad sublime que sobrepasa todo
entendimiento y para maravillarnos
ante el amor de Dios; oración, para
que la vida y la muerte de Cristo sean
el modelo y el estímulo de nuestra
vida y de nuestra entrega. Sólo así
nos llamaremos vencedores: porque
Cristo resucitado vencerá en
nosotros, y la muerte se
transformará en vida.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/viernes-santo-

https://opusdei.org/es-ni/article/viernes-santo-homilia-san-josemaria-la-muerte-de-cristo-vida-del-cristiano/
https://opusdei.org/es-ni/article/viernes-santo-homilia-san-josemaria-la-muerte-de-cristo-vida-del-cristiano/


homilia-san-josemaria-la-muerte-de-
cristo-vida-del-cristiano/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/viernes-santo-homilia-san-josemaria-la-muerte-de-cristo-vida-del-cristiano/
https://opusdei.org/es-ni/article/viernes-santo-homilia-san-josemaria-la-muerte-de-cristo-vida-del-cristiano/

	La muerte de Cristo, vida del cristiano
	La muerte de Cristo nos llama a una plena vida cristiana
	El cristiano ante la Historia humana
	Profundizar en el sentido de la muerte de Cristo


