
opusdei.org

Vida de María (XIV):
Las bodas de Caná

En Caná encontramos juntos a
Jesús y a su Madre. Allí, por
mediación de la Virgen, Cristo
realizó un milagro que dio
felicidad a unos recién casados.
Nueva entrega de la vida de la
Virgen.

11/02/2019

Al finalizar el largo período de
Nazaret, el Señor comenzó a predicar
la llegada del reino de Dios. Todos los
evangelistas recogen el primer acto
de esta nueva etapa: la recepción del



bautismo que el Precursor
administraba a orillas del Jordán. Sin
embargo, sólo San Juan señala la
presencia de la Virgen en esos
comienzos de la vida pública: al
tercer día —anota— se celebraron
unas bodas en Caná de Galilea, y
estaba allí la Madre de Jesús. También
fueron invitados a la boda Jesús y sus
discípulos (Jn 2, 1-2).

Una lectura rápida del texto lleva a
constatar, sencillamente, que Jesús
realiza un milagro a ruegos de su
Madre. La celebración de las bodas
duraba siete días; y en una aldea
pequeña, como Caná, es probable
que todos los habitantes participaran
de un modo u otro en los festejos.
Jesús se presentó en compañía de los
primeros discípulos. No resulta
extraño que, con tantos asistentes,
llegase a escasear el vino. María,
atenta siempre a las necesidades de
los demás, fue la primera en darse
cuenta y lo comunicó a su Hijo: no



tienen vino (Jn 2, 3). Después de una
respuesta difícil de interpretar, Jesús
atendió la petición de su Madre y
realizó el gran milagro de la
conversión del agua en vino.

Sin embargo, lo que Juan desea
relatarnos no acaba ahí. Cuando
escribe su evangelio, al final de su
vida, iluminado por el Espíritu Santo,
ha meditado largamente sobre los
milagros y las enseñanzas de Jesús.
Ha profundizado en el significado de
este primer signo y pone de relieve
su sentido más profundo. Así lo
afirma el Magisterio pontificio
reciente, acogiendo las conclusiones
a las que han llegado los estudiosos
de la Sagrada Escritura en los últimos
decenios.

La precisión cronológica con que el
evangelista sitúa el acontecimiento
tiene un profundo significado. Según
el libro del Éxodo, la manifestación
de Dios a Israel para hacer la alianza



tuvo lugar tres días después de haber
llegado al monte Sinaí. Ahora, al
tercer día desde el regreso a Galilea
en compañía de los primeros
discípulos, Jesús va a manifestar su
gloria por primera vez. Por otra
parte, la glorificación plena de su
Santa Humanidad tuvo lugar al
tercer día después de la muerte,
mediante la resurrección.

Más allá del hecho histórico de las
bodas, Juan pone de relieve que la
presencia de María al principio y al
final de la vida pública de Jesús
obedece a un designio divino. El
apelativo con que el Señor se dirige a
Ella en Caná —llamándola mujer en
lugar de madre— parece manifestar
su intención de formar una familia
fundada, no en los lazos de la sangre,
sino sobre la fe. Viene
espontáneamente a la memoria que
del mismo modo se dirigió Dios a Eva
en el Paraíso, cuando prometió que
de su descendencia saldría el



Redentor (cfr. Gn 3, 15). En Caná,
pues, María advierte que su misión
materna no se acaba en el plano
natural: Dios cuenta con Ella para ser
Madre espiritual de los discípulos de
su Hijo, en los que desde este
momento, gracias a su intervención
cerca de Jesús, comienza a nacer la fe
en el Mesías prometido. Lo afirma el
mismo San Juan al final de la
narración: así, en Caná de Galilea,
hizo Jesús el primero de los signos con
el que manifestó su gloria, y sus
discípulos creyeron en Él (Jn 2, 11).

La mayor parte de los estudiosos
afirma que esas bodas son un
símbolo de la unión del Verbo con la
humanidad. Lo habían anunciado los
profetas: sellaré con vosotros una
alianza eterna (...). Naciones que no
conocías correrán hacia ti (Is 55, 3.5).
Y los Padres de la Iglesia habían
explicado que el agua de las tinajas
de piedra, preparadas para las
purificaciones de los judíos (Jn 2, 6),



representaban a la antigua Ley, que
Jesús va a llevar a su perfección
mediante la Ley nueva del Espíritu
impresa en los corazones.

La nueva alianza prometida en el
Antiguo Testamento para los tiempos
mesiánicos se anunciaba con la
imagen de un banquete de bodas;
abundarían todo tipo de bienes,
especialmente el vino. Es
significativo que, en el relato de San
Juan, precisamente el vino alcance
gran protagonismo: se le menciona
cinco veces, y se afirma que el que
Jesús hizo surgir con su poder era
mejor que el que empezó a faltar
(cfr. Jn 2,10). También es notable el
volumen de agua convertida en vino:
más de 500 litros. Esta
sobreabundancia es típica de los
tiempos mesiánicos.

Mujer, ¿qué a ti y a mí? Aún no ha
llegado mi hora (Jn 2, 4). Cualquiera
que sea el significado exacto de estas



palabras (que además estarían
matizadas por el tono de la voz, el
gesto de la cara, etc.), resulta claro
que la Virgen no pierde la confianza
en su Hijo: ha dejado la cuestión en
sus manos y dirige a los sirvientes
una exhortación —haced lo que Él os
diga (Jn 2, 5)— que son las últimas
palabras suyas recogidas en el
evangelio.

En esta breve frase resuena el eco de
lo que el pueblo de Israel respondió a
Moisés cuando, de parte de Dios,
pedía su asentimiento a la alianza
del Sinaí: haremos todo lo que el
Señor nos ha dicho (Ex 19, 8).
Aquellos hombres y mujeres fueron
muchas veces infieles al pacto con el
Señor; los sirvientes de Caná, en
cambio, obedecieron con prontitud y
plenamente. Jesús les dijo: —Llenad
de agua las tinajas. Y las llenaron
hasta arriba. Entonces les dijo: —
Sacad ahora y llevad al maestresala.
Así lo hicieron (Jn 2, 7-8).



María ha depositado su confianza en
el Señor y adelanta el momento de su
manifestación mesiánica. Precede en
la fe a los discípulos, que creerán en
Jesús después de realizado el
prodigio. De este modo, la Virgen
colabora con su Hijo en los primeros
momentos de la formación de la
nueva familia de Jesús. Así parece
sugerirlo el evangelista, que concluye
su narración con las siguientes
palabras: después de esto bajó a
Cafarnaún con su madre, sus
hermanos y sus discípulos; y se
quedaron allí unos días (Jn 2, 12). Ya
está todo preparado para que el
Señor, con el anuncio de la Buena
Nueva, con sus palabras y sus obras,
dé comienzo al nuevo Pueblo de
Dios, que es la Iglesia.

LA VOZ DEL MAGISTERIO



«A primera vista, el milagro de Caná
parece que se separa un poco de los
otros signos empleados por Jesús.
¿Qué sentido puede tener que Jesús
proporcione una gran cantidad de
vino —unos 520 litros— para una
fiesta privada? Debemos, pues,
analizar el asunto con más detalle,
para comprender que en modo
alguno se trata de un lujo privado,
sino de algo con mucho más alcance.
Para empezar, es importante la
datación: "Tres días después había
una boda en Caná de Galilea" ( Jn 2,
1). No está muy claro a qué fecha
anterior hace referencia con la
indicación del tercer día; pero
precisamente por eso parece
evidente que el evangelista otorga
una gran importancia a esta
indicación temporal simbólica que él
nos ofrece como clave para entender
el episodio.

»En el Antiguo Testamento, el tercer
día hace referencia al día de la



teofanía como, por ejemplo, en el
relato central del encuentro entre
Dios e Israel en el Sinaí: "Al
amanecer del tercer día, hubo
truenos y relámpagos... El Señor
había bajado sobre él en medio del
fuego" ( Ex 19, 16-18). Al mismo
tiempo, es posible percibir aquí una
referencia anticipada a la teofanía
final y decisiva de la historia: la
resurrección de Cristo al tercer día,
en la cual los anteriores encuentros
con Dios dejan paso a la irrupción
definitiva de Dios en la tierra; la
resurrección en la cual se rasga la
tierra de una vez por todas, sumida
en la vida misma de Dios. Se
encuentra aquí una alusión a que se
trata de una primera manifestación
de Dios que está en continuidad con
los acontecimientos del Antiguo
Testamento, los cuales llevan consigo
un carácter de promesa y tienden a
su cumplimiento (...).



»Hay otro elemento fundamental del
relato relacionado con esta datación.
Jesús dice a María, su madre, que
todavía no le ha llegado su "hora".
Eso significa, en primer lugar, que Él
no actúa ni decide simplemente por
iniciativa suya, sino en consonancia
con la voluntad del Padre, siempre a
partir del designio del Padre. De
modo más preciso, la "hora" hace
referencia a su "glorificación", en que
cruz y resurrección, así como su
presencia universal a través de la
palabra y el sacramento, se ven como
un todo único. La hora de Jesús, la
hora de su "gloria", comienza en el
momento de la cruz y tiene su exacta
localización histórica: cuando los
corderos de la Pascua son
sacrificados, Jesús derrama su sangre
como el verdadero Cordero. Su hora
procede de Dios, pero está fijada con
extrema precisión en el contexto de
la historia, unida a una fecha
litúrgica y, precisamente por ello, es
el comienzo de la nueva liturgia en



"espíritu y verdad". Cuando en aquel
instante Jesús habla a María de su
hora, está relacionando
precisamente ese momento con el del
misterio de la cruz concebido como
su glorificación. Esa hora no había
llegado todavía, esto se debía
precisar antes de nada. Y, no
obstante, Jesús tiene el poder de
anticipar esta "hora"
misteriosamente con signos. Por
tanto, el milagro de Caná se
caracteriza como una anticipación de
la hora y está interiormente
relacionado con ella.

»¿Cómo podríamos olvidar que este
conmovedor misterio de la
anticipación de la hora se sigue
produciendo todavía? Así como
Jesús, ante el ruego de su madre,
anticipa simbólicamente su hora y, al
mismo tiempo, se remite a ella, lo
mismo ocurre siempre de nuevo en
la Eucaristía: ante la oración de la
Iglesia, el Señor anticipa en ella su



segunda venida, viene ya, celebra
ahora la boda con nosotros, nos hace
salir de nuestro tiempo lanzándonos
hacia aquella "hora".

»De esta manera comenzamos a
entender lo sucedido en Caná. La
señal de Dios es la sobreabundancia.
Lo vemos en la multiplicación de los
panes, lo volvemos a ver siempre,
pero sobre todo en el centro de la
historia de la salvación: en el hecho
de que se derrocha a sí mismo por la
mísera criatura que es el hombre.
Este exceso es su "gloria". La
sobreabundancia de Caná es, por
ello, un signo de que ha comenzado
la fiesta de Dios con la humanidad,
su entregarse a sí mismo por los
hombres. El marco del episodio —la
boda— se convierte así en la imagen
que, más allá de sí misma, señala la
hora mesiánica: la hora de las
nupcias de Dios con su pueblo ha
comenzado con la venida de Jesús.



La promesa escatológica irrumpe en
el presente».

Joseph Ratzinger-Benedicto XVI (siglo
XXI), Jesús de Nazaret , vol. I

* * *

«El evangelista, subrayando la
iniciativa de María en el primer
milagro y recordando su presencia
en el Calvario, al pie de la Cruz,
ayuda a comprender que la
cooperación de María se extiende a
toda la obra de Cristo. La petición de
la Virgen se sitúa dentro del designio
divino de salvación.

»En el primer milagro obrado por
Jesús los Padres de la Iglesia han
vislumbrado una fuerte dimensión
simbólica, descubriendo, en la
transformación del agua en vino, el
anuncio del paso de la antigua
alianza a la nueva. En Caná,
precisamente el agua de las tinajas,
destinada a la purificación de los



judíos y al cumplimiento de las
prescripciones legales (cfr. Mc 7,
1-15), se transforma en el vino nuevo
del banquete nupcial, símbolo de la
unión definitiva entre Dios y la
humanidad.

»El contexto de un banquete de
bodas, que Jesús eligió para su
primer milagro, remite al
simbolismo matrimonial, frecuente
en el Antiguo Testamento para
indicar la alianza entre Dios y su
pueblo (cfr. Os 2, 21 Jr 2, 1-8, Sal 44,
etc.), y en el Nuevo Testamento para
significar la unión de Cristo con la
Iglesia (cfr. Jn 3, 28-30; Ef 5, 25-32; Ap
21, 1-2; etc.).

»La presencia de Jesús en Caná
manifiesta, además, el proyecto
salvífico de Dios con respecto al
matrimonio. En esa perspectiva la
carencia de vino se puede
interpretar como una alusión a la
falta de amor, que lamentablemente



es una amenaza que se cierne a
menudo sobre la unión conyugal.
María pide a Jesús que intervenga en
favor de todos los esposos, a quienes
sólo un amor fundado en Dios puede
librar de los peligros de la
infidelidad, de la incomprensión y de
las divisiones. La gracia del
sacramento ofrece a los esposos esta
fuerza superior de amor, que puede
robustecer su compromiso de
fidelidad incluso en las
circunstancias difíciles.

»Según la interpretación de los
autores cristianos el milagro de Caná
encierra, además, un profundo
significado eucarístico. Al realizarlo
en la proximidad de la solemnidad
de la Pascua judía (cfr. Jn 2, 13), Jesús
manifiesta, como en la multiplicación
de los panes (cfr. Jn 6, 4), la intención
de preparar el verdadero banquete
pascual, la Eucaristía.
Probablemente, ese deseo, en las
bodas de Caná, queda subrayado aún



más por la presencia del vino, que
alude a la sangre de la nueva alianza,
y por el contexto de un banquete.

»De este modo María después de
estar en el origen de la presencia de
Jesús en la fiesta, consigue el milagro
del vino nuevo, que prefigura la
Eucaristía, signo supremo de la
presencia de su Hijo resucitado entre
los discípulos».

Juan Pablo II (siglo XX), Discurso en
la audiencia general, 5-III-1997.

* * *

LA VOZ DE LOS PADRES Y
ESCRITORES ANTIGUOS

«Cristo empieza a obrar milagros en
el momento oportuno, aunque sea
una circunstancia fortuita la que
provoca la ocasión. Se estaban
celebrando unas bodas dignas y
honestas, en las que se hallaba
presente la Madre de Jesús. Invitado



también Él, el Señor asiste a ellas con
sus discípulos, no tanto por
participar en el banquete, cuanto
porque desea realizar un milagro y
así infundir —en la fuente misma de
la generación humana— una
corriente santificadora de gracia que
eleve el nivel ordinario de la
naturaleza.

»Convenía, en efecto, que el Señor,
habiendo venido a renovar la
naturaleza misma del hombre,
llevándola de nuevo y por completo a
una condición superior, no
impartiese su bendición sólo a los
que ya habían nacido, sino que
preparase la gracia para aquéllos que
aún habían de nacer, santificando así
su nacimiento. Con su presencia
honró las nupcias, Él que es el gozo y
la alegría de todos, cancelando de
este modo la tristeza que, desde el
principio, había quedado asociada al
parto. Si alguno está en Cristo, es una
nueva criatura: lo viejo pasó —dice



San Pablo—, ya ha llegado lo nuevo (2
Cor 5, 17).

»Así pues, Él asistió a las boda con
sus discípulos. Convenía que
aquéllos que se sentían atraídos por
el encanto de las cosas maravillosas,
estuviesen presentes mientras
obraba milagros; de este modo
recogerían —como alimento de la fe
— lo que Él estaba a punto de
realizar»

San Cirilo de Alejandría (siglo V). 
Comentario al Evangelio de San Juan ,
libro 2.

* * *

«El milagro con el que Nuestro Señor
Jesucristo convirtió el agua en vino
no es una maravilla a los ojos de
quienes saben que fue obrado por
Dios. En efecto, el que durante las
bodas produjo el vino en las seis
ánforas que mandó llenar de agua, es
el mismo que todos los años hace



algo semejante en las vides. Lo que
los servidores echaron en las hidrias,
fue transformado en vino por obra
de Dios, lo mismo que también por
obra de Él se cambia en vino lo que
cae de las nubes. Si no nos
maravillamos de esto, es porque
sucede todos los años y por la
frecuencia ha dejado de ser
admirable.

»Sin embargo, esto merecería mayor
consideración de lo que sucede
dentro de las ánforas con agua.
¿Quién puede, en efecto, considerar
las obras del Señor, con las que rige y
gobierna el mundo entero, sin
pasmarse de asombro ni quedar
como aplastado ante tantos
prodigios? La potencia de un grano
de semilla cualquiera es tan grande
que casi hace estremecer de espanto
a quien lo considera con cuidado.
Pero como los hombres, ocupados en
otras cosas, han dejado de prestar
atención a las obras de Dios, por las



que sin cesar deberían glorificar al
Creador, Dios se reservó hacer
prodigios inusitados para inducir a
los hombres, que están como
amodorrados, a adorarlo a través de
estas maravillas».

San Agustín (siglos IV-V). Comentario
al Evangelio de San Juan, 8, 1.

* * *

« Tres días después se celebraban
unas bodas ( Jn 2, 1). ¿Qué significan
estas bodas sino los deseos y las
alegrías de la salvación humana? El
simbolismo del número tres, en
efecto, celebra el misterio de la
salvación: bien por la confesión de la
Santísima Trinidad, bien por la fe en
la Resurrección, que ocurrió tres días
después de la muerte del Señor (...).

»Como el esposo que sale de la
estancia nupcial (cfr. Sal 18, 6), así
Cristo descendió a la tierra para
unirse a la Iglesia mediante su



encarnación. A esta Iglesia, reunida
de entre los paganos, entregó
prendas y promesas. En prenda le
dio la redención, como promesa la
vida eterna. Todo esto era un milagro
para quien lo veía y un misterio para
quien lo comprendía. En efecto, si
reflexionamos profundamente,
comprenderemos que en el agua se
encuentra representada una cierta
imagen del bautismo y de la
resurrección. Cuando una cosa
procede de otra por medio de un
proceso interno, o cuando una
criatura inferior es elevada por
medio de una secreta conversión a
un estado superior, nos encontramos
frente a un segundo nacimiento. Las
aguas son transformadas de repente,
y ellas mismas, más adelante,
transformarán a los hombres. Así
pues, en Galilea, por obra de Cristo,
el agua se convierte en vino:
desaparece la ley y le sucede la
gracia; la sombra huye y en su lugar
aparece la realidad; las cosas



materiales se comparan con la
espirituales; la vieja observancia
cede el paso al Nuevo Testamento.

»Afirma el bienaventurado Apóstol: 
lo viejo pasó, ya ha llegado lo nuevo (2
Cor 5, 17). Como el agua contenida en
los odres no pierde nada de lo que
era y empieza a ser lo que no era, así
la Ley no ha sido disminuida por la
venida de Cristo, sino perfeccionada,
porque de Cristo ha recibido su
perfección. Al faltar el vino, se sirve
otro vino; el vino del Antiguo
Testamento es bueno, pero el del
Nuevo Testamento es mejor. La
Antigua Alianza, a la que se sujetan
los judíos, se agota en la letra; la
Nueva, a la que obedecemos
nosotros, nos devuelve el sabor de la
gracia. Vino "bueno" es el
mandamiento de la Ley, que dice: 
amarás a tu prójimo y odiarás a tu
enemigo ( Mt 5, 43); el vino del
Evangelio, que es mejor, dice: Yo, en
cambio, os digo: amad a vuestros



enemigos y haced el bien a los que os
persiguen (cfr. Mt 5, 44).

Fausto de Riez (siglo V). Sermón 5
sobre la Epifanía.

* * *

LA VOZ DE LOS SANTOS

«Cristo, respondiendo a la Madre que
le decía: Concédeme esta gracia ,
contestó prontamente: Mujer, ¿qué
nos va a ti y a mí? Todavía no ha
llegado mi hora ( Jn 2, 4). Algunos han
querido entrever en estas palabras
un significado que justifica su
impiedad. Son los que sostienen la
sumisión de Cristo a las leyes
naturales, o bien le consideran,
también a Él, vinculado a las horas.
Pero esto es porque no comprenden
el sentido de la palabra. La boca de
los impíos, que meditan el mal, es
obligada a callar por el inmediato
milagro obrado por Aquél que ha
cumplido todo con sabiduría.



»"Hijo mío —dijo la Madre de Jesús,
la completamente Pura—. responde
ahora. Tú, que impones a las horas el
freno de la medida, ¿cómo puedes
esperar la hora, Hijo mío y Señor
mío? ¿Cómo puedes esperar el
tiempo, si has establecido Tú mismo
los intervalos del tiempo, oh Creador
del mundo visible e invisible, Tú que
día y noche diriges con plena
soberanía y según tu discreción las
evoluciones inmutables? Has sido Tú
quien ha fijado la carrera de los años
en sus ciclos perfectamente
regulados: ¿cómo puedes esperar el
tiempo propicio para el prodigio que
te pido, Tú que has cumplido todo
con sabiduría?"

»"Ya antes de que Tú lo notases,
Virgen venerada, Yo sabía que el vino
faltaba", respondió entonces el
Inefable, el Misericordioso, a la
Madre veneradísima. "Conozco todos
los pensamientos que habitan en tu
corazón. Tú reflexionaste dentro de



ti: la necesidad incitará ahora a mi
Hijo al milagro, pero con la excusa de
las horas lo está retrasando. Oh
Madre pura, aprende ahora el
porqué de este retardo, y cuando lo
hayas entendido, te concederé
ciertamente esta gracia, Yo que he
cumplido todo con sabiduría"».

San Romano el Cantor (siglo VI). 
Himno sobre las bodas de Caná.

* * *

«Los textos de las Sagradas Escrituras
que nos hablan de Nuestra Señora,
hacen ver precisamente cómo la
Madre de Jesús acompaña a su Hijo
paso a paso, asociándose a su misión
redentora, alegrándose y sufriendo
con Él, amando a los que Jesús ama,
ocupándose con solicitud maternal
de todos aquellos que están a su lado.

»Pensemos, por ejemplo, en el relato
de las bodas de Caná. Entre tantos
invitados de una de esas ruidosas



bodas campesinas, a las que acuden
personas de varios poblados, María
advierte que falta el vino (cfr. Jn 2, 3).
Se da cuenta Ella sola, y en seguida.
¡Qué familiares nos resultan las
escenas de la vida de Cristo! Porque
la grandeza de Dios, convive con lo
ordinario, con lo corriente. Es propio
de una mujer, y de un ama de casa
atenta, advertir un descuido, estar en
esos detalles pequeños que hacen
agradable la existencia humana: y así
actuó María.

»Fijaos también en que es Juan quien
cuenta la escena de Caná: es el único
evangelista que ha recogido este
rasgo de solicitud materna. San Juan
nos quiere recordar que María ha
estado presente en el comienzo de la
vida pública del Señor. Esto nos
demuestra que ha sabido
profundizar en la importancia de esa
presencia de la Señora. Jesús sabía a
quién confiaba su Madre: a un
discípulo que la había amado, que



había aprendido a quererla como a
su propia madre y era capaz de
entenderla».

San Josemaría (siglo XX). Es Cristo
que pasa , n. 141.

* * *

LA VOZ DE LOS POETAS

Si Eva nos fue cruel, María humana;

Eva del mal, María del bien llena;

¿qué importa que haya males, si los
sana?

¿qué importa que haya daño, si se
enfrena?

Eva, comed, comed de la manzana;

abrid, Adán, el vaso en buena hora;

enfermedades derramad sin duelo,

que con tal medicina tenga el suelo.



No ha tenido remedio mal tirano

que no fuese por medio de María.

Ella es defensa del linaje humano,

y la que del azote le desvía.

Ella es la garganta y cuello soberano

por quien nuestra Cabeza, Cristo,
envía

a los místicos miembros el reparo,

¡oh fiel Pandora para nuestro
amparo!

Antonio Escobar y Mendoza (siglo
XVII). Nueva Jerusalén María. * * *

Abrir hoy la salida a las corrientes

de sus misericordias convenía

a Jesús, por los ruegos de María

y consuelo de todos los vivientes.



Para que divulgado entre las gentes

cuán misericordiosa es y cuán pía

el que en su ayuda y su favor confía

crea que le serán siempre presentes.

Lo cual se seguirá si obedeciere

con los ministros a la Virgen pura

a quien dijo: seguid lo que os dijere

mi dulcísimo hijo, que segura

gozará el alma, que su voz oyere,

vino en la patria de mayor dulzura.

Arcángel de Alarcón (siglo XVI). 
Vergel de plantas divinas

J.A. Loarte



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/vida-de-maria-
xiv-las-bodas-de-cana/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/vida-de-maria-xiv-las-bodas-de-cana/
https://opusdei.org/es-ni/article/vida-de-maria-xiv-las-bodas-de-cana/
https://opusdei.org/es-ni/article/vida-de-maria-xiv-las-bodas-de-cana/

	Vida de María (XIV): Las bodas de Caná

