
opusdei.org

Textos sobre el
Adviento (1): "Para
tomarlo en nuestros
brazos"

En este Tiempo de Adviento,
publicaremos cartas pastorales
del beato Álvaro en las que
habla sobre la preparación a la
Navidad. En esta, exhorta a
disponerse para recibir a
Jesucristo espiritualmente y
sacramentalmente en la
Eucaristía.

04/12/2014



(Texto del 1 de diciembre de 1986,
publicado en "Caminar con Jesús al
compás del año litúrgico", Ed.
Cristiandad, Madrid 2014, pp. 50-55).

Dominus prope est![1], ¡el Señor está
cerca! Es el grito que la liturgia hace
resonar en nuestros oídos, de mil
modos diferentes, a lo largo de estas
semanas anteriores a la Navidad.
Nos invita a preparar la venida
espiritual de Cristo a nuestras almas,
con más urgencia cuanto más se
aproximan los días felices del
Nacimiento de Jesús. Y, a la vez, estas
palabras traen a mi memoria aquel
lucero de que nos hablaba nuestro
Padre, que el Señor nos ha puesto en
la frente. Hija mía, hijo mío: la
llamada que Dios nos ha hecho para 
ser Opus Dei tiene que resonar en
nuestra alma como un aldabonazo
constante, más fuerte que cualquier
otro lazo de unión, y ha de llevarnos
a saber que la huella de Dios en
nuestras vidas no se borra nunca[2].



Démosle gracias, procuremos
seguirle muy de cerca, y
arranquemos con determinación
todo lo que nos aparte de Él, aunque
parezca un detalle de muy poca
entidad.

El Adviento es uno de los tiempos
fuertes de la Sagrada Liturgia, con los
que nuestra Madre la Iglesia nos
mueve a purificarnos de modo
especial, por la oración y la
penitencia, para acoger la abundante
gracia que Dios nos envía, porque Él
siempre es fiel. En estos días se nos
invita a buscar —diría que con más
ahínco— el trato con María y con
José en nuestra vida interior; se nos
pide una oración más contemplativa,
y que afinemos con manifestaciones
concretas en el espíritu de
mortificación interior. Así, cuando
nazca Jesús, seremos menos indignos
de tomarlo en nuestros brazos, de
estrecharlo contra nuestro pecho, de
decirle esas palabras encendidas con



las que un corazón enamorado —
como el de mis hijas y mis hijos
todos, sin excepción— necesita
manifestarse.

Me detengo en estas consideraciones
para recordaros que no podemos
limitarnos a esperar la Navidad, sin
poner nada de nuestra parte. Mirad
lo que respondió una vez nuestro
Padre, a un hijo suyo que le
preguntaba cómo vivir mejor el
Adviento: «Deseando que el Señor
nazca en nosotros, para que vivamos
y crezcamos con Él, y lleguemos a ser
ipse Christus, el mismo Cristo»[3]. Y
concretaba en aquella ocasión: «Que
se note en que renazcamos para la
comprensión, para el amor, que, en
último término, es la única ambición
de nuestra vida»[4].

Hijas e hijos míos: si, al meditar estas
palabras, comenzáis a seguir el
Adviento con más ilusión —con más
esfuerzo—, día tras día, aunque sea a



contrapelo, aunque os parezca una
comedia, cuando el Señor nazca en
Navidad encontrará vuestras almas
bien dispuestas, con la decisión
terminante de ofrecerle esa acogida
que le negaron los hombres hace
veinte siglos, como también se la
niegan ahora; y ocasionaréis a este
Padre vuestro una gran alegría.

Pero no es cosa sólo del Adviento:
todos los días baja Jesús a nosotros,
en la Sagrada Comunión. «Ha llegado
el Adviento. ¡Qué buen tiempo —
escribe nuestro Padre— para
remozar el deseo, la añoranza, las
ansias sinceras por la venida de
Cristo!, ¡por su venida cotidiana a tu
alma en la Eucaristía! —"Ecce
veniet!" —¡que está al llegar!, nos
anima la Iglesia»[5]. ¿Cómo nos
preparamos para recibirle, cada día?
¿Qué detalles de amor cuidamos?
¿Qué limpieza procuramos en
nuestros sentidos, qué adornos en
nuestra alma? ¿Cómo es tu piedad?



¿Procuras acompañarle en el
Sagrario de tu Centro? ¿Pides que
crezca a diario la vida eucarística en
los fieles de la Prelatura? ¿Conocen
los que te tratan tu intimidad con
Cristo en la Hostia Santa? No hay
mejor momento que el de la Sagrada
Comunión, para suplicar a Jesús —
realmente presente en la Eucaristía
— que nos purifique, que queme
nuestras miserias con el cauterio de
su Amor; que nos encienda en afanes
santos; que cambie el corazón
nuestro —tantas veces mezquino y
desagradecido— y nos obtenga un
corazón nuevo, con el que amar más
a la Trinidad Santísima, a la Virgen, a
san José, a todas las almas. Y
aprovechad esos momentos para
renovar vuestro compromiso de
amor, pidiendo a este Rey nuestro
que nos ayude a vivir cada jornada
con nuevo empeño de enamorados.

Os aconsejo que repitáis —
¡saboreándolas!— muchas



comuniones espirituales. Rezad con
frecuencia durante estas semanas —
también yo procuro meterlo en mi
alma— el veni, Domine Iesu! —¡ven,
Señor Jesús!— que la Iglesia repite
insistentemente. Decidlo, no sólo
como preparación para la Navidad,
sino también para la Comunión de
cada día. De este modo, nos resultará
más fácil descubrir lo que no va en
nuestra lucha cotidiana y, con la
gracia de Dios y nuestro esfuerzo, lo
quitaremos. No me olvidéis que
nuestra entrega bien vivida, con
fidelidad constante, es la mejor
preparación para ese encuentro con
Cristo en la Navidad y en la Sagrada
Eucaristía.

Veni, Domine, et noli tardare!, ven,
Señor, y no tardes. A medida que
transcurren las semanas, el grito de
la Iglesia —el tuyo y el mío— sube al
Cielo más apremiante. Relaxa
facinora plebi tuae!, ¡destruye las
ataduras —los pecados— de tu



pueblo! No podemos limitarnos a
implorar el perdón por las miserias
nuestras: también hemos de
suplicarlo por los pecados de los
demás. Jesús, hijas e hijos míos, ha
venido al mundo para redimir a toda
la humanidad. También ahora desea
introducirse en el corazón de todas
las personas, sin excepción alguna.

Adviento significa expectación; y
cuanto más se avecina el
acontecimiento esperado, mayor es
el afán por contemplarlo realizado.
Nosotros, junto a tantos otros
cristianos, deseamos que Dios ponga
punto final a la dura prueba que
aflige a la Iglesia, ya desde hace
muchos años. Anhelamos que este
largo adviento llegue finalmente a su
término: que las almas se muevan a
contrición verdadera; que el Señor se
haga presente más intensamente en
los miembros de su amada Esposa, la
Iglesia Santa. Lo deseamos y lo
pedimos con toda el alma: magis



quam custodes auroram[6], más que
el centinela la aurora, ansiamos que
la noche se transforme en pleno día.

¡Qué buen tiempo, hijos, es este
Adviento para intensificar nuestra
petición por la Iglesia, por el Papa y
sus colaboradores, por los obispos,
por los sacerdotes y por los seglares,
por las religiosas y los religiosos, por
todo el Pueblo santo de Dios! Y es
oración, no sólo la plegaria que sale
de los labios o la que formulamos
con la mente, sino la vida entera,
cuando se gasta en el servicio del
Señor. Os lo recuerdo con unas
palabras que nuestro Fundador nos
dirigía en el comienzo de un nuevo
año litúrgico: «Hemos de andar por
la vida como apóstoles, con luz de
Dios, con sal de Dios. Con
naturalidad, pero con tal vida
interior, con tal espíritu del Opus Dei,
que alumbremos, que evitemos la
corrupción y las sombras que hay
alrededor. Con la sal de nuestra



dedicación a Dios, con el fuego que
Cristo trajo a la tierra, sembraremos
la fe, la esperanza y el amor por
todas partes: seremos corredentores,
y las tinieblas se cambiarán en día
claro»[7].

Seguid pidiendo con fe, bien unidos a
mis intenciones y segurísimos de la
eficacia infalible de esta oración. El
Señor escuchó a nuestro Padre
cuando le rogaba —¡sólo Él sabe con
qué ardor e intensidad!— por lo que
llevaba en su alma, y ha oído —no
me cabe la menor duda— las
incesantes plegarias que en todos los
rincones del mundo se elevaron al
Cielo unidas a la intención de su
Misa. Pero, hijas e hijos míos, con la
fuerza que me viene de haber
ocupado su puesto, os insisto: ¡uníos
a mi oración!, y hasta me atrevo a
pediros que gastéis vuestra vida en
este empeño. Sí, lo repito a tu oído:
debemos rezar más, porque no
conocemos la medida de oración



establecida por Dios —en su
justísima y admirable Providencia—
antes de concedernos los dones que
esperamos. Simultáneamente, una
cosa es ciertísima: la oración
humilde, confiada y perseverante es
siempre escuchada. Un fruto de esta
plegaria nuestra, más intensa
durante el Adviento, es comprender
que podemos, que debemos rezar
más. ¡No desfallezcamos!

Como la Prelatura es parte integrante
de la Iglesia, pediremos también por
el Opus Dei, instrumento del que
Dios quiere servirse para extender su
reinado de paz y de amor entre los
hombres. También la Obra vive
constantemente su adviento, su
expectación gozosa del cumplimiento
de la Voluntad de Dios. ¡Son tantos
los panoramas apostólicos que el
Señor nos pone delante!: comienzo
de nuevas labores apostólicas,
consolidación —en extensión y en
profundidad— de las que ya se



realizan en tantos lugares; nuevas
metas en nuestro servicio a la Iglesia
y a las almas... Y, por encima de todo,
el Señor quiere la fidelidad de mis
hijos: la lealtad inquebrantable de
cada uno a la llamada divina, a sus
requerimientos, a esta gracia
inefable de la vocación con la que ha
querido sellar nuestras vidas para
siempre.

[1] Domingo IV de Adviento (Ant. ad
Invitatorium).

[2] N. ed. Lo mismo cabe afirmar de
la vocación cristiana en general.
Estas consideraciones de don Álvaro
son aplicables a todos los bautizados.

[3] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 23-XI-1966 (AGP,
biblioteca, P01, 1977, p. 1233).

[4] Ibid.



[5] San Josemaría, Forja, n. 548.

[6] Sal 129, 6.

[7] San Josemaría, Notas de una
meditación, 3-XII-1961 (AGP,
biblioteca, P01, XII-1964, p.62).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ni/article/textos-sobre-el-
adviento-1/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/textos-sobre-el-adviento-1/
https://opusdei.org/es-ni/article/textos-sobre-el-adviento-1/
https://opusdei.org/es-ni/article/textos-sobre-el-adviento-1/

	Textos sobre el Adviento (1): "Para tomarlo en nuestros brazos"

