opusdei.org

Templanza

Seguimos a continuacion las
consideraciones del capitulo
Templanza del libro de F.
Fernandez Carvajal, "Pasé
haciendo el bien", Palabra,
2016.

16/03/2019

Consiste en una armonia interior que
posibilita a la persona elegir bien.
Virtud cardinal que nos ayuda a
disfrutar de los bienes con libertad,
sin conceder que nos dominen ni
esclavicen. El papa Francisco dice de



“la templanza que es el sentido de la
medida[1]”.

La templanza permite que nuestra
vida no pierda el Norte que sefiala
siempre a Dios. Se trata de acertar en
las acciones, teniendo claro el
objetivo de nuestra vida, alcanzar el
Cielo, ser felices. Si los vicios, la
avaricia de dinero acaparan la vida
de las personas, estas pierden de
vista el fin para el que han nacido,
que es amar, amar a Dios sobre todas
las cosas y a los demas por Dios,
hacer el bien.

No se esconde la dificultad para
lograr el equilibrio y la armonia
interior, causada por la herida del
pecado original. Las inclinaciones
hacia los bienes creados pueden
llegar a ser muy fuertes. Las
personas que son arrastradas por las
tentaciones se empequetiecen, se
sienten atraidas por unas metas que,
una vez alcanzadas, no proporcionan



la felicidad que se buscaba. Asi, el
hombre se encuentra ciego ante el
horizonte y no camina, no crece, no
alcanza el fin al que Dios le llama.

La templanza es esa proteccion y
amparo que nos permite mantener el
equilibrio necesario para ayudar a
los demas y ser felices. A veces,
algunas actividades, costumbres,
aficiones que son en si buenas, se
convierten en indispensables y les
dedicamos excesiva atencion y
tiempo; de alguna forma, nos atan o
nos impiden dedicarnos a deberes
mas importantes.

Corazon inquieto

Para que podamos elegir el bien en
cada momento, hemos de consentir
la acciéon de Dios en nuestra vida.
“Quien esta lejos de Dios, también
estd lejos de si mismo, alienado de si
mismo, y s0lo puede encontrarse a si
mismo si se encuentra con Dios. De
este modo logra llegar a si mismo, a



su verdadero yo, a su verdadera
identidad”[2]. Buscar a Dios con las
decisiones y elecciones es la
manifestacion mas clara de nuestra
apuesta por El, y el cauce adecuado
para que actue en nosotros, y su
gracia nos transforme.

La experiencia de san Agustin es
muy elocuente, con una afirmacion
muy famosa del inicio de las
Confesiones (autobiografia espiritual
escrita en alabanza de Dios): "Nos
hiciste, Sefior, para ti, y nuestro
corazon esta inquieto, hasta que
descanse en ti" (I, 1, 1). La eleccion
del bien, el ejercicio de la templanza,
se basa en el plan de Dios que ha
inscrito en nuestros corazones.

Después de la negativa del joven rico
a dejar sus bienes, Jesus dijo a sus
discipulos “qué dificilmente entrara
un rico en el reino de los cielos” (Mt
19,23). Ellos se sorprenden; quiza,
también nosotros podemos



asombrarnos por tal negativa ante la
llamada de Dios. El mal comienza
cuando aparece la codicia, el amor
desmedido al dinero, cuando se
desea tener siempre mas, de un
modo imparable para fines propios,
para lujos y caprichos. El afan de
poseer muchos graneros pervierte el
corazon del hombre. El lugar que
debia ocupar Dios lo llena ahora el
dinero, los bienes materiales que se
han convertido en males. Es una
especie de epidemia que afecta a
todos: a grandes y pequefios, a
hombres y a mujeres, al que ya tiene
y al que carece de todo.

El amor a las riquezas se parece al
agua salada; cuanto mas se bebe, mas
sed da. El afan desmedido por poseer
mads nunca tiene fin, nunca se
satisface y lleva a la infelicidad. Se
intenta llenar con bienes materiales
un vacio interior, y eso es imposible.
Nuestro corazon esta hecho para
Dios y solo El puede llenarlo.



El buen uso de la riqueza

Con gran facilidad, la abundancia de
bienes hace olvidar que la vida es
camino. El poeta castellano lo dice
asi: «este mundo bueno fue / si bien
usasemos dél / como debemos, /
porque, segun nuestra fe, / es para
ganar aquel / que atendemos»[3].
Recordar con frecuencia el objetivo
de nuestra vida, para no olvidarnos
el sentido que tiene, nos ayudara a
saber acertar en la eleccion de cada
momento.

En el mundo de los negocios no
siempre es facil dilucidar la eleccion
mas adecuada. A este respecto
escribiéo Mons. Javier Echevarria:
«Quienes se dedican a la empresa,
naturalmente han de buscar obtener
ganancias econdmicas razonables,
como justa retribucion de sus
esfuerzos y del servicio que prestan a
la sociedad. Pero han de evitar la
tentacion de buscar el dinero, el



poder o el éxito profesional por
encima de todo. (...) El dinero —como
el poder o el prestigio— es solo un
instrumento; no debe convertirse en
fin. Solo Dios, la busqueda de su
gloria, constituye el fin —el unico Fin,
con mayuscula- digno del hombre.
Por eso, y no seria bueno silenciarlo,
el mismo Jesus que alaba el uso
noble de las riquezas, reprocha la
actitud de un hombre necio que, al
recibir unos beneficios imponentes,
no piensa ni en los demas, ni en su
almal4]».

«Lo superfluo de los ricos es lo
necesario de los pobres. Se poseen
cosas ajenas cuando se poseen cosas
superfluas»[5]. Las grandes
diferencias sociales y econdmicas
que existen estan reclamando la
generosidad de los que mas tienen.
Solo asi puede ir desapareciendo la
injusticia. Cerrar los ojos ante la
miseria que padecen tantas familias,
ante el hambre de miles de nifios,



ante las carencias que sufren
personas cercanas y lejanas, es una
injusticia tan grande que no se puede
medir.

La dificultad para entrar en el Reino
de los Cielos, a la que se refiere Jesus,
solo disminuye y se resuelve a través
de la solidaridad hacia los pobres.

Comer y beber razonablemente

El Sefior concedid a Adan y Eva todas
las hierbas de semilla que hay sobre
la tierra y los arboles que producen
fruto de simiente para que les
sirvieran de alimento[6].
Sencillamente sefiald Dios la
necesidad de alimento para todos los
seres vivos, hombres y animales.
«Jesus no es indiferente al hambre de
los hombres, a sus necesidades
materiales, pero las situa en el
contexto adecuado y les concede la
prioridad debida»[7].



Dios ordend al hombre que cultivara
la tierra para alimentarse y, como
toda la creacion, es algo querido y
bueno en si mismo. Sin embargo, la
Historia y el presente ofrecen
espectaculos y acontecimientos que
parecen desmentir esta afirmacion
tan natural. Porque al idolatrar la
comida, se puede llegar al
sibaritismo extremo y comer y beber
hasta la saciedad, sin decir basta, a
pesar de los perjuicios sobre la salud.

La Sagrada Escritura habla del vino
que alegra el corazon del hombre[8],
y sabemos que es cierto. Sin
embargo, con el exceso en la bebida
el hombre actua contra si mismo, no
solo porque dafia la salud, sino por
los efectos de la embriaguez: embota
los sentidos, impide la relacién con
los demas, provoca violencia,
envilece vy, si se convierte en vicio,
impide trabajar y preocuparse por
los demas. Al fin, la persona no
puede pasar sin la bebida y esta



dependencia le produce un fuerte
desprecio de si mismo.

Este es el consejo de san Pablo:
“como en pleno dia, procedamos con
decoro: nada de comilonasy
borracheras; nada de lujuriasy
desenfrenos; nada de rivalidades y
envidias. Revestios mas bien del
Sefior Jesucristo y no os preocupéis
de la carne para satisfacer sus
concupiscencias” (Rm 13, 13-14).

Comprar por capricho

«Conténtate con lo que basta para
pasar la vida sobria y
templadamente»[9]. Un consejo para
los cristianos de todos los tiempos y
para todos, valido muy
especialmente para nuestra sociedad
de consumo.

Es facil dejarse fascinar por multitud
de productos que se anuncian;
mercados y escaparates ofrecen y
presentan como necesarios algunos



productos o servicios en los que
muchos cifran su felicidad.

Es necesario vivir y ensefiar a los
hijos a prescindir de cosas
superfluas, a no crearse necesidades,
a disfrutar de lo que tienen: vale mas
compartir con ellos el tiempo de
descanso, estar proximos y
asequibles, jugar con los pequernios,
escuchar y comprender a los
mayores.

“Mirad los lirios del campo..., yo 0s
digo que ni Salomon en toda su
gloria se vistié como uno de ellos...
No andéis buscando qué comereéis y
qué beberéis, no andéis ansiosos,
porque todas estas cosas las buscan
las gentes del mundo, pero vuestro
Padre sabe que de ellas tenéis
necesidad” (Lc 12,27-29).

Aprender a no enfadarse;
empatizar



La ira también se dirige contra la
templanza, es una reaccion
incontrolada. Las personas que se
enfadan con violencia perjudican y
amargan a los de alrededor; a veces
sus reacciones surgen por cuestiones
banales. Bastaria con que mirasen
mas a su alrededor, y que fuesen algo
mas razonables, mas inteligentes,
para empatizar y comprender que
ese comportamiento esta fuera de
lugar y desentona.

La ira puede, también, permanecer
soterrada: no aparece, pero
interiormente se convierte en rencor.
Asi, existen personas que conservan
durante mucho tiempo el recuerdo
de la injuria recibida.

En ocasiones, el afan de comodidad
lleva a reaccionar mal ante un
pequeiio esfuerzo. Después de todo,
se ve que la ira no sirve para naday
que mejor hubiera sido no enfadarse.



Un sabio de la antigiiedad se hace
estas preguntas acerca de los enfados
tontos: «¢De qué proceden en verdad
esos accesos de ira por una tos o
estornudo, por una mosca que no
han espantado bastante pronto, por
encontrar en nuestro camino un
perro, por caer inadvertidamente
una llave de la mano del esclavo?
¢Soportara con tranquilidad los
gritos populares, los sarcasmos del
Foro y de la curia, aquél a cuyos
oidos ofenden el ruido de una silla
arrastrada? ¢Soportara el hambre y
la sed en una guerra de estio el que
se irrita contra el esclavo que ha
disuelto mal la nieve en el
vino?»[10].

Todo esta en reflexionar, restar
importancia a lo que molesta, dejar
de pensar en lo que nos ha irritado e
intentar olvidarlo pronto.

De Jesucristo aprendemos también
que existen causas justas para la



colera: cuando entro en el templo y
contemplo el mercado fraudulento
instalado alli, tir6 las mesas 'y
expulso con violencia a los cambistas
de moneda y a los vendedores[11]. Es
el mismo Dios apacible, lleno de
bondad, que atiende a los nifios que
juegan a su alrededor.

Valor ejemplar de la templanza

El ejercicio de la templanza queda
patente a los ojos de los demas: el
trato cercano con las personas que
ejercen esta virtud descubre que se
trata de hombres y de mujeres muy
libres, gente que no esta atada a las
riquezas, a los placeres, a la
comodidad, a la fama.

“Gustad las cosas de arriba, donde
Cristo esta sentado a la derecha de
Dios; gustad las cosas de arriba, no
las de la tierra”(Col 3, 1-2). Quienes
han puesto el corazon en el
verdadero tesoro gozan de la alegria
y la paz que las cosas de la tierra no



pueden dar. Por eso, son personas
atrayentes, convincentes: sin alarde,
sin llamar la atencion, sus actos
indican que hay mas felicidad en dar
que en recibir, en vivir desprendidos
que afanados por atesorar, en
superar la inclinacion al placer que
en ser esclavos de las tendencias mas
bajas.

La templanza es virtud muy visible,
sus actos son evidentes a los demas,
aun cuando no sean llamativos; la
sobriedad es el espejo en el que se
descubre una vida plena y libre:
detras de ella se ve a alguien que ha
elegido no vivir como un ave de
corral, sino volar como las
aguilas[12], cerca de Dios.

Los cristianos, en este contexto,
pueden -Dios lo quiere asi- ser
reflejo vivo de Jesucristo, que nacid y
Vivio pobre, llevaba una tunica de
buena calidad, comio y bebio6 con
personas de toda condicion, en



ocasiones no tuvo un techo donde
dormir, algunos dias no tenia tiempo
para comer, no montoé a caballo sino
en burro y asi recorrio a pie los
caminos de Palestina de norte a sur.
Al hablar de felicidad y
bienaventuranza nombro a los
pobres, los pacificos, los limpios de
corazon, los que lloran, los
misericordiosos... “Alegraos y
regocijaos, porque vuestra
recompensa sera grande en el reino
de los cielos” (Mt 5, 12).

Bibliografia

* Educar en sobriedad y
templanza (I) y (IT)

* Voz “Templanza” en el
Diccionario de san Josemaria


https://opusdei.org/es/article/educar-en-templanza-y-sobriedad-i/
https://opusdei.org/es/article/educar-en-templanza-y-sobriedad-2/

Escriva de Balaguer, Editorial
Monte Carmelo, pp. 1187-1191.

* La templanza: el dominio de si
para poder amar, de Tomas
Trigo, publicado en almudi.org

[1] Francisco, Discurso, 31-1-2014.

[2] Benedicto XVI, Audiencia, 30-
1-2008.

[3] J. Manrique, Coplas a la muerte de
su padre, 6.

[4] ]J. Echevarria, Dirigir empresas
con sentido cristiano, p. 49.

[5] San Agustin, Comentarios sobre el
salmo 147.

[61Gn 1,29.

[7] Benedicto XVI, Jesus de Nazaret I,
p. 57.


https://www.almudi.org/articulos-antiguos/7806-la-templanza-el-dominio-de-si-para-poder-amar

[8] Sal 104,14.

[9] San Josemaria Escriva, Camino, n.
631.

[10] Séneca, De la ira, 11, XXV.
[11] Cfr. Jn 2, 13-25.

[12] Cfr. San Josemaria Escriva,
Camino, n. 7.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-ni/article/templanza/
(22/01/2026)


https://opusdei.org/es-ni/article/templanza/
https://opusdei.org/es-ni/article/templanza/

	Templanza

