opusdei.org

Tema 8. El dominio
sobre la creacion. El
trabajo. La ecologia.

Dios otorga al hombre el
sefiorio sobre el mundo y le
manda ejercerlo. La tutela del
medio ambiente es una
obligacion moral que incumbe
a cada persona y a toda la
humanidad. La ecologia es uno
de los &mbitos en los que el
didlogo de los cristianos con los
fieles de otras religiones es
especialmente importante para
establecer una colaboracion.



01/10/2022

Sumario

1. Dios otorga al hombre la
capacidad de dominar la creacion
material

2. La imagen de Dios en el hombre,
fundamento del sefiorio

3. El trabajo en el plan de Dios

4. Ecologia. Sefiorio del hombre y
valor de la naturaleza

- Bibliografia basica

1. Dios otorga al hombre la
capacidad de dominar la creacion
material.



Segun el relato del Génesis, Dios crea
al hombre y a la mujer y los llama a
participar en la ejecucion de su plan
sobre la creacion. Esta llamada se
manifiesta en el hecho de que Dios
otorga al hombre el sefiorio sobre el
mundo y le manda ejercerlo.

La concesién de esa mision esta
expresada especialmente en tres
textos del Génesis:

«Dijo Dios: “Hagamos al hombre a
imagen nuestra, segun nuestra
semejanza. Que domine sobre los
peces del mar, las aves del cielo, los
ganados, sobre todos los animales
salvajes y todos los reptiles que se
mueven por la tierra”» (Gn 1, 26).

«Y los bendijo Dios, y les dijo:
“Creced, multiplicaos, y llenad la
tierra y sometedla; dominad sobre
los peces del mar, las aves del cielo y
todos los animales que reptan por la
tierra”» (Gn 1, 28).



«El Sefior Dios tomé al hombre y lo
coloco en el jardin de Edén para que
lo trabajara y lo guardara» (Gn 2, 15).

Dios concede a los hombres el poder
de participar inteligente y libremente
en perfeccionar la armonia de la
creacion en bien propio y de sus
projimos’: los convierte en sus
colaboradores.

El plan divino originario consistia en
que el hombre, viviendo en armonia
con Dios, con los demas y con el
mundo?, orientase al Creador no solo
su persona, sino también el universo
entero, de modo que la creacion
diera gloria a Dios a través del
hombre®.

«La creacion esta hecha con miras al
Sabbat y, por tanto, al culto y a la
adoracion de Dios. El culto esta
inscrito en el orden de la creaciéon
(cfr.Gn 1, 14)»*,



El dominio, que alcanza a todo el
mundo visible, a todos los recursos
que la tierra encierra y que el
hombre puede descubrir mediante
su actividad®, es otorgado a todos los
hombres y pueblos. De aqui se
pueden extraer las siguientes
consecuencias:

a) La propiedad absoluta de la tierra
pertenece a Dios: «De Yahveé es la
tierra y cuanto la llena, el orbe y
todos sus habitantes» (Sal 24, 1)°. El
hombre debe considerarse a si
mismo solo como administrador de
un bien.

b) La naturaleza no es algo que no
tiene duefio, sino que es patrimonio
de la humanidad. Por tanto, su uso
debe redundar en beneficio de
todos’.

¢) El hombre «debe considerar las
cosas externas que posee
legitimamente, no solo como suyas,
sino también como comunes, en el



sentido de que han de aprovechar no
solo a él, sino también a los deméas»®.

2. La imagen de Dios en el hombre,
fundamento del seiiorio

El hombre, en cuanto a su dimension
corporal, tiene una cierta afinidad
con las demas criaturas. Pero, en
cuanto a su dimension espiritual,
tiene una verdadera afinidad con
Dios, pues ha sido creado a su
imagen y semejanza, y se le ha
prometido la inmortalidad.

La imagen de Dios en el hombre es el
fundamento de su poder sobre la
creacion:

«El hombre es la imagen de Dios,
entre otros motivos por el mandato
recibido de su Creador de sometery
dominar la tierra. En la realizacion
de este mandato, el hombre, todo ser
humano, refleja la acciéon misma del
Creador del universo»’.



La condicion de imagen de Dios le
sefiala también al hombre el modo de
ejercer su dominio: debe subordinar
la posesion, el dominio y el uso de las
cosas a la semejanza divina y a su
vocacion a la inmortalidad’.

«La tarea es “dominar” las demas
criaturas, “cultivar el jardin”; pero
hay que hacerlo en el marco de la
obediencia a la ley divina y, por
consiguiente, en el respeto de la
imagen recibida, fundamento claro
del poder de dominio, concedido en
orden a su perfeccionamiento»'.

Como imagen de Dios, el hombre
participa de su Sabiduria y de su
Soberania sobre el mundo'®. Y
precisamente por ello, debe
acercarse a la tierra con la misma
actitud del Creador, que no solo es
Omnipotencia, sino también
Providencia amorosa. En
consecuencia, el hombre debe actuar
en la tierra «con santidad y justicia



(...) con rectitud de d&nimo» (Sb 9, 3),
con sabiduria y amor", «como
“duefio” y “custodio” inteligente y
noble, y no como “explotador” sin
ningdn reparo»'*. De este modo, a
través del hombre, se hace visible y
efectiva la providencia de Dios sobre
el mundo.

El hombre recibe la mision sobre el
mundo para perfeccionarlo, no para
destruirlo; para transformarlo no en
un caos, «sino en una hermosa
morada donde se respete todo»".
Esta capacidad del hombre no es un
poder absoluto, que solo corresponde
a Dios, ni mucho menos un poder
despotico, de «usar y abusar» o de
disponer de las cosas a su antojo'®.

«Es cierto que el hombre ha recibido
de Dios mismo el encargo de
“dominar” las cosas creadas y de
“cultivar el jardin” del mundo; pero
esta es una tarea que el hombre ha
de llevar a cabo respetando la



imagen divina recibida, y, por tanto,
con inteligencia y amor: debe
sentirse responsable de los dones
que Dios le ha concedido y
continuamente le concede»"’.

La funcion sobre el mundo
encuentra una adecuada expresion
en el concepto de administracion®. El
hombre recibe el don de la
naturaleza visible para administrarlo
en orden a su propia perfeccion y a
la de sus semejantes".

3. El trabajo en el plan de Dios

El mandado sobre el mundo, de
labrar y cuidar la tierra, se realiza
mediante el trabajo. Este no se
impone al hombre, por tanto, como
consecuencia del pecado original,
sino que entra en el plan de Dios
desde el principio:

«Desde el comienzo de su creacion, el
hombre —no me lo invento yo— ha
tenido que trabajar. Basta abrir la



Sagrada Biblia por las primeras
paginas, y alli se lee que —antes de
que entrara el pecado en la
humanidad y, como consecuencia de
esa ofensa, la muerte y las
penalidades y miserias (cfr. Rm 5, 12)
— Dios formé a Adan con el barro de
la tierra, y creo para €l y para su
descendencia este mundo tan
hermoso, ut operaretur et custodiret
illum (Gn 2, 15), con el fin de que lo
trabajara y lo custodiase.

»Hemos de convencernos, por lo
tanto, de que el trabajo es una
estupenda realidad, que se nos
impone como una ley inexorable a la
que todos, de una manera o de otra,
estamos sometidos, aunque algunos
pretendan eximirse. Aprendedlo
bien: esta obligacion no ha surgido
como una secuela del pecado
original, ni se reduce a un hallazgo
de los tiempos modernos. Se trata de
un medio necesario que Dios nos
confia aqui en la tierra, dilatando



nuestros dias y haciéndonos
participes de su poder creador, para
que nos ganemos el sustento y
simultdneamente recojamos frutos
para la vida eterna (Jn 4, 36): el
hombre nace para trabajar, como las
aves para volar (Jb 5, 7)»%.

Cuando el hombre, «con el trabajo de
sus manos o con ayuda de los
recursos técnicos cultiva la tierra
para que produzca frutos y llegue a
ser morada digna de toda la familia
humana»*, al mismo tiempo que
procura el propio sustento y el de su
familia, presta un servicio a la
sociedad; coopera personalmente
con Dios para que se desarrolle y
complete su obra, para que se
cumplan sus designios en la historia,
y asi se perfecciona también a si
mismo?.

La dimension social de la persona
hace que estemos necesariamente
interconectados y que, por tanto, nos



necesitemos unos a otros. En cierto
sentido, esta realidad es expresion
del ser imagen de Dios, comunidad
de personas que se intercambian el
sumo bien. De modo analogo, con el
trabajo y el servicio, el hombre hace
presente el cuidado de Dios hacia
cada persona y recibe igualmente el
cuidado de Dios por el trabajo y
servicio de los demas.

4. Ecologia. Seiorio del hombre y
valor de la naturaleza

El término «ecologia» (del griego
oikia: casa) se aplica, sobre todo, a las
relaciones del hombre con la
naturaleza.

Durante los ultimos decenios, las
ensefianzas de la Iglesia sobre la
cuestion ecologica han sido muy
abundantes®. Sin descender a
soluciones concretas, que no son de
su competencia, ofrece importantes
orientaciones, que constituyen una
guia imprescindible para las



relaciones de la persona con el
mundo.

La naturaleza, al servicio de la
persona humana

La naturaleza tiene un valor objetivo,
pero no absoluto. El don de la tierra
ha sido otorgado al hombre para que
sirva al hombre, y unida a él,
glorifique a Dios.

De esta manera, la naturaleza
participa de la vocacion de servicio
que también tiene el hombre*.

«Toda forma de vida debe ser
respetada, cuidada y amada de
verdad como creacion del mismo
Sefior Dios que creo todo lo “bueno”.
Pero es precisamente el especial
valor de la vida humana lo que nos
aconseja, y de hecho nos obliga, a
examinar cuidadosamente el modo
como usamos las otras especies
creadas»®.



Por eso, para salvaguardar la
naturaleza, «el problema decisivo —
afirma Benedicto XVI— es la
capacidad moral global de la
sociedad. Sino se respeta el derecho
a la vida y a la muerte natural, si se
hace artificial la concepcidn, la
gestacion y el nacimiento del
hombre, si se sacrifican embriones
humanos a la investigacion, la
conciencia comun acaba perdiendo
el concepto de ecologia humana y
con ello de la ecologia ambiental. Es
una contradiccion pedir a las nuevas
generaciones el respeto al ambiente
natural, cuando la educacion y las
leyes no las ayudan a respetarse a si
mismas»°,

La vida de los demas seres tiene
también un gran valor, pero no se
trata de un valor opuesto al de la
persona; por el contrario, el valor de
la vida animal y vegetal adquiere su
pleno sentido si se pone en relacion
con la vida de la persona humana.



Francisco llama la atencion sobre la
evidente incoherencia de oponer
ambos valores:

«A veces se advierte una obsesion
por negar toda preeminencia a la
persona humana, y se lleva adelante
una lucha por otras especies que no
desarrollamos para defender la igual
dignidad entre los seres humanos»”'.
«No puede ser real un sentimiento de
intima union con los demas seres de
la naturaleza si al mismo tiempo en
el corazdn no hay ternura,
compasion y preocupacion por los
seres humanos»®,

Elrespeto a la naturaleza

«La intervencion humana no es
creadora; encuentra ya una
naturaleza material que, como ella,
tiene su origen en Dios Creador y de
la cual el hombre ha sido constituido
noble y sabio guardidn»®.



La naturaleza no es obra del hombre,
sino de Dios; su valor no es el que el
hombre quiera darle, convirtiéndose
en su medida; esta a su servicio, pero
no al servicio de sus caprichos, sino
de su perfeccion como persona; tiene
una fisonomia propia y un destino
dados previamente por Dios™.

Esto implica que la accion humana
sobre el mundo «no debe hacer uso
de la naturaleza contra su propio
bien, el bien de sus projimos y el bien
de las futuras generaciones. Por esto,
hay una dimension moral en el
concepto y en la practica del
desarrollo que debe ser respetada en
todo caso»*’.

En consecuencia, la ley que debe
regir la relacion del hombre con el
mundo no es la ley de la utilidad, la
que establece la razén movida
exclusivamente por los fines
economicos, considerando la



naturaleza unicamente como
material disponible.

La necesidad de conversion y el
cuidado de la naturaleza

La educacion de la responsabilidad
ecologica, es decir, de la
responsabilidad respecto a uno
mismo, a los demas y al ambiente,
debe tener, por tanto, como primer
objetivo, la conversion, el cambio
interior de la persona®.

El Papa Francisco lamenta que
«algunos cristianos comprometidos y
orantes, bajo una excusa de realismo
y pragmatismo, suelen burlarse de
las preocupaciones por el medio
ambiente. Otros son pasivos, no se
deciden a cambiar sus habitos y se
vuelven incoherentes. Les hace falta
entonces una conversion ecologica,
que implica dejar brotar todas las
consecuencias de su encuentro con
Jesucristo en las relaciones con el
mundo que los rodea. Vivir la



vocacion de ser protectores de la
obra de Dios es parte esencial de una
existencia virtuosa, no consiste en
algo opcional ni en un aspecto
secundario de la experiencia
cristiana»*.

Lo anterior conlleva un nuevo modo
de actuar en relacion con los demas y
con la naturaleza, la superacion de
las actitudes y estilos de vida
conducidos por el egoismo, que son
la causa del agotamiento de los
recursos naturales®. La tutela del
medio ambiente sera considerada
eficazmente como una obligaciéon
moral que incumbe a cada personay
a toda la humanidad. No sera
apreciada solo como una cuestion de
interés por la naturaleza, sino de
responsabilidad de cada hombre
ante el bien comun y los designios de
Dios™.

La obligacion de contribuir al
saneamiento del ambiente afecta a



todos los hombres. «Con mayor
razon aun, los que creen en Dios
Creador, y, por tanto, estan
convencidos de que en el mundo
existe un orden bien definido y
orientado a un fin, deben sentirse
llamados a interesarse por este
problema. Los cristianos, en
particular, descubren que su
cometido dentro de la creacion, asi
como sus deberes con la naturaleza y
el Creador, forman parte de su fer»®e,

En el campo concreto de las
relaciones del hombre con el mundo,
los cristianos tienen que desemperiar
también el papel de difundir los
valores morales y contribuir a la
educacion en la conciencia
ecoldgica®.

Precisamente por su caracter global,
la ecologia es uno de los &mbitos en
los que el didlogo de los cristianos
con los fieles de otras religiones es



especialmente importante para
establecer una colaboracion®.

Tomas Trigo

Bibliografia basica

—Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 21-XI1-1964, nn. 36, 41 y 48;
Gaudium et spes, 7-XI1-1965, nn. 34,
36, 37,57y 69.

—Catecismo de la Iglesia Catdlica, nn.
279-314; 337-349; 2415-2418.

—Pontificio Consejo «Justicia Y Paz»,
Compendio de la Doctrina Social de la
Iglesia, Ed. Vaticana, Citta del
Vaticano 2005, nn. 451-487.

Bibliografia recomendada



—Francisco, Laudato si’, 24-V-2015.

—Benedicto XVI, Caritas in veritate,
29-VI-2009.

—San Juan Pablo II, Centesimus
annus, 30-XII-1991, nn. 37, 38,40 y 52;
Sollicitudo rei sociales, 30-X11-1987,
nn. 26, 29, 30, 34 y 48; Redemptor
hominis, 4-111.-1979, nn. 8, 15 y 16;
Mensaje para la Jornada Mundial de
la Paz de 1990, 8-XI1-1989.

—San Josemaria Escriva, Trabajo de
Dios, en Amigos de Dios, nn. 55-72,
Rialp, Madrid 2002.

—Tomas Trigo, Cuidar la Creacion.
Estudios sobre la enciclica «Laudato
si’», Eunsa, Pamplona 2016.

1. Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catolica, n. 307.



2. Cfr. San Juan Pablo II, Audiencia
general 17-1-2001, n. 1.

3. Cfr. Gaudium et spes, n. 34. «La
creacion... esta llamada a unirse al
hombre para glorificar a Dios (cfr.
Sal 148 y 96)» (San Juan Pablo II,
Mensaje 8-XII-1989, n. 16). La gloria
que la naturaleza rinde al Creador se
expresa de modo admirable en el
Canto de los tres jovenes (Dn 3,
52-90).

4. Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
347.

5. Cfr. San Juan Pablo II, Evangelium
vitae, 25-111-1995, n. 42.

6. Ver también Jos 22, 19; Os 9, 3; Sal
85, 2; Jer 16, 18; Ez 36, 5.

7. Cfr. San Pablo VI, Mensaje 1-
VI-1972.

8. Gaudium et Spes, n. 69. Cfr.
Catecismo de la Iglesia Catdlica, nn.



2402-2404. «E1 medio ambiente es un
bien colectivo, patrimonio de toda la
humanidad y responsabilidad de
todos. Quien se apropia de algo es
solo para administrarlo en bien de
todos. Sino lo hacemos, cargamos
sobre la conciencia el peso de negar
la existencia de los otros» (Francisco,
Laudato si’, 24-V-2015, n. 95).

9. San Juan Pablo II, Laborem
exercens, 14-1X-1981, n. 4.

10. Cfr. San Juan Pablo II, Sollicitudo
rei socialis, 30-XI1I-1987, n. 29.

11. Sollicitudo rei socialis, n. 30.
12. Cfr. Evangelium vitae, n. 42.

13. Cfr. San Juan Pablo II, Mensaje 8-
XI1-1989, n. 3.

14. San Juan Pablo II, Redemptor
hominis, 4-111-1979, n. 15.

15. San Pablo VI, Mensaje 1-VI-1972.



16. Cfr. Sollicitudo rei socialis, n. 34;
Catecismo de la Iglesia Catolica, n.
2415.

17. San Juan Pablo II, Christifideles
laici, 30-X-1988, n. 43.

18. Cfr. San Juan Pablo II, Audiencia
general 17-1-2001, nn. 1-2.

19. Cfr. Sollicitudo rei socialis, n. 30;
LS, n. 68.

20. San Josemaria Escriva, Amigos de
Dios, Rialp, Madrid 2002, n. 57; cfr.
Gaudium et Spes, n. 34.

21. Gaudium et Spes, n. 57.
22. Cfr. Gaudium et Spes, nn. 34y 57.

23. En continuidad con las
ensefianzas de Pablo VI, Juan Pablo II
y Benedicto XVI, destaca la enciclica
de Francisco, Laudato st’, ya citada,
por su gran repercusion —no solo en
el ambito catdlico—, que ha
despertado interesantes iniciativas



en todo el mundo a favor del cuidado
de la persona humana y del medio
ambiente.

24. «La interdependencia de las
criaturas es querida por Dios... Ellas
no existen sino en dependencia unas
de otras, para complementarse y
servirse mutuamente» (Catecismo de
la Iglesia Catolica, n. 340).

25. San Juan Pablo II, Alocucion 18-
V-1990, n. 3. Cfr. también San Juan
Pablo II, Declaracion de Venecia, 10-
VI-2002, en la que se afirma que «el
respeto a la creacion deriva del
respeto a la vida y la dignidad
humanas».

26. Benedicto XVI, Caritas in veritate,
29-VI-2009, n. 51.

27. Laudato si’, n. 90.

28. Laudato si’, n. 91.



29. Congregacion para la Doctrina de
la Fe, Instruccion Libertatis
conscientia, 22-I111-1986, n. 34.

30. Cfr. Sollicitudo rei socialis, n. 34;
San Juan Pablo II, Mensaje 8-
XII-1989; San Juan Pablo II,
Centesimus annus, 1-V-1991, n. 37.

31. San Juan Pablo II, Alocucién 18-
V-1990, n. 4. La raiz que hace brotar
la reaccion moral ante el impacto
que provocan nuestras acciones en
los demads y en el medio ambiente es
—afirma Francisco— «la actitud
basica de autotrascenderse,
rompiendo la conciencia aislada y la
autorreferencialidad» (Laudato si’, n.
208).

32. San Juan Pablo II, Mensaje 8-
XII-1989, n. 13.

33. Laudato si’, n. 217.

34. Cfr. San Juan Pablo II, Ecclesia in
America, 22.1.1999, n. 25.



35. Cfr. San Juan Pablo II, Alocucion
18-V-1990, n. 4. Son muchas las
llamadas del Magisterio a la
responsabilidad moral del hombre
respecto a la ecologia: cfr., entre
otros lugares, Centesimus annus, n.
40; Evangelium vitae, n. 42; San Juan
Pablo II, Ecclesia in America, n. 25;
Alocucion 18-VIII-1985, n. 2; Mensaje
8-XII-1989, n. 15.

36. San Juan Pablo, Mensaje 8-
XII-1989, n. 15: citado en Laudato si’,
n.64.

37. Declaracion de Venecia.

38. Cfr. San Juan Pablo II, Fides et
ratio, 14-9-1998, n. 104; San Juan
Pablo II, Mensaje 8-XII-1989, n. 15;
Laudato si’, n. 7.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://


https://opusdei.org/es-ni/article/tema-8-el-dominio-sobre-la-creacion-el-trabajo-la-ecologia/

opusdei.org/es-ni/article/tema-8-el-
dominio-sobre-la-creacion-el-trabajo-la-
ecologia/ (13/01/2026)


https://opusdei.org/es-ni/article/tema-8-el-dominio-sobre-la-creacion-el-trabajo-la-ecologia/
https://opusdei.org/es-ni/article/tema-8-el-dominio-sobre-la-creacion-el-trabajo-la-ecologia/
https://opusdei.org/es-ni/article/tema-8-el-dominio-sobre-la-creacion-el-trabajo-la-ecologia/

	Tema 8. El dominio sobre la creación. El trabajo. La ecología.

