
opusdei.org

Tema 8. El dominio
sobre la creación. El
trabajo. La ecología.

Dios otorga al hombre el
señorío sobre el mundo y le
manda ejercerlo. La tutela del
medio ambiente es una
obligación moral que incumbe
a cada persona y a toda la
humanidad. La ecología es uno
de los ámbitos en los que el
diálogo de los cristianos con los
fieles de otras religiones es
especialmente importante para
establecer una colaboración.



01/10/2022

Sumario

1. Dios otorga al hombre la
capacidad de dominar la creación
material

2. La imagen de Dios en el hombre,
fundamento del señorío

3. El trabajo en el plan de Dios

4. Ecología. Señorío del hombre y
valor de la naturaleza

- Bibliografía básica

1. Dios otorga al hombre la
capacidad de dominar la creación
material.



Según el relato del Génesis, Dios crea
al hombre y a la mujer y los llama a
participar en la ejecución de su plan
sobre la creación. Esta llamada se
manifiesta en el hecho de que Dios
otorga al hombre el señorío sobre el
mundo y le manda ejercerlo.

La concesión de esa misión está
expresada especialmente en tres
textos del Génesis:

«Dijo Dios: “Hagamos al hombre a
imagen nuestra, según nuestra
semejanza. Que domine sobre los
peces del mar, las aves del cielo, los
ganados, sobre todos los animales
salvajes y todos los reptiles que se
mueven por la tierra”» (Gn 1, 26).

«Y los bendijo Dios, y les dijo:
“Creced, multiplicaos, y llenad la
tierra y sometedla; dominad sobre
los peces del mar, las aves del cielo y
todos los animales que reptan por la
tierra”» (Gn 1, 28).



«El Señor Dios tomó al hombre y lo
colocó en el jardín de Edén para que
lo trabajara y lo guardara» (Gn 2, 15).

Dios concede a los hombres el poder
de participar inteligente y libremente
en perfeccionar la armonía de la
creación en bien propio y de sus
prójimos1: los convierte en sus
colaboradores.

El plan divino originario consistía en
que el hombre, viviendo en armonía
con Dios, con los demás y con el
mundo2, orientase al Creador no solo
su persona, sino también el universo
entero, de modo que la creación
diera gloria a Dios a través del
hombre3.

«La creación está hecha con miras al 
Sabbat y, por tanto, al culto y a la
adoración de Dios. El culto está
inscrito en el orden de la creación
(cfr. Gn 1, 14)»4.



El dominio, que alcanza a todo el
mundo visible, a todos los recursos
que la tierra encierra y que el
hombre puede descubrir mediante
su actividad5, es otorgado a todos los
hombres y pueblos. De aquí se
pueden extraer las siguientes
consecuencias:

a) La propiedad absoluta de la tierra
pertenece a Dios: «De Yahvé es la
tierra y cuanto la llena, el orbe y
todos sus habitantes» (Sal 24, 1)6. El
hombre debe considerarse a sí
mismo solo como administrador de
un bien.

b) La naturaleza no es algo que no
tiene dueño, sino que es patrimonio
de la humanidad. Por tanto, su uso
debe redundar en beneficio de
todos7.

c) El hombre «debe considerar las
cosas externas que posee
legítimamente, no solo como suyas,
sino también como comunes, en el



sentido de que han de aprovechar no
solo a él, sino también a los demás»8.

2. La imagen de Dios en el hombre,
fundamento del señorío

El hombre, en cuanto a su dimensión
corporal, tiene una cierta afinidad
con las demás criaturas. Pero, en
cuanto a su dimensión espiritual,
tiene una verdadera afinidad con
Dios, pues ha sido creado a su
imagen y semejanza, y se le ha
prometido la inmortalidad.

La imagen de Dios en el hombre es el
fundamento de su poder sobre la
creación:

«El hombre es la imagen de Dios,
entre otros motivos por el mandato
recibido de su Creador de someter y
dominar la tierra. En la realización
de este mandato, el hombre, todo ser
humano, refleja la acción misma del
Creador del universo»9.



La condición de imagen de Dios le
señala también al hombre el modo de
ejercer su dominio: debe subordinar
la posesión, el dominio y el uso de las
cosas a la semejanza divina y a su
vocación a la inmortalidad10.

«La tarea es “dominar” las demás
criaturas, “cultivar el jardín”; pero
hay que hacerlo en el marco de la
obediencia a la ley divina y, por
consiguiente, en el respeto de la
imagen recibida, fundamento claro
del poder de dominio, concedido en
orden a su perfeccionamiento»11.

Como imagen de Dios, el hombre
participa de su Sabiduría y de su
Soberanía sobre el mundo12. Y
precisamente por ello, debe
acercarse a la tierra con la misma
actitud del Creador, que no solo es
Omnipotencia, sino también
Providencia amorosa. En
consecuencia, el hombre debe actuar
en la tierra «con santidad y justicia



(...) con rectitud de ánimo» (Sb 9, 3),
con sabiduría y amor13, «como
“dueño” y “custodio” inteligente y
noble, y no como “explotador” sin
ningún reparo»14. De este modo, a
través del hombre, se hace visible y
efectiva la providencia de Dios sobre
el mundo.

El hombre recibe la misión sobre el
mundo para perfeccionarlo, no para
destruirlo; para transformarlo no en
un caos, «sino en una hermosa
morada donde se respete todo»15.
Esta capacidad del hombre no es un
poder absoluto, que solo corresponde
a Dios, ni mucho menos un poder
despótico, de «usar y abusar» o de
disponer de las cosas a su antojo16.

«Es cierto que el hombre ha recibido
de Dios mismo el encargo de
“dominar” las cosas creadas y de
“cultivar el jardín” del mundo; pero
esta es una tarea que el hombre ha
de llevar a cabo respetando la



imagen divina recibida, y, por tanto,
con inteligencia y amor: debe
sentirse responsable de los dones
que Dios le ha concedido y
continuamente le concede»17.

La función sobre el mundo
encuentra una adecuada expresión
en el concepto de administración18. El
hombre recibe el don de la
naturaleza visible para administrarlo
en orden a su propia perfección y a
la de sus semejantes19.

3. El trabajo en el plan de Dios

El mandado sobre el mundo, de
labrar y cuidar la tierra, se realiza
mediante el trabajo. Este no se
impone al hombre, por tanto, como
consecuencia del pecado original,
sino que entra en el plan de Dios
desde el principio:

«Desde el comienzo de su creación, el
hombre —no me lo invento yo— ha
tenido que trabajar. Basta abrir la



Sagrada Biblia por las primeras
páginas, y allí se lee que —antes de
que entrara el pecado en la
humanidad y, como consecuencia de
esa ofensa, la muerte y las
penalidades y miserias (cfr. Rm 5, 12)
— Dios formó a Adán con el barro de
la tierra, y creó para él y para su
descendencia este mundo tan
hermoso, ut operaretur et custodiret
illum (Gn 2, 15), con el fin de que lo
trabajara y lo custodiase.

»Hemos de convencernos, por lo
tanto, de que el trabajo es una
estupenda realidad, que se nos
impone como una ley inexorable a la
que todos, de una manera o de otra,
estamos sometidos, aunque algunos
pretendan eximirse. Aprendedlo
bien: esta obligación no ha surgido
como una secuela del pecado
original, ni se reduce a un hallazgo
de los tiempos modernos. Se trata de
un medio necesario que Dios nos
confía aquí en la tierra, dilatando



nuestros días y haciéndonos
partícipes de su poder creador, para
que nos ganemos el sustento y
simultáneamente recojamos frutos
para la vida eterna (Jn 4, 36): el
hombre nace para trabajar, como las
aves para volar (Jb 5, 7)»20.

Cuando el hombre, «con el trabajo de
sus manos o con ayuda de los
recursos técnicos cultiva la tierra
para que produzca frutos y llegue a
ser morada digna de toda la familia
humana»21, al mismo tiempo que
procura el propio sustento y el de su
familia, presta un servicio a la
sociedad; coopera personalmente
con Dios para que se desarrolle y
complete su obra, para que se
cumplan sus designios en la historia,
y así se perfecciona también a sí
mismo22.

La dimensión social de la persona
hace que estemos necesariamente
interconectados y que, por tanto, nos



necesitemos unos a otros. En cierto
sentido, esta realidad es expresión
del ser imagen de Dios, comunidad
de personas que se intercambian el
sumo bien. De modo análogo, con el
trabajo y el servicio, el hombre hace
presente el cuidado de Dios hacia
cada persona y recibe igualmente el
cuidado de Dios por el trabajo y
servicio de los demás.

4. Ecología. Señorío del hombre y
valor de la naturaleza

El término «ecología» (del griego 
oikía: casa) se aplica, sobre todo, a las
relaciones del hombre con la
naturaleza.

Durante los últimos decenios, las
enseñanzas de la Iglesia sobre la
cuestión ecológica han sido muy
abundantes23. Sin descender a
soluciones concretas, que no son de
su competencia, ofrece importantes
orientaciones, que constituyen una
guía imprescindible para las



relaciones de la persona con el
mundo.

La naturaleza, al servicio de la
persona humana

La naturaleza tiene un valor objetivo,
pero no absoluto. El don de la tierra
ha sido otorgado al hombre para que
sirva al hombre, y unida a él,
glorifique a Dios.

De esta manera, la naturaleza
participa de la vocación de servicio
que también tiene el hombre24.

«Toda forma de vida debe ser
respetada, cuidada y amada de
verdad como creación del mismo
Señor Dios que creó todo lo “bueno”.
Pero es precisamente el especial
valor de la vida humana lo que nos
aconseja, y de hecho nos obliga, a
examinar cuidadosamente el modo
como usamos las otras especies
creadas»25.



Por eso, para salvaguardar la
naturaleza, «el problema decisivo —
afirma Benedicto XVI— es la
capacidad moral global de la
sociedad. Si no se respeta el derecho
a la vida y a la muerte natural, si se
hace artificial la concepción, la
gestación y el nacimiento del
hombre, si se sacrifican embriones
humanos a la investigación, la
conciencia común acaba perdiendo
el concepto de ecología humana y
con ello de la ecología ambiental. Es
una contradicción pedir a las nuevas
generaciones el respeto al ambiente
natural, cuando la educación y las
leyes no las ayudan a respetarse a sí
mismas»26.

La vida de los demás seres tiene
también un gran valor, pero no se
trata de un valor opuesto al de la
persona; por el contrario, el valor de
la vida animal y vegetal adquiere su
pleno sentido si se pone en relación
con la vida de la persona humana.



Francisco llama la atención sobre la
evidente incoherencia de oponer
ambos valores:

«A veces se advierte una obsesión
por negar toda preeminencia a la
persona humana, y se lleva adelante
una lucha por otras especies que no
desarrollamos para defender la igual
dignidad entre los seres humanos»27.
«No puede ser real un sentimiento de
íntima unión con los demás seres de
la naturaleza si al mismo tiempo en
el corazón no hay ternura,
compasión y preocupación por los
seres humanos»28.

El respeto a la naturaleza

«La intervención humana no es 
creadora; encuentra ya una
naturaleza material que, como ella,
tiene su origen en Dios Creador y de
la cual el hombre ha sido constituido 
noble y sabio guardián»29.



La naturaleza no es obra del hombre,
sino de Dios; su valor no es el que el
hombre quiera darle, convirtiéndose
en su medida; está a su servicio, pero
no al servicio de sus caprichos, sino
de su perfección como persona; tiene
una fisonomía propia y un destino
dados previamente por Dios30.

Esto implica que la acción humana
sobre el mundo «no debe hacer uso
de la naturaleza contra su propio
bien, el bien de sus prójimos y el bien
de las futuras generaciones. Por esto,
hay una dimensión moral en el
concepto y en la práctica del
desarrollo que debe ser respetada en
todo caso»31.

En consecuencia, la ley que debe
regir la relación del hombre con el
mundo no es la ley de la utilidad, la
que establece la razón movida
exclusivamente por los fines
económicos, considerando la



naturaleza únicamente como
material disponible.

La necesidad de conversión y el
cuidado de la naturaleza

La educación de la responsabilidad
ecológica, es decir, de la
responsabilidad respecto a uno
mismo, a los demás y al ambiente,
debe tener, por tanto, como primer
objetivo, la conversión, el cambio
interior de la persona32.

El Papa Francisco lamenta que
«algunos cristianos comprometidos y
orantes, bajo una excusa de realismo
y pragmatismo, suelen burlarse de
las preocupaciones por el medio
ambiente. Otros son pasivos, no se
deciden a cambiar sus hábitos y se
vuelven incoherentes. Les hace falta
entonces una conversión ecológica,
que implica dejar brotar todas las
consecuencias de su encuentro con
Jesucristo en las relaciones con el
mundo que los rodea. Vivir la



vocación de ser protectores de la
obra de Dios es parte esencial de una
existencia virtuosa, no consiste en
algo opcional ni en un aspecto
secundario de la experiencia
cristiana»33.

Lo anterior conlleva un nuevo modo
de actuar en relación con los demás y
con la naturaleza, la superación de
las actitudes y estilos de vida
conducidos por el egoísmo, que son
la causa del agotamiento de los
recursos naturales34. La tutela del
medio ambiente será considerada
eficazmente como una obligación
moral que incumbe a cada persona y
a toda la humanidad. No será
apreciada solo como una cuestión de
interés por la naturaleza, sino de
responsabilidad de cada hombre
ante el bien común y los designios de
Dios35.

La obligación de contribuir al
saneamiento del ambiente afecta a



todos los hombres. «Con mayor
razón aún, los que creen en Dios
Creador, y, por tanto, están
convencidos de que en el mundo
existe un orden bien definido y
orientado a un fin, deben sentirse
llamados a interesarse por este
problema. Los cristianos, en
particular, descubren que su
cometido dentro de la creación, así
como sus deberes con la naturaleza y
el Creador, forman parte de su fe»36.

En el campo concreto de las
relaciones del hombre con el mundo,
los cristianos tienen que desempeñar
también el papel de difundir los
valores morales y contribuir a la
educación en la conciencia
ecológica37.

Precisamente por su carácter global,
la ecología es uno de los ámbitos en
los que el diálogo de los cristianos
con los fieles de otras religiones es



especialmente importante para
establecer una colaboración38.

Tomás Trigo

Bibliografía básica

—Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 21-XI-1964, nn. 36, 41 y 48; 
Gaudium et spes, 7-XII-1965, nn. 34,
36, 37, 57 y 69.

—Catecismo de la Iglesia Católica, nn.
279-314; 337-349; 2415-2418.

—Pontificio Consejo «Justicia Y Paz», 
Compendio de la Doctrina Social de la
Iglesia, Ed. Vaticana, Città del
Vaticano 2005, nn. 451-487.

Bibliografía recomendada



—Francisco, Laudato si’, 24-V-2015.

—Benedicto XVI, Caritas in veritate,
29-VI-2009.

—San Juan Pablo II, Centesimus
annus, 30-XII-1991, nn. 37, 38, 40 y 52;
Sollicitudo rei sociales, 30-XII-1987,
nn. 26, 29, 30, 34 y 48; Redemptor
hominis, 4-III.-1979, nn. 8, 15 y 16; 
Mensaje para la Jornada Mundial de
la Paz de 1990, 8-XII-1989.

—San Josemaría Escrivá, Trabajo de
Dios, en Amigos de Dios, nn. 55-72,
Rialp, Madrid 2002.

—Tomás Trigo, Cuidar la Creación.
Estudios sobre la encíclica «Laudato
si’», Eunsa, Pamplona 2016.

1. Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 307.



2. Cfr. San Juan Pablo II, Audiencia
general 17-I-2001, n. 1.

3. Cfr. Gaudium et spes, n. 34. «La
creación... está llamada a unirse al
hombre para glorificar a Dios (cfr.
Sal 148 y 96)» (San Juan Pablo II, 
Mensaje 8-XII-1989, n. 16). La gloria
que la naturaleza rinde al Creador se
expresa de modo admirable en el
Canto de los tres jóvenes (Dn 3,
52-90).

4. Catecismo de la Iglesia Católica, n.
347.

5. Cfr. San Juan Pablo II, Evangelium
vitae, 25-III-1995, n. 42.

6. Ver también Jos 22, 19; Os 9, 3; Sal
85, 2; Jer 16, 18; Ez 36, 5.

7. Cfr. San Pablo VI, Mensaje 1-
VI-1972.

8. Gaudium et Spes, n. 69. Cfr. 
Catecismo de la Iglesia Católica, nn.



2402-2404. «El medio ambiente es un
bien colectivo, patrimonio de toda la
humanidad y responsabilidad de
todos. Quien se apropia de algo es
solo para administrarlo en bien de
todos. Si no lo hacemos, cargamos
sobre la conciencia el peso de negar
la existencia de los otros» (Francisco, 
Laudato si’, 24-V-2015, n. 95).

9. San Juan Pablo II, Laborem
exercens, 14-IX-1981, n. 4.

10. Cfr. San Juan Pablo II, Sollicitudo
rei socialis, 30-XII-1987, n. 29.

11. Sollicitudo rei socialis, n. 30.

12. Cfr. Evangelium vitae, n. 42.

13. Cfr. San Juan Pablo II, Mensaje 8-
XII-1989, n. 3.

14. San Juan Pablo II, Redemptor
hominis, 4-III-1979, n. 15.

15. San Pablo VI, Mensaje 1-VI-1972.



16. Cfr. Sollicitudo rei socialis, n. 34; 
Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2415.

17. San Juan Pablo II, Christifideles
laici, 30-X-1988, n. 43.

18. Cfr. San Juan Pablo II, Audiencia
general 17-I-2001, nn. 1-2.

19. Cfr. Sollicitudo rei socialis, n. 30;
LS, n. 68.

20. San Josemaría Escrivá, Amigos de
Dios, Rialp, Madrid 2002, n. 57; cfr. 
Gaudium et Spes, n. 34.

21. Gaudium et Spes, n. 57.

22. Cfr. Gaudium et Spes, nn. 34 y 57.

23. En continuidad con las
enseñanzas de Pablo VI, Juan Pablo II
y Benedicto XVI, destaca la encíclica
de Francisco, Laudato si’, ya citada,
por su gran repercusión —no solo en
el ámbito católico—, que ha
despertado interesantes iniciativas



en todo el mundo a favor del cuidado
de la persona humana y del medio
ambiente.

24. «La interdependencia de las
criaturas es querida por Dios... Ellas
no existen sino en dependencia unas
de otras, para complementarse y
servirse mutuamente» (Catecismo de
la Iglesia Católica, n. 340).

25. San Juan Pablo II, Alocución 18-
V-1990, n. 3. Cfr. también San Juan
Pablo II, Declaración de Venecia, 10-
VI-2002, en la que se afirma que «el
respeto a la creación deriva del
respeto a la vida y la dignidad
humanas».

26. Benedicto XVI, Caritas in veritate,
29-VI-2009, n. 51.

27. Laudato si’, n. 90.

28. Laudato si’, n. 91.



29. Congregación para la Doctrina de
la Fe, Instrucción Libertatis
conscientia, 22-III-1986, n. 34.

30. Cfr. Sollicitudo rei socialis, n. 34;
San Juan Pablo II, Mensaje 8-
XII-1989; San Juan Pablo II, 
Centesimus annus, 1-V-1991, n. 37.

31. San Juan Pablo II, Alocución 18-
V-1990, n. 4. La raíz que hace brotar
la reacción moral ante el impacto
que provocan nuestras acciones en
los demás y en el medio ambiente es
—afirma Francisco— «la actitud
básica de autotrascenderse,
rompiendo la conciencia aislada y la
autorreferencialidad» (Laudato si’, n.
208).

32. San Juan Pablo II, Mensaje 8-
XII-1989, n. 13.

33. Laudato si’, n. 217.

34. Cfr. San Juan Pablo II, Ecclesia in
America, 22.I.1999, n. 25.



35. Cfr. San Juan Pablo II, Alocución
18-V-1990, n. 4. Son muchas las
llamadas del Magisterio a la
responsabilidad moral del hombre
respecto a la ecología: cfr., entre
otros lugares, Centesimus annus, n.
40; Evangelium vitae, n. 42; San Juan
Pablo II, Ecclesia in America, n. 25;
Alocución 18-VIII-1985, n. 2; Mensaje
8-XII-1989, n. 15.

36. San Juan Pablo, Mensaje 8-
XII-1989, n. 15: citado en Laudato si’,
n.64.

37. Declaración de Venecia.

38. Cfr. San Juan Pablo II, Fides et
ratio, 14-9-1998, n. 104; San Juan
Pablo II, Mensaje 8-XII-1989, n. 15; 
Laudato si’, n. 7.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-ni/article/tema-8-el-dominio-sobre-la-creacion-el-trabajo-la-ecologia/


opusdei.org/es-ni/article/tema-8-el-
dominio-sobre-la-creacion-el-trabajo-la-

ecologia/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/es-ni/article/tema-8-el-dominio-sobre-la-creacion-el-trabajo-la-ecologia/
https://opusdei.org/es-ni/article/tema-8-el-dominio-sobre-la-creacion-el-trabajo-la-ecologia/
https://opusdei.org/es-ni/article/tema-8-el-dominio-sobre-la-creacion-el-trabajo-la-ecologia/

	Tema 8. El dominio sobre la creación. El trabajo. La ecología.

